
        
            
                
            
        

    
GI¸O HéI PHËT GI¸O VIÖT NAM 









PHAÄT THUYEÁT 



GIẢNG GIẢI 

(Quyển 1) 



Người giảng: Lão Pháp Sư Tịnh Không 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư Sĩ và Viên Đạt Cư Sĩ 













Nhµ xuÊt b¶n hång ®øc 











KỆ KHAI KINH 

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu 

Trăm nghìn muôn kiếp khó tìm cầu 

Con nay nghe thấy xin trì tụng 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu 


************** 

 





"Ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy 

thiện pháp, quán sát thiện pháp, không để 

một mảy may bất thiện xen tạp" 











L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

3 



Lêi Giíi ThiÖu 





Trong  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  đức  Phật  đã  dạy  là 

muốn vãng sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì trước 

tiên phải tu Tịnh Nghiệp Tam Phước. Tam Phước là nền tảng 

của Phật pháp Đại thừa, ví như chúng ta xây nhà vậy, đây là 

xây nền móng. Điều thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phước 

là "hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất 

sát, tu thập thiện nghiệp". Ba câu đầu là Nguyện, câu sau 

cùng  là  Hành,  nếu  như  không  có  Hành  thì  ba  nguyện  phía 

trước là trống không. Bạn dùng cái gì để hiếu dưỡng cha mẹ? 

Dùng  cái  gì để  phụng  sự sư  trưởng?  Dùng  cái  gì để  từ tâm 

bất sát? Từ tâm bất sát thì phải hành như thế nào? Chính là 

mười  nghiệp  thiện!  Nếu  như  chưa  có  thập  thiện  thì  ba  câu 

phía trên chỉ là khẩu hiệu, chỉ là nói suông, do đó chúng ta 

dùng thập thiện để thiết thực hiếu thân tôn sư. 

Thập Thiện Nghiệp Đạo là nền móng. Nếu như không có 

nền móng này thì không luận tu bất cứ pháp môn nào cũng 

đều không thể thành tựu, cho nên đây là nền tảng chung. Nếu 

như không có nền tảng của mười nghiệp thiện thì niệm Phật 

không thể  vãng  sanh.  Trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước,  Phật 

nói  lời  kết  sau  cùng  rất  hay,  ba  điều  này  là  "tịnh  nghiệp 

chánh nhân của ba đời chư Phật ". 

Trong bộ Kinh này, đức Phật dạy chúng ta rất hay là Bồ 

Tát có một pháp có thể đoạn tất cả các khổ của ác đạo, đó là 

“trú dạ thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quan 

sát thiện pháp, lệnh chư thiện pháp, niệm niệm viên mãn, 

bất dung hào phân, bất thiện gián tạp”. Có thể xem đây là 

4 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tổng cương lĩnh tu hành trong Phật Pháp. Thiện pháp này là 

lấy thập thiện làm tiêu chuẩn. Thường niệm thiện pháp là tâm 

thiện, thường tư duy thiện pháp là ý nghĩ thiện, thường quán 

sát  thiện  pháp  là  hành  vi  thiện.  Thiện  pháp  này  niệm  niệm 

tăng trưởng, không chứa mảy may xen tạp bất thiện. Nếu tu 

được như vậy thì làm sao không thành Phật, làm sao không 

thành Thánh được? 

Chúng ta học Thập Thiện Nghiệp Đạo từ khi mới bắt đầu 

học  Phật  cho  đến  khi  học  viên  mãn  thì  thành  Phật.  So  với 

năm giới thì Thập Thiện Nghiệp Đạo sâu hơn, rộng hơn, bởi 

vì người khi chưa vào cửa Phật, khi vẫn chưa thọ giới, trước 

tiên cần tu mười thiện. Năm giới là chúng đệ tử Phật truyền 

thọ, mười thiện là Phật khuyến hóa đối với tất cả chúng sanh, 

ý  này  bao  rộng  bao sâu?  Đây  là  dạy  chúng ta  ở ngay  trong 

cuộc sống thường ngày, trong công việc, đối nhân xử thế tiếp 

vật đều phải tuân thủ những nguyên tắc này. 

Kinh Phật Thuyết Thập Thiện Nghiệp Đạo tuy nói mười 

điều,  nhưng  trong  mỗi  một  điều  lý  rất  sâu,  sự  rất  rộng,  sâu 

rộng không có bờ mé, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa cũng 

học không xong. Vì vậy, chúng ta không nên quá xem nhẹ. 

Xem  nhẹ  thì  chúng  ta  sẽ  lơ  là  ngay  và  cho  rằng  những  thứ 

này đều là câu thường dùng ở cửa miệng, chúng ta thường dễ 

phạm sai lầm, đối với sự tu hành của mình trở thành chướng 

ngại to lớn, ngay cả pháp môn dễ hành ở trong Phật pháp là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ cũng bị chướng ngại. Nghiệp ác 

làm chướng ngại rồi thì niệm Phật không thể vãng sanh. 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh  chính  là  tiêu  chuẩn.  Tiêu 

chuẩn gì? Là năm giới, mười thiện, đây là nền tảng của Phật 

pháp, là đại căn đại bổn của Phật pháp. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

5 

Học  Phật  phải  từ  ngay  chỗ  này  mà  học,  người  khác 

không thể làm nhưng chúng ta nhất định phải làm, quyết định 

phải tuân thủ. Năm giới cùng mười thiện ở trên hình thức là 

như nhau, nhưng ở trên quả đức thì không như nhau, việc này 

chúng  ta  cần  phải  biết,  cho  nên  thọ  giới  cùng  hành  thiện 

không như nhau. 

Quả báo của mười thiện là mong cầu phước báo, năm giới 

thì không phải phước báo, chỗ này không như nhau. Năm giới là 

cầu cái gì? Cầu được tâm thanh tịnh, "nhân giới được định, nhân 

định  khai  huệ".  Trên  hình  thức  là  như  nhau,  nhưng  mục  đích 

phương hướng thì không như nhau, một cái là mong cầu phước 

báo,  một  cái  là  mong  cầu  định  huệ,  đây  là  giới  cùng  thiện  có 

khác biệt. Năm giới nhất định phải ở trước mặt Phật Bồ Tát phát 

nguyện thọ trì, mười thiện thì không cần, cho nên cùng tu học 

mấy  khóa  mục  này,  dụng  ý  ở  chỗ  nào,  mục  đích  ở  chỗ  nào, 

chính mình phải rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Nhận  thấy  rằng  Kinh  Phật  Thuyết  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo rất cần thiết cho người học Phật, cho nên chúng tôi đã 

không quản ngại mình tài hèn sức mọn, sở học còn non kém, 

mạo  muội  dịch  phần  giảng  dạy  Kinh  này  của  Lão  pháp  sư 

Tịnh Không giảng năm 2001. Hy vọng có thể có thêm tài liệu 

tu học cho người học Phật. 

Trong  quá  trình  biên  dịch  chắc  chắn  sẽ  không  thể  tránh 

khỏi sai sót, ngưỡng mong quý chư Tăng Ni và quý liên hữu 

Phật tử từ bi hoan hỷ chỉ dạy thêm. 



Nam mô A Di Đà Phật! 



Cẩn ghi! 



Vọng Tây Cư Sĩ 

6 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

PHËT THUYÕT THËP THIÖN NGHIÖP §¹O  

KINH gi¶ng gi¶i 

(QuyÓn 1) 



I. Duyªn Khëi 

Các vị đồng tu, xin chào mọi người! 

Hôm  qua,  chúng  ta  đã  giảng  viên  mãn  Cảm  Ứng  Thiên 

rồi.  Văn  tự  của  Cảm  Ứng  Thiên  tuy  không  dài,  hội  tập  lại 

một số công án, nhân duyên, cũng chính là những câu chuyện 

cảm ứng trong lịch sử. Hội tập được rất là phong phú, có    lý 

luận, có sự thật, nếu như giới thiệu tường tận thì không thể 

nào nói cho hết. 

Ngày trước có rất nhiều cảm ứng sự thật, hiện tại thì càng 

nhiều. Chúng ta ở trong nước, ở ngoài nước, hay ở nơi báo 

chí, ở tin tức truyền hình, thường có được rất nhiều báo cáo 

tin tức về phương diện này. Những tin tức này đích thật làm 

tăng  thêm  lòng  tin  của  chúng  ta.  Tuyệt  đối  không  thể  nói, 

chúng ta chưa có đích thân nghe thấy thì chúng ta không thừa 

nhận.  Ngày  trước  lão  sư  Lý  thường  dùng  thí  dụ,  thầy  nói: 

“Ba  của  anh  thì  anh  thấy  rồi,  anh  thừa  nhận,  ông  nội  của 

anh, anh cũng thấy được rồi, nhưng ông cố nội, ông sơ của 

anh, nếu như anh không thấy được thì anh không thừa nhận 

à? Làm gì có loại đạo lý này?”. 

Những  sự  việc  mà  chúng  ta  không  thấy  được  thì  quá 

nhiều.  Lấy  khoa  học  hiện  tại  mà  nói,  công  năng  của  mắt 

chúng ta rất có hạn, chúng ta chỉ thấy được khi sóng ánh sáng 

ở  biên  độ  sóng  thích  hợp,  nếu  sóng  ánh  sáng  dài  hơn  hoặc 

ngắn hơn so với tầm nhìn của chúng ta thì chúng ta không thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

7 

thấy được. Thế nhưng, ngày nay dùng dụng cụ khoa học để 

đo đạc, đích thực có sóng dài, có sóng ngắn, chúng ta không 

thấy được. Không thấy được nhưng không thể nói nó không 

tồn tại, không thấy được nhưng không thể nói nó không phải 

sự thật, đây thuộc về mê tín, đây là thuộc về võ đoán. 

Phật rất chú trọng đến khoa học, Ngài để cho chúng ta đi 

chứng minh. Vũ trụ to lớn không việc gì không có, đây là sự 

thật. Ngày nay khoa học gia biết được có không gian duy thứ 

khác  nhau,  chúng  ta  thường  hay  nói  đến  không  gian  ba  độ, 

không  gian  bốn  độ,  không  gian  năm  độ.  Ở  trên  lý  luận  mà 

nói, không gian là vô hạn độ. Không gian duy thứ khác nhau 

thì  chúng  ta  không  thấy,  không  cách  gì  tiếp  xúc.  Khoa  học 

gia hiểu rõ sự thật này, đích thực có không gian duy thứ khác 

nhau đang tồn tại, thế nhưng làm thế nào đột phá thì hiện tại 

trên kỹ thuật vẫn chưa làm được. Nhà Phật làm được rồi, có 

rất nhiều nhà tôn giáo cao cấp cũng làm được. Vì sao họ làm 

được? Họ biết được nguyên nhân vì sao tạo thành không gian 

duy thứ khác nhau. Đó là do bởi  vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước của  tất cả chúng sanh tạo thành. 

Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chúng  sanh  vô 

lượng vô biên, cho nên có vô lượng vô biên các tầng không 

gian duy thứ. Biết được căn nguyên của nó và tiêu trừ đi căn 

nguyên  này  thì vấn đề liền được giải quyết.  Nhà  Phật dùng 

phương pháp thiền định để buông xả vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, thế là liền đột phá các tầng không gian duy thứ 

khác  nhau.  Bạn  buông  xả  được  càng  nhiều  thì  tầng  thứ  đột 

phá  càng  lớn.  Việc  này  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  "Thần 

thông", người Trung Quốc gọi là công năng đặc dị. Cho nên, 

tâm càng thanh tịnh, cảnh giới mà bạn có thể tiếp xúc được 

sẽ  càng  rộng  lớn.  Vọng  niệm  càng  nhiều,  phiền  não  càng 

nhiều, phạm vi của bạn sẽ càng nhỏ, thì bạn không có cách gì 

8 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đột phá. Con người chúng ta ở trong tầng không gian duy thứ 

thứ ba, tầng không gian duy thứ thứ tư quyết định không có 

phần.  Phật  hiểu  được  đạo  lý  này,  hiểu  được  hiện  tượng  sự 

thật  này  là  do  đâu  mà  ra,  cho  nên  Phật  có  phương  pháp  và 

nhà  Phật  gọi đó  là  tám  vạn  bốn  ngàn pháp  môn,  tức  là  tám 

vạn  bốn  ngàn  phương  pháp  khác  nhau,  phương  thức  khác 

nhau. Tám vạn bốn ngàn pháp môn này tu cái gì? Đều là tu 

thiền  định,  hay  nói  cách  khác,  đều  là  tiêu  trừ  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  của  chúng  ta,  hồi  phục  chân  tâm  của 

chúng ta. 

Chân  tâm  là  "tâm  bao  thái  hư,  lượng  khắp  pháp  giới", 

"không  gì  không  biết,  không  gì  không  thể".  Lời  nói  này  là 

thật, không huyền, có một lý luận rất rõ ràng, rất tường tận để 

nương  tựa.  Đây  là  Phật  dạy  bảo  chúng  ta,  cho  nên  các  vị 

đồng tu đến nơi đây để tham học, quan trọng nhất chính là từ 

trong Phật pháp học được "nhìn thấu, buông xả". Tôi thường 

hay nói với mọi người, căn gốc của chúng ta sai lầm thì cũng 

giống  như  gốc  của  cây  đã  bị  mục  rồi,  vậy  còn  có  thể  cứu 

không?  Căn  gốc  là  chân  tâm  bổn  tánh.  Chân  tâm  bổn  tánh 

của  chúng  ta  vì  sao  bị  tan  rã,  vì  sao  bị  hư  hoại  đi?  Vì  đã 

nhiễm  phải  tự  tư  tự  lợi,  vậy  thì  xong  rồi!  Trong  Kinh  Phật 

nói  với  chúng  ta,  chân  tâm  kiểu  dáng  như  thế  nào?  Trong 

Kinh  luận  nói  được  quá  nhiều,  chân  tâm  lìa  niệm,  hay  nói 

cách khác, tâm không có vọng niệm chính là chân tâm. 

"Vọng hành", vọng là gì vậy? Là vọng niệm. Trong vọng 

niệm,  nghiêm  trọng  nhất  chính  là  ngã  chấp,  khởi  tâm  động 

niệm  là  "ta",  lợi  ích của  ta, vậy  thì  hỏng rồi!  Bạn  vẽ  ra  cái 

vòng quá nhỏ, chỉ có ta, hoàn toàn không có người khác. Tôi 

nghe rất nhiều người nói, hai vợ chồng đều có bí mật. Có một 

lần, ở nơi đây có một vị rất nổi tiếng đến đây nghe pháp, đó 

là  ông  chủ  Đường  Thành.  Khi  xem  thấy  Phật  Giáo  Cư  Sĩ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

9 

Lâm  chúng  ta  công  khai  mở  rộng  như  vậy,  ông  rất  là  bội 

phục. Ông cùng vợ của ông cũng có bí mật, ông có bao nhiêu 

tiền người vợ không hề biết, người vợ có bao nhiêu tiền ông 

cũng không hề biết, bạn  thấy  cái ngã  chấp này  còn gì  bằng 

không? Chân thật chỉ có ta, ngoài ta ra không có người nào, 

họ đều không tin tưởng trên thế gian này có người đáng tin, 

cả  đời  không  dám  nói  lời  thành  thật  với  người.  Bạn  nghĩ 

xem, những người này sống ở thế gian thật là đáng thương. 

Chỗ này trong Kinh Phật gọi đây là "kẻ đáng thương". Không 

giống như người học Phật chúng ta, trong lòng không có việc 

gì, quyết định không có tự tư tự lợi, đối đãi với bất cứ người 

nào đều  công  khai  mở  rộng, không  có  chút bí  mật  nào.  Cho 

nên việc thứ nhất, nếu học Phật muốn có thành tựu, muốn cầu 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật, 

nếu  như  có  lòng  tư  riêng  thì  không  thể  đi,  niệm  Phật  có  tốt 

hơn đều không thể đi, vì sao vậy? Ở trên Kinh, Phật giới thiệu 

cho chúng ta, Thế giới Tây Phương Cực Lạc là "chư thượng 

thiện nhân câu hội nhất xứ", không chỉ là thiện mà là tối thiện, 

thượng thiện. Câu lạc bộ của người thượng thiện, chúng ta bất 

thiện thì làm sao có thể bước vào? A Di Đà Phật cho dù từ bi 

hoan  nghênh  bạn  đến,  nhưng  đại  chúng  ở  nơi  đó  sẽ  không 

hoan nghênh, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

"Thượng  Thiện" là gì?  Là quyết  định không có tự  tư tự 

lợi. Bạn có tự tư tự lợi, thực tế mà nói, phước báo của bạn có 

lớn hơn, hưởng thụ của bạn cũng chỉ một đời, ngay đời này 

bạn hưởng hết rồi sẽ không còn nữa. Xả bỏ tự tư tự lợi, đem 

ý  niệm  chuyển  đổi  lại,  tất  cả  vì  xã  hội,  vì  chúng  sanh,  vậy 

vẫn  chưa  đủ  lớn.  Tâm  lượng  của  Phật  Bồ  Tát,  các  Ngài 

không phải chỉ vì chúng sanh địa cầu này của chúng ta, mà là 

vì hư không pháp giới tất cả chúng sanh. Tâm lượng này lớn, 

con người này mới gọi là "Thượng Thiện". 

10  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trước tiên, chúng ta đem tâm lượng mở rộng, quyết định 

không vì chính mình. Không vì chính mình có quá nhiều cái 

tốt. Các bạn đồng tu bình lặng mà quán sát, tỉ mỉ mà tư duy, 

bạn  thấy  rất  nhiều,  cũng  có  người  xuất  gia  vì  chính  mình, 

hình tượng của họ là như thế nào vậy? Chúng ta là không vì 

chính mình. Mỗi một tuần lễ có hai ba đoàn đến nơi đây để 

thăm tôi, đây là thí dụ rất rõ ràng. Nếu như tôi tự tư  tự lợi, 

quyết  định  các  vị  sẽ  không  đến  nơi  đây  để  thăm  tôi,  cũng 

không có nhiều người đến như vậy tụ họp ở Cư Sĩ Lâm, Tịnh 

Tông  Học  Hội.  Vì không tự  tư tự lợi,  tất  cả đều  công  khai, 

tiền của các vị cúng dường cho tôi, tôi liền chuyền tay đưa đi 

rồi. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên tay không sờ đến tiền, bạn có bất 

cứ cúng dường nào đối với Cư Sĩ Lâm, cho dù là chi phiếu, 

ông cũng bảo người khác nhận, chính ông không nhận, rất sợ 

đối với thứ này. Các vị giao cho tôi, tôi liền chuyền tay đưa 

đi hết. Tất cả vì chánh pháp trường tồn. 

Chánh pháp là giáo hóa chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng 

sanh giác ngộ. Trong tất cả việc tốt thì đây là việc tốt nhất. 

Cho nên, tôi đã nói với mọi người rất nhiều lần, xã hội muốn 

an định, thế giới muốn hòa bình, tất cả chúng sanh muốn hòa 

thuận cùng ở với nhau thì phải đối đãi bình đẳng, tôn trọng 

lẫn  nhau,  hợp  tác  lẫn  nhau,  cả  thảy  thế  giới  là  một  đại  gia 

đình. Làm thế nào mới có thể thực tiễn? Chính trị không làm 

được,  vũ  lực  cũng  không  làm  được,  kinh  tế,  khoa  học  kỹ 

thuật  đều  không  làm  được,  chỉ  có  giáo  dục  mới  có  thể  làm 

đến được. Việc này mọi người đều xem thấy rất rõ ràng, lịch 

sử mấy ngàn năm, chúng ta thấy được rất rõ ràng. 

Thích  Ca  Mâu  Ni Phật xuất thân  là  vương  tử, nên  Ngài 

có  thể  làm  quốc  vương,  nhưng  Ngài  biết  được  chính  trị 

không  thể  giải  quyết  nên  Ngài  xả  bỏ  ngôi  vua.  Trong  Kinh 

điển ghi chép, khi Thích Ca Mâu Ni Phật còn trẻ, Ngài có võ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

11 

nghệ siêu quần, Ngài có thể làm tướng quân, làm nguyên soái 

nhưng Ngài cũng không làm. Ngài biết được những việc này 

không thể giải quyết được vấn đề nên xả bỏ hết, cả đời Ngài 

làm công tác giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  là  thân  phận  gì?  Là  một  người  như  thế  nào? 

Dùng lời hiện tại mà nói, Ngài là “nhà làm công tác giáo dục 

xã  hội  đa  nguyên  văn  hóa”.  Hơn  nữa  là  giáo  học  nghĩa  vụ, 

Ngài không nhận học phí, không nhận cúng dường của người 

khác, trải qua đời sống đơn giản nhất, mỗi ngày ba y một bát, 

thanh  tịnh  tự  tại,  an  vui  không  gì  bằng,  làm  mô  phạm  cho 

chúng ta. Năm xưa khi còn ở đời, Ngài du học Ấn Độ năm 

năm. Ấn Độ phân làm năm khu, vào lúc đó đều là nước nhỏ, 

chưa  thống  nhất,  cũng  giống  như  thời  nhà  Chu  của  Trung 

Quốc vậy. Vào triều nhà Chu, chúng ta đọc trên sách thấy có 

đến 800 chư hầu, chính là hơn 800 quốc gia nhỏ (một nước 

lớn  đại  khái  chỉ  lớn  bằng  một  huyện  ngày  nay  vậy).  Nước 

nhỏ thì như một thôn trang nhỏ, thôn trấn nhỏ. Những nước 

nhỏ  này  đương  nhiên  có  mâu  thuẫn,  đương  nhiên  có  xung 

đột, đương nhiên có chiến tranh. Thích Ca Mâu Ni Phật dạy 

học, đem những việc này hóa giải hết, cho nên chúng ta xem 

thấy trên sách, lúc đó 16 vị đại quốc vương đều quy y Phật 

pháp, đều nương Thích Ca Mâu Ni Phật làm lão sư, đây là họ 

hiểu được. 

Cổ thánh tiên hiền chúng ta cũng hiểu được đạo lý này. 

Trước  khi  Phật  pháp  chưa  truyền  đến  Trung  Quốc,  Trung 

Quốc cổ xưa đề xướng hiếu đạo, đề xướng sư đạo. Hán Võ 

Đế chế định phương châm giáo học của quốc gia, cũng chính 

là  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  chính  sách  giáo  dục.  Vào  thời 

Hán  Võ  Đế,  Phật  pháp  vẫn  chưa  truyền  đến  Trung  Quốc. 

Phật pháp truyền đến Trung Quốc là triều Hán Minh Đế, phải 

đến mấy đời sau, hậu Hán Minh Đế (Hán Võ Đế là tiền Hán). 

12  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chánh  sách  này  căn  cứ  vào  "Lễ  Ký"  thực  tiễn  trong  "Học 

ký". "Học Ký" là giáo dục triết học của Trung Quốc cổ xưa, 

trong  đó  có  hai  câu  nói  "kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi 

tiên".  Các  vị  phải  biết,  một  quốc  gia  trị  loạn,  quan  hệ  là  ở 

giáo dục. Gia đình bạn hưng hay suy, then chốt cũng ở giáo 

dục. Nhà của bạn có thể hưng hay không, phải xem trẻ nhỏ 

trong  nhà  bạn.  Bạn  làm  cha  mẹ  thì  phải  thường  hiểu  rõ  trẻ 

nhỏ của bạn muốn cái gì, chúng nghĩ cái gì, chúng nói cái gì, 

chúng làm cái gì?. Tất cả sai lầm đều phải tu sửa, đây là giáo 

dục. Quan trọng nhất là không được có tâm tự tư tự lợi, phải 

nỗ lực, phải hiếu học. 

Trong  học  tập,  quan  trọng  nhất  là  đức  hạnh,  trí  tuệ  đức 

năng. Sau khi học thành rồi thì vì xã hội phục vụ. Từ nhỏ cha 

mẹ  phải  dạy  chúng  phải  vì  quốc  gia  phục  vụ,  vì  nhân  loại 

toàn thế giới phục vụ, đây là cha mẹ vĩ đại. Vì gia đình chính 

mình kiếm tiền, gia đình hưởng thụ, đó là cha mẹ ngu si. Bạn 

phải  nên  biết,  ngạn  ngữ  nói  rất  hay:  "Một  nhà  no  ấm  ngàn 

nhà oán". Cả nhà bạn rất dư giả, nhưng bạn không chăm sóc 

người khác, thì người khác đều là oan gia trái chủ của bạn, sẽ 

hận bạn tận xương, đến khi bạn suy rồi thì họ sẽ cùng nhau 

công kích, nhà này của bạn liền bị diệt vong. Cho nên phải 

bố  thí  ân  đức,  chính  mình  có  năng  lực,  có  tiền  của,  bố  thí 

người nghèo khổ thì gia đạo của bạn vĩnh viễn không suy. Vì 

sao vậy? Người nghèo khổ ủng hộ bạn, bạn là người tốt, bạn 

chịu giúp đỡ họ, họ  hy vọng bạn phát tài to, bạn phát tài thì 

họ được nhờ, cho nên người người đều đến giúp đỡ. Nếu bạn 

không chăm sóc người khác, bạn phát tài, người ta liền hận 

bạn. Nhà bạn bị hỏa hoạn, họ quyết không đến cứu lửa, "cháy 

được  tốt,  cháy  được  tốt";  khi  trong  nhà  bạn  bị  cường  đạo 

cướp  bóc,  họ  đứng  bên  cạnh  nhìn  thấy  “cướp  rất  hay,  nên 

cướp!", đều sẽ biến thành hiện tượng này, đây là thường tình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

13 

của con người. Nhất định phải giúp người khác, phải giúp xã 

hội. Chúng ta giúp đỡ người khác, khi chúng ta gặp khó khăn 

thì người khác sẽ giúp đỡ chúng ta, giúp đỡ lẫn nhau, chúng 

ta nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Tôi cũng gặp rất nhiều đồng tu bạn hữu, thậm chí một số 

lão pháp sư đến hỏi tôi: “Pháp Sư Tịnh Không! Tôi muốn học 

tập với ông”. Tôi hỏi: “Học cái gì? Tôi không có bất cứ thứ 

gì”. Họ nói: “Pháp duyên của ông thù thắng, ông dạy cho tôi 

với”. Tôi nói: “Việc này rất đơn giản mà, bố thí đi! Bạn bố 

thí thì pháp duyên liền tốt, bạn không chịu bố thí thì lấy đâu 

ra pháp duyên?”. Tôi ở trên đài giảng Kinh, năm nay được 

41  năm  rồi.  Trong  mấy  mươi  năm  gần  đây,  băng  ghi  hình, 

băng ghi âm của chúng ta, hiện tại làm thành đĩa và in thành 

sách,  phía  sau  tờ  bản  quyền  của  chúng  ta  đều  là  "hoan 

nghênh phiên ấn", tuyệt đối không có ghi "Bản quyền sở hữu, 

phiên  ấn  tất  cứu",  quyết  định  không  có  như  vậy,  cho  nên 

băng  đĩa,  Kinh  sách  của  chúng  ta  lưu  thông  khắp  thế  giới, 

pháp  duyên  thù  thắng  như  vậy.  Giả  như  phía  sau  tôi  in  lên 

"Bản quyền sở hữu, phiên ấn tất cứu" thì pháp duyên không 

có. Ngày nay vì sao ở trên thế giới sanh ra ảnh hưởng lớn đến 

như vậy?  Rất  nhiều đồng  tu  nói  với  tôi,  tính  toán  một  cách 

quyết đoán thì số người vượt qua hai ức! Do nguyên nhân gì? 

Chính là không có bản quyền, mọi người hoan hỉ lưu thông. 

Chúng ta là vì lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng, thì hà tất phải 

cần bản quyền? Bạn muốn bản quyền đó, bạn lấy được bao 

nhiêu tiền? Quá hạn hẹp! Chúng ta không có bản quyền, bạn 

xem  thấy  số  người  quá  hưng  vượng.  Tôi  ở  Singapore,  mỗi 

một  tháng  đều  có  mấy  trăm  người  từ  nước  ngoài  đến  thăm 

tôi. Khi đến thăm tôi, họ đều mang một ít cúng dường, tiền 

quá nhiều, so với thu nhập bản quyền của bạn thì không biết 

là vượt hơn bao nhiêu lần. Đây đều là sự thật. Chúng ta đem 

những  số  tiền  này  làm  càng  nhiều  Kinh  sách,  băng  đĩa,  kết 

14  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

duyên cùng với các nơi trên thế giới. Cho nên tiền nhiều thì 

làm nhiều, tiền ít thì làm ít, không tiền thì quá tốt! 

Không có tiền thì chúng ta không có việc, tôi có thể tìm 

một nơi trăng thanh gió mát để ẩn cư, để đọc sách, để niệm 

Phật, chân thật an vui. Hiện tại thì không cách gì làm được, 

các vị đưa nhiều tiền đến như vậy thì phải làm sao? Tôi phải 

nghĩ biện pháp đem nó dùng như thế nào. Rất nhanh đem nó 

cho  đi  hết,  cái  thứ  này  không  nên lưu lại.  "Tài",  người  xưa 

gọi là "thông hóa", giống như nước chảy, nhất định phải lưu 

thông.  Đi  nhiều  đến  nhiều,  đi  ít  đến  ít,  không  đi  thì  không 

đến, thông hóa thì phải lưu thông mới được. Tài không được 

tích,  vừa  tích  thì  sai,  trên  Kinh  Phật  nói  "tích  tài,  tán  đạo", 

đạo sẽ không còn. Cho nên, tài không nên tích, tài nhất định 

phải dùng, đặc biệt là phải dùng để giúp đỡ người khổ nạn. 

Chúng ta làm nhiều sự việc lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng 

xã  hội,  đây  là  công đức  chân  thật,  ngay  đời  này  bạn  không 

uổng phí đã đến, bạn không luống qua. 

Các  vị  đến  nơi  đây,  quan  trọng  nhất  chính  là  buông  bỏ 

"tự  tư  tự  lợi",  buông  bỏ  "danh  vọng  lợi  dưỡng",  buông  bỏ 

“tham sân si mạn”. Chỉ cần buông bỏ mười hai chữ này, bạn 

học  Phật,  tu  hành  liền  nhất  định  thành  Phật.  Bạn  học  Phật 

không thể thành Phật là vì ngay trong mười hai chữ này luôn 

có mấy chữ không buông bỏ, tạo thành chướng ngại. Phật Bồ 

Tát sở dĩ có thể thành Phật Bồ Tát là vì các Ngài hoàn toàn 

buông bỏ mười hai chữ này. 

Học Phật, mọi người thường nghe nói, chư Phật Bồ Tát 

thừa  nguyện  tái  lai,  như  thế  nào  thì  gọi  là  "thừa  nguyện  tái 

lai"?  Nếu  như  chúng  ta  phát  nguyện,  nguyện  lực  siêu  vượt 

nghiệp lực của chúng ta thì hiện tại chúng ta là thừa nguyện 

tái  sanh.  Phật  Bồ  Tát  phát  nguyện  gì?  Chúng  ta  biết  được, 

Phật Bồ Tát ứng hóa đến thế gian này là vì chúng sanh phục 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

15 

vụ, không phải vì chính mình. Ngày nay chúng ta được thân 

này,  mỗi  niệm  là  vì  ta,  vì  ta  là  nghiệp  lực.  Thân  thể  không 

phải là ta, thân thể là một công cụ vì tất cả chúng sanh phục 

vụ thì bạn chính là thừa nguyện tái sanh, bạn không khác gì 

với Phật Bồ Tát. Phàm phu khác Phật chỉ ở một niệm mê. Mê 

cái gì? Mê cái thân này là ta, tất cả đều vì ta. Phật Bồ Tát là 

giác. Giác cái gì? Thân thể không phải ta, thân thể là công cụ 

vì chúng sanh phục vụ, tận lực phát huy công cụ này, vì tất cả 

chúng sanh tạo phước. Chỉ ngay một niệm này chuyển đổi lại 

thì phàm phu thành Phật. Không vì chính mình thì phước báo 

vô  lượng  vô  biên,  trí  tuệ  vô  lượng vô  biên.  Chúng  ta  ở  nơi 

đây làm một sự chuyển biến lớn 180 độ, các vị học Phật ngay 

trong một đời này khẳng định thành tựu. 




********* 

 

Hôm nay vẫn còn có mấy vấn đề cần phải giải đáp, vì có 

một số đồng tu hai ngày nữa thì phải trở về Trung Quốc. 

Vấn  đề  thứ  nhất:  “Sau  khi  sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  có  phải  là  lập  tức  có  thể  trở  lại  độ 

chúng  sanh  hay  không,  hay  là  phải  đợi  đến  "Hoa  khai 

kiến Phật ngộ vô sanh" thì mới được?” 

Vấn đề này, trên Kinh Vô Lượng Thọ đã nói rất rõ ràng. 

Phật  A  Di  Đà  rất  từ  bi,  tâm  từ  đối  với  người  rất  sâu  nặng. 

Người pháp duyên thù thắng thì có gia trì đặc biệt, nếu như 

họ  phát  nguyện  muốn  độ  chúng  sanh  trước,  sau  thành  tựu 

chính mình, Phật cũng giúp cho họ, chỉ cần thấy được mặt A 

Di  Đà  Phật  liền  có  thể  được gia trì  của bổn  nguyện  Di  Đà, 

không luận thọ sanh ở cõi nào đều sẽ không mê mất tự tánh. 

Cho  nên  đây  là  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn,  từ  xưa  đến 

nay, rất nhiều tổ sư đại đức gọi là "nan tín chi pháp". Pháp 

16  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này, Phật ở trong tất cả Kinh từ trước giờ chưa nói qua. Tất 

cả cõi nước chư Phật từ trước giờ cũng không có những sự 

việc này, chỉ Thế giới Tây Phương Cực Lạc là có. Lý này rất 

sâu, sự rất rõ ràng, chúng ta phải tin tưởng. 

Phật  pháp  là  giáo  dục,  không  phải  là  tôn  giáo,  đây  là 

chúng ta đã nhận biết nó một cách tường tận. Giáo học của 

Phật  Đà  cùng  tinh  thần  của  Khổng  Lão  Phu  Tử  hoàn  toàn 

giống như nhau, "hữu giáo vô loại", cũng chính là bình đẳng 

giáo  huấn  đối  với  tất  cả  chúng  sanh.  Thế  nhưng  đích  thực 

phạm  vi  giáo  học  của  Phu  Tử  là  ở  thế  gian,  hơn  nữa  chỉ  ở 

nhân  gian  cõi  người,  thậm  chí  cõi  trời,  quỷ  thần.  Phu  Tử 

thường nói: "Kính quỷ thần, nhi viễn chi". Chúng ta cúng tế 

họ, thế nhưng không thể thân cận để học tập. "Viễn" là ý này, 

chính  là  không  học  tập  với  họ.  Còn  phạm  vi  giáo  học  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật rất lớn, tận hư không pháp giới tất cả 

chúng  sanh,  phạm  vi  rộng  lớn  mà  không  có  biên  giới.  Ở 

trong  đây  nói  mười  pháp  giới,  hiện  tại  khoa  học  gia  gọi  là 

sinh  vật  không  gian  duy  thứ  khác.  Không  gian  duy  thứ  rốt 

cuộc có bao nhiêu số mục? Không có người nào biết, trên lý 

luận mà nói là vô lượng số, Phật thảy đều giáo hóa. 

Phật có năng lực gì vậy? Phật không hề nói Ngài có năng 

lực,  Phật  nói  là  "bản  năng  tự  tánh  của  mỗi  một  người". 

Chúng ta tỉ mỉ mà tư duy, lý luận của nó có thể đứng vững 

được, chúng ta sẽ gật đầu, sẽ tin tưởng. Tự tánh là gì vậy? Là 

chân tâm. Chân tâm, bổn tánh của chúng ta vốn dĩ đầy đủ vô 

lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tài nghệ, vô lượng 

tướng hảo. Chúng ta thường nói Phật có 32 tướng tốt, 80 vẻ 

đẹp, nhưng trên thực tế, trong Kinh Đại thừa nói "Phật có vô 

lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp". Bạn vốn dĩ có mà, 

cho  nên  Phật  nói  Ngài  không  có  thứ  gì  để  dạy  cho  người. 

Thứ mà Ngài dạy cho người đều là bản năng của tất cả chúng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

17 

sanh. Thế nhưng bản năng của Ngài hồi phục rồi, Ngài nói, 

bản năng của chúng sanh là bị ẩn mất, có thứ làm cho nó bị 

che mất, khiến cho bản năng của chúng sanh không thể hiển lộ 

ra, không khởi tác dụng chứ không phải không có, đích thực là 

có. Cho nên Phật thấy tất cả chúng sanh là bình đẳng, không 

có cao thấp. Không chỉ là "Pháp môn bình đẳng, không có cao 

thấp"  mà  Phật  thường  nói  "sanh,  Phật  bình  đẳng".  Sanh  là 

chúng sanh, Phật là chư Phật Như Lai. “Sanh, Phật bình đẳng, 

tánh  tướng  là  một,  sự  lý  không  hai",  đây  là  Kinh  nghĩa  trên 

Kinh Đại thừa nói. Đây là chân tướng sự thật. 

Tại  vì  sao  thế  gian  có  người  thông  minh,  có  người  ngu 

độn vậy? Đó chính là do phiền não che lấp có nặng nhẹ, dầy 

mỏng  khác  nhau.  Người  phiền  não  nhẹ  thì  trí  tuệ  cao  một 

chút, người phiền não nặng thì trí tuệ thấp một chút. Người 

tạo thiện nghiệp nhiều thì tướng mạo đoan nghiêm, người tạo 

tác ác nghiệp nhiều thì tướng mạo xấu xí. Cảnh giới này thì 

không nhất định, thiên biến vạn hóa, cũng giống như thân thể 

của chúng ta vậy, thân thể cũng là thuộc về cảnh giới, đây là 

hiện tướng. "Tướng tùy tâm chuyển", cho nên một người tu 

hành nỗ lực đoạn ác tu thiện, qua vài năm thì tướng mạo của 

họ có thay đổi tốt, biến đổi được rất an lành, nói rõ công phu 

tu hành của họ có lực. Tướng tùy tâm chuyển, cảnh giới cũng 

tùy tâm chuyển. Nếu như cả đời của bạn đều bị ngoại cảnh 

xoay  chuyển,  tức  là  bạn  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng, 

bạn  chính  mình  không  thể  làm  chủ  được,  thì  bạn  là  phàm 

phu.  Nếu  bạn  có  thể  chuyển  được  cảnh  giới,  bạn  không  bị 

ảnh  hưởng  của  cảnh  giới,  thì  bạn  chính  là  Phật.  Trên  Kinh 

Lăng  Nghiêm  nói:  “Nếu  có  thể  chuyển  cảnh  thì  đồng  với 

Như Lai". 

Vãng  sanh  Thế giới Tây  Phương  Cực  Lạc,  sau  khi  thấy 

được  Phật  A  Di  Đà,  không  luận  đến  nơi  nào  để  độ  chúng 

18  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sanh, đừng nói đến nhân gian này, mà cõi súc sanh, cõi ngạ 

quỷ, cõi địa ngục, cõi nào họ cũng đến được. Họ hoàn toàn 

đột phá được không gian duy thứ, họ không bị cảnh giới bên 

ngoài ảnh hưởng, đây là có công phu. Công phu này đương 

nhiên là một mặt là chính mình tu, phương diện lớn hơn là A 

Di Đà Phật bổn nguyện gia trì, khiến bạn hằng trụ niệm Phật 

Tam Muội, bạn mới có được công phu này. Chúng ta muốn 

hỏi, có cần phải đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thấy Phật 

A Di Đà hay không? Tuyệt đối cần phải có. Cho nên chúng 

ta khẳng định Thế giới Tây Phương Cực Lạc là có thật, A Di 

Đà Phật là có thật. 

Cuối  nhà  Minh,  đầu  nhà  Thanh,  biệt  hiệu  của  Đại  Sư 

Ngẫu Ích là "Tây Hữu Đạo Nhân". Tây Phương là có, Ngài 

thật tin, Ngài nói Thế giới Cực Lạc là có thật, A Di Đà Phật 

đích thực có, cho nên Ngài gọi là "Tây Hữu Đạo Nhân". Đây 

là chúng ta phải khẳng định, Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

cùng thế giới chúng ta là không gian duy thứ khác nhau. A 

Di  Đà  Phật  là duy  thứ  cao,  cực  cao  vô  thượng,  Ngài  là đột 

phá  hết  thảy  tất  cả  không  gian  duy  thứ  khác,  cho  nên  Thế 

Tôn tán thán  Ngài  là  "Quang  trung  cực tôn,  Phật trung  chi 

vương".  "Quang  trung  cực  tôn"  là  tán  thán  trí  tuệ  năng  lực 

của  Ngài,  các  tầng  không  gian  duy  thứ  Ngài  thảy  đều  đột 

phá. "Phật trung chi vương" là tán thán đức hạnh của Ngài. 

Chúng ta phải tin tưởng đối với việc này. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tuyệt  đối  không  nói  lời  giả  dối. 

Chư Phật, Bồ Tát thị hiện ở thế gian có một nguyên tắc nhất 

định  là  nhắm  vào  nhu  cầu  của  xã  hội  hiện  tại  mà  đưa  ra 

phương  pháp  cứu  giúp  giải  quyết,  vì  vậy  đối  với  chúng  ta 

mới chân thật có lợi ích. Những phương pháp lý luận không 

thích  hợp  với  xã  hội  hiện  tại  thì  Ngài  nhất  định  không  nói. 

Ngày  xưa,  thế  giới  còn  có  thể  duy  trì  được  một  mảng  bình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

19 

yên.  Xã  hội  chúng  ta  ngày  nay  đã  xảy  ra  nguy  cơ  nghiêm 

trọng, chúng ta phải biết, nguy cơ này là giáo dục triệt để bị 

thất  bại.  Nguyên  nhân  này  do  đâu?  Toàn  thế  giới  đã  xem 

thường đối với giáo dục luân lý đạo đức,. Chúng ta thì xem 

trọng  giáo  dục  luân  lý  đạo  đức.  Trong  lời  tựa  Thập  Thiện 

Nghiệp  Đạo  này,  số người  một phần  mười  có thể  tiếp nhận 

giáo  dục  tốt  đẹp,  số  người  chín  phần  mười  còn  lại  sẽ  được 

hưởng nhờ. 

Nhân khẩu của chúng ta so với toàn thế giới không chỉ là 

một phần mười, mà có đến một phần năm. Trong một phần 

năm này, nếu có phân nửa số người tiếp nhận giáo dục của 

nhà Nho, giáo dục của Phật pháp, thì thế giới này liền có thể 

được an định, liền có thể duy trì. Trong nửa thế kỷ trước của 

thế kỷ này vẫn tốt, tôi còn nhận được chút giáo dục này. Vào 

khoảng  thời  gian  kháng  chiến,  trước  khi  kháng  chiến  kết 

thúc,  gia  đình  cha  mẹ,  trường  học  thầy  giáo  còn  giảng  một 

chút về luân thường đạo lý cho chúng ta nghe, chúng ta còn 

nhận được một chút huân tập. Sau khi kháng chiến kết thúc 

thì không có người dạy, cho nên người hiện đại không hiểu 

được cách làm người. 

Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát  tư  tưởng  và  ngôn  hạnh  của 

các trẻ nhỏthì thật là lo lắng. Trẻ nhỏ ba bốn tuổi xem truyền 

hình, mỗi ngày chiếm lấy cái truyền hình. Phòng khách trong 

nhà  có  cái  truyền  hình  lớn,  trong  phòng  có  cái  truyền  hình 

nhỏ,  cha  mẹ  chúng  muốn  xem  tiết  mục  không  giống  như 

chúng, cha mẹ bảo: “Con vào phòng của con xem cái truyền 

hình  nhỏ  của  con”.  Chúng  nói:  “Không!  Người  nhỏ  xem 

truyền  hình  lớn,  người  lớn  xem  truyền  hình  nhỏ”.  Loại  tư 

tưởng  ngôn  hạnh  này  sau  khi  chúng  ta  nghe  rồi  trong  lòng 

thật  lo  lắng.  Trong  mắt  chúng  không  có  người  lớn,  sau  khi 

chúng  lớn  lên  thì  phải  làm  sao?  Cho  nên  bạn  tưởng  tượng 

20  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

xem, chúng từ nhỏ được nuôi thành ra như vậy. Trẻ nhỏ rất 

đáng yêu, hiện tại thì đáng yêu, lớn rồi thì không đáng yêu, 

đây  là  do  xem  thường  đối  với  giáo  dục.  Cho  nên  sau  hai 

mươi năm, ba mươi năm sau, tôn giáo nước ngoài gọi là ngày 

cùng của thế giới, tôi rất tin tưởng. Vấn đề này nếu hiện tại 

không  xem  trọng,  nếu  không  nỗ  lực  nghĩ  biện  pháp  để  cứu 

vãn, đến hai mươi, ba mươi năm sau thì thế gian này hết cứu. 

Do vì ngày nay trường học giáo dục không nói, xã hội hiện 

tại thành ra như thế này, bạn mở truyền hình ra xem, mở các 

đường truyền internet, nội dung trong đó là gì? Sát-đạo-dâm-

vọng,  trong  đầu  của  chúng  sanh  toàn  thế  giới  đều  nghĩ  đến 

những  thứ  này  thì  còn  gì  để  nói  không?  Các  nghiệp  chiêu 

cảm,  mọi  người  đều  đang  tạo  nghiệp,  ác  nghiệp  ngày  ngày 

thêm  lớn,  quả  báo  thì  không  thể  không  nhận  lấy,  thế  giới 

ngày cùng chân thật phải đến thôi. 

Ki-Tô  giáo  nói  thế  giới  ngày  cùng,  Kinh  Cô-Ran  của 

Hồi  giáo  cũng  nói  thế  giới  ngày  cùng,  Phật  pháp  tuy  là 

không  nói  thế  giới  ngày  cùng,  Phật  nói  có  thời  kỳ  Mạt 

Pháp, có thời kỳ diệt pháp. Nhà Phật nói, thiện ác quả báo, 

trồng nhân thiện được quả thiện, tạo nhân ác quyết định có 

ác  báo.  Người  thông  minh,  người  có  trí  tuệ,  ở  ngay  trong 

một thời gian ngắn ngủi này phải hiểu được tu phước. Thế 

nào  gọi  là  thiện,  thế  nào  gọi  là  ác,  chúng  ta  cần  phải  có 

năng  lực,  có  trí  tuệ  để  phân  biệt.  Phàm  là  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh, giúp đỡ xã hội an định, thế giới hòa bình, đây 

là  thiện.  Phàm  là  lợi  ích  chính  mình,  lợi  ích  đoàn  thể  của 

chính mình, tổn hại người khác, lừa gạt người khác, đó là 

ác.  Quả báo  ác ở ba  đường, vậy  có đáng hay  không? Con 

người  ở  thế  gian  có  thể  sống  được  bao  nhiêu  ngày?  Giả 

như bạn sống đến 100 tuổi cũng chẳng qua ba vạn sáu ngàn 

ngày, quá ngắn ngủi. Thời gian ngắn ngủi như vậy, bạn đi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

21 

tạo tác tội nghiệp, đọa lạc ở ba đường thì thật không đáng, 

thời gian ở ba đường ác thì quá dài. 

Cho nên ở thế gian này đọc sách thánh hiền, nhận được 

giáo dục tốt, nhất định phải khắc phục phiền não của chính 

mình,  khắc  phục  dục  vọng  của  chính  mình,  chân  thật  phát 

tâm lợi ích chúng sanh. Bạn nói, bạn muốn trở lại độ chúng 

sanh? Tôi thường nói muốn độ chúng sanh thì phải độ chính 

mình trước. Bạn chính mình chưa được độ thì bạn làm sao có 

thể  độ  được  chúng  sanh  chứ?  Làm  thế  nào  độ  chính  mình? 

Đem toàn bộ phiền não tập khí của chính mình cải đổi hết, đó 

chính là độ chính mình. Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo chính 

là tiêu chuẩn. 

Sát sanh là tập khí, là phiền não, ta từ nay về sau không 

còn  sát  sanh  nữa.  Khi  không  hiểu  đạo  lý  này,  ở  trong 

phòng  chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  kiến  muỗi,  gián 

những con vật nhỏ này gây phiền phức, hữu ý hay vô ý giết 

chết  chúng.  Sau  khi  học  Phật  rồi  không  còn  giết  nữa. 

Chúng cũng là một sinh mạng, kiến đến chỗ này là tìm thứ 

gì  đó  để  ăn,  tìm  thức  ăn  để  mưu  sinh,  chúng  không  đáng 

phạm  tội  chết,  tại  vì  sao  chúng ta  muốn  giết  chúng?  Nhất 

định không thể được! Chúng ta phải dùng tâm từ bi để đối 

đãi  với  chúng,  phải  bố  thí  cúng  dường  chúng.  Chúng  tìm 

thức ăn để ăn, chúng ta lấy một ít thức ăn để ở trong vườn 

nhà, dần dần chúng sẽ đi ra ngoài đó, về sau sẽ không còn 

đến  quấy  nhiễu  chúng  ta  nữa.  Không  cần  phải  giết  hại 

chúng,  không  cần  phải  phòng  bị,  không  cần  phải  dùng 

thuốc diệt côn trùng, không cần đến bất cứ thứ gì, chúng ta 

có thể câu thông với chúng.  Chúng  có linh tánh, phàm có 

linh tánh, chúng ta giết chúng, lẽ nào chúng không có tâm 

báo thù hay sao? Tương lai chúng được thân người, chúng 

22  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta  biến  thành  kiến,  chúng  lại  giết  hại  chúng  ta,  “oan  oan 

tương  báo,  không  hề  ngừng  dứt",  cho  nên  sự  việc  này 

quyết định không thể làm. 

Trộm  cắp  rất  là  dễ  phạm.  Phàm  làm  những  việc  tổn 

người, lợi mình đều là thuộc về trộm cắp. Có một số người 

nói,  không  tổn  người  làm  sao  có  thể  lợi  mình?  Quan  niệm 

này  chính  là  sai  lầm,  chính  là  mê  hoặc.  Họ  không  biết  lợi 

người  mới  là  chân  thật  lợi  mình,  tâm  chân  thành  lợi  ích 

chúng  sanh.  Phật  dạy  chúng  ta  "quảng  tu  cúng  dường". 

Quảng là quảng đại, không có biên giới. Đối với tất cả chúng 

sanh, chúng ta tận tâm, tận lực đi cúng dường họ, bố thí cho 

họ,  quả  báo  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  bố  thí  cho  nhân 

dân  của  một  nước,  nếu  bạn  không  cầu  vãng  sanh  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, quả báo tương lai của bạn nhất định sẽ 

làm quốc vương ở quốc gia đó. Vì sao vậy? Bạn có ân huệ 

đối với họ. Nếu như bạn bố thí toàn thế giới thì bạn làm Luân 

vương,  trong  Kinh  Phật  nói  là  đại  vương  thống  trị  toàn  thế 

giới,  minh  chủ  của  thế  giới,  rất  nhiều  quốc  gia  đều  tình 

nguyện nghe theo giáo huấn của bạn, đều phục tùng hiệu lịnh 

của bạn, đây là từ bố thí mà được. 

Ngày nay, bạn kiếm được rất nhiều tiền là do đời trước bạn 

tu tài bố thí. Ngày nay bạn có trí tuệ là do bạn trong đời quá 

khứ tu pháp bố thí. Bạn được khỏe mạnh sống lâu là do bạn tu 

vô  úy  bố  thí.  Tu  nhân  gì  thì  được  quả  đó.  Bạn  không  có  tu 

nhân, ngày nay nghĩ hết phương cách để có được quả báo cũng 

không  thể  có.  Cho  nên,  nếu  nói  làm  nghề  nghiệp  này  có  thể 

kiếm được tiền, nghề nghiệp kia không thể kiếm được tiền, tôi 

không tin tưởng. Trong mạng của bạn chân thật có, do bố thí 

nhiều rồi, không luận làm bất cứ việc gì đều kiếm được tiền. 

Trong mạng có, bạn làm sự nghiệp đó là duyên, bạn có nhân, 

nhân kết với duyên thì quả liền hiện tiền. Bạn không có nhân, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

23 

duyên  có  thù  thắng  hơn,  bạn  cũng  không  có  được  thứ  gì. 

Những đạo lý cùng chân tướng sự thật này chỉ có Phật nói được 

thấu triệt, nói được tường tận. Cho nên, muốn độ chúng sanh 

trước tiên phải độ chính mình. Muốn độ chính mình thì trước 

phải thay đổi phiền não tập khí của chính mình. Việc đầu tiên 

phải thay đổi là cải đổi tâm tự tư tự lợi, học theo Phật Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát không có chính mình, trên Kinh Kim Cang nói rất 

hay:  "Bồ  Tát  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh 

tướng, vô thọ giả tướng", tùy loại hóa thân. Ta đến thế gian này 

chính  là  hành  Bồ  Tát  đạo,  chính  là  đến  độ  chúng  sanh.  Độ 

chính mình chính là độ chúng sanh, bởi vì độ chính  mình thì 

làm  ra  một  tấm  gương  tốt,  bạn  là  mô  phạm  của  xã  hội  đại 

chúng, tấm gương của xã hội đại chúng, để người ta xem thấy 

bạn, tôn trọng bạn, bắt chước bạn, học tập với bạn, bạn liền độ 

được  họ.  Bạn  không  thể  độ  chính  mình  thì  quyết  định  bạn 

không  thể  độ  được  người  khác.  Cho  dù  bạn  nói  có  hay  hơn, 

nhưng người ta xem thấy bạn làm không giống thì sao được? 

Bạn thấy, Thích Ca Mâu Ni Phật, chư đại Bồ Tát, tổ sư đại đức 

làm ra một tấm gương thật tốt cho chúng ta xem, cả đời chỉ có 

tu thiện, quyết không làm ác, chỉ có lợi ích chúng sanh, quyết 

không lợi ích chính mình. Chúng sanh chính là chính mình, lợi 

ích  chúng  sanh  là  chân  thật  lợi  ích  chính  mình,  cho  nên  tâm 

lượng  phải  lớn.  Ngạn  ngữ  nói  rất  hay:  "Lượng  lớn  thì  phước 

lớn, lượng nhỏ thì phước nhỏ". Việc làm thiện dù rất nhỏ, nếu 

như tâm lượng lớn thì việc làm thiện này của bạnliền biến lớn. 

Tâm lượng nhỏ, có làm nhiều việc thiện hơn thì quả báo vẫn là 

rất  nhỏ,  nó  sẽ  không  vượt  qua  tâm  lượng  của  bạn.  Cho  nên, 

việc đầu tiên phải mở rộng tâm lượng, "tâm bao thái hư, lượng 

châu sa giới", tuân thủ giáo huấn của Phật, Bồ Tát. 

Ngày  nay  chúng  ta  đem  Thánh  giáo  quy  nạp  làm  thành 

năm  cương  lĩnh,  chúng  ta  rất  dễ  nhớ,  rất  dễ  học  tập.  Nhất 

định phải rất chăm chỉ nỗ lực, ngày ngày đi làm. 

24  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Vấn  đề  thứ  hai:  “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện có 

"quả báo ăn lúa ngựa" và đau đầu ba ngày. A Di Đà Phật 

nếu như đến thị hiện ở nơi đây, có phải là cũng phải thị 

hiện ra hiện tượng này?”. 

Có!  Đây  là  giáo hóa chúng  sanh, nói  với  chúng  sanh  quả 

báo nhân quả là đáng sợ, thành Phật rồi không thể nói là không 

còn quả báo, ác quá  khứ đã tạo chưa có ác báo thì khi thành 

Phật rồi ác báo cũng hiện tiền. Các Ngài không hề gì, các Ngài 

biết được đây là trả nợ, món nợ này liền hết, rất là hoan hỉ tiếp 

nhận. Người thế gian mê hoặc, tiếp nhận quả báo cũng không 

cam  tâm,  họ  oán  trời  trách  người.  Phật,  Bồ  Tát  biết  được 

nghiệp  nhân  quả  báo,  nên  gọi  là  "bậc  đại  tu  hành  không  mê 

nhân quả", không phải không có nhân quả, không mê chính là 

đối với nhân quả rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Những  vấn  đề  từ  trên  mạng  gởi  đến,  tập  hợp  lại  cũng 

không ít. Tôi nghĩ, chúng ta sẽ tìm một thời gian khác để trả 

lời.  Có  một  số  đồng  tu  một  hai  ngày  nữa  sẽ  phải  rời  khỏi 

Singapore, do đó thời gian rất là bảo quý. Hôm nay chúng ta 

bắt đầu thảo luận Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh. 

Ở trong bộ Kinh điển này cũng có thể giải quyết được rất 

nhiều vấn đề của chúng ta, như ở chỗ này có một vấn đề là 

tôn giáo dung hòa là một đại thắng sự, nếu chúng ta cũng đi 

nghe  Kinh  điển  của  ngoại  giáo  thì  có  trái  ngược  với  "một 

môn thâm nhập" hay không? Giáo đích thực có tà, có chánh, 

chúng ta phải phân biệt rõ ràng, thế nhưng đối với người có 

độ sâu thì kiến giải của họ không như vậy, những người này 

chân thật không bị cảnh giới bên ngoài nhiễu loạn, cho nên tà 

chánh  sẽ  không  còn.  Hiện  tại  chúng  ta  là  phàm  phu,  sẽ  bị 

cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng,  thế  nên  tà  chánh  cần  phải 

phân rõ, phải xa tà, thân chánh, đây là tùy thuận căn cơ mà 

nói.  Hôm  nay  xin  mời  mọi  người  xem  Thập  Thiện  Nghiệp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

25 

Đạo  Kinh.  Phía  trước  có  "Thượng  Dụ"  của  Hoàng  đế  Ung 

Chánh, chúng ta cùng xem chương này. 

II. TH¦îNG Dô CñA HOµNG §Õ UNG CH¸NH 

Đế vương của triều Thanh đều là đệ tử của nhà Phật, hơn 

nữa vào thời Khang Hy, Ung Chánh, Càn Long, ba triều đại 

này là thời kỳ thạnh trị nhất của tiền Thanh, họ mời Pháp sư 

vào  trong  cung  giảng  Kinh.  Chúng  ta  xem  trong  ghi  chép 

thấy  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  lấy  lý  luận  giáo  huấn  của 

Kinh Vô Lượng Thọ để trị quốc. Việc làm này rất đáng được 

tán  thán.  Trong  cung  đình  mọi  người  đều  đọc  Kinh,  nghe 

giảng  Kinh,  xây  dựng  và  cùng  hiểu,  đây  là  cách  làm  rất  trí 

tuệ,  rất  cao  minh.  Họ  không  dùng  ý  riêng  của  chính  mình, 

không bảo người khác nghe ta nói như thế nào đó.  Họ nghe 

Phật nói. Hoàng Đế còn nghe Phật, thần tử, thứ dân đều nghe 

theo Phật thì lòng người bình lặng, cho nên thiên hạ đại trị. 

Chúng  ta  xem  chương  này  của  ông liền biết được triều nhà 

Thanh làm cách nào trị tốt được quốc gia, chỗ này để lộ ra 

một  chút  tin  tức.  "Thượng  Dụ",  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói 

chính là huấn từ của hoàng đế. 

"Trẫm  duy  tam  giáo  chi  giác  dân,  ư  hải  nội  dã,  lý 

đồng xuất ư nhất nguyên, đạo binh hành nhi bất bội". 

Đoạn  này  là  chỉ  ra  tổng  cương  lĩnh,  một  lời  nói  ra  hết. 

Thời đại thượng cổ tất cả mọi người đều tự xưng là "Trẫm", 

cũng giống như chúng ta hiện tại xưng là "tôi". Chữ "Trẫm" 

này  trở  thành  từ  chuyên  dùng  của  hoàng  đế  là  từ  thời  Tần 

Thủy Hoàng, cho nên về sau mọi người đều không dùng chữ 



này để tự xưng chính mình nữa. Chúng ta phải biết nguyên 

do của chữ này. 

"Trẫm duy", dùng lời hiện tại mà nói là: "Tôi cho rằng, 

tôi nhận định". 

26  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tam  giáo  là  Nho-Thích-Đạo  thời  xưa  của  Trung  Quốc, 

gọi là ba  nhà.  Ba nhà  này  đều là  thuộc về  giáo học.  Các vị 

phải  nên  biết,  chữ  "giáo"  này  là  giáo  học,  không  phải  tôn 

giáo. Tôn giáo ở Trung Quốc đích thực là rất muộn, về sau 

mới có danh từ này, hơn nữa không phải từ Trung Quốc mà 

có,  mà  là  từ  Nhật  Bản  truyền  đến,  cho  nên  ở  Trung  Quốc 

không có danh từ tôn giáo này, cũng không có khái niệm về 

tôn giáo, đây là từ bên ngoài truyền đến. Người Trung Quốc 

nói  “giáo”  là  ý  nghĩa  của  giáo  hóa,  ý  nghĩa  của  giáo  dục. 

Làm thế nào giáo hóa chúng sanh? Ý nghĩa của hai chữ "giáo 

hóa" này rất hay, “giáo” là hành vi, “hóa” là kết qủa. Chúng 

ta tiếp nhận giáo huấn của Thánh hiền nhân, thế là liền thay 

đổi,  việc  này  thường  gọi  là  thay  đổi  khí  chất,  hóa  ác  thành 

thiện, hóa mê thành ngộ, hóa phàm thành thánh. Đây là nói 

hiệu quả của giáo học. Cho nên người Trung Quốc dùng từ 

dựng, giáo là nhân, hóa là quả, ý nghĩa rất là hoàn mỹ. Đây là 

nói Nho gia, Đạo gia, Phật gia, ba loại giáo dục này. 

"Giác dân ư hải nội" là dạy nhân dân giác ngộ. Hải nội là 

chỉ Trung Quốc, ở Trung Quốc xúc tiến giáo dục giác dân. Ý 

nghĩa  này  rất  hay,  quyết  không  phải  là  mê  tín,  mà  là  dạy 

chúng sanh giác ngộ. 

"Lý đồng xuất ư nhất nguyên". Lý luận căn cứ của nó là 

như  nhau,  từ  trên  hình  thức  mà  xem  thì  đều  là  căn  cứ  vào 

hiếu  đạo  và  sư  đạo,  đây  là  Nho-Thích-Đạo  ba  nhà  đều  nói 

hiếu đạo, đều giảng tôn sư. Tuy là cách nói của họ không như 

nhau,  phương  pháp  cũng  có  khác  biệt,  nhưng  mục  tiêu 

phương  hướng  của  họ  quyết  định  là  giống  nhau,  cho  nên 

"đạo tinh hành, nhi bất bội". Hoàn cảnh của Trung Quốc lớn 

đến như vậy, nhiều nhân khẩu đến như vậy, vào ngày trước 

quốc gia không lập nhiều trường học đến như vậy thì ai giáo 

hóa  chúng  sanh?  Do  ba nhà này  gánh vác  trách  nhiệm  giáo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

27 

hóa chúng sanh, giúp đỡ quốc gia, giúp đỡ hoàng đế, giúp đỡ 

xã hội, khiến  xã  hội đại  chúng  chân thật đạt  được  đời sống 

hạnh phúc, an hòa, lợi lạc. Đây là đem lợi ích thù thắng của 

tam giáo ba nhà, dùng một câu để nói ra hết. 

Thế nhưng con người có phân biệt, chấp trước, có phiền 

não tập khí, thế là không bao dung lẫn nhau. Loại tình hình 

này  không  khó  lý  giải.  Xã  hội  ngày  nay,  vấn  đề  này  càng 

nghiêm  trọng.  Lỗi  lầm  xảy  ra  ở  chỗ  nào  vậy?  Ung  Chánh 

cũng chỉ dùng một câu thì nói ra hết: "Nhân duy bất năng hốt 

nhiên quán thông". Đây là lỗi lầm căn bản. Tại vì sao không 

thể  bao  dung  lẫn  nhau,  tại  vì  sao  đố  kỵ  bài  xích  lẫn  nhau? 

Chính  là  không  có  hốt  nhiên  quán  thông,  không  thể  bỗng 

nhiên quán thông. Hốt nhiên là đại ngộ, có thể ngộ nhập cảnh 

giới của Thánh hiền. Sự lý quán thông rồi thì vấn đề gì cũng 

đều có thể giải quyết. 

"Ư  thị  nhân  các  dị  tâm".  Dị  tâm  chính  là  nói  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Mỗi  một  người  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước không như nhau. "Tâm các dị kiến" là 

cách nhìn cách nghĩ của mỗi một người không như nhau, thế 

là phiền não tập khí hiện tiền. 

"Mộ  đạo  giả,  vị  Phật  bất  như  đạo  chi  tôn".  Mộ  đạo 

chính là Đạo giáo, tín đồ của Đạo giáo, họ nói Phật không có 

tôn  quí  như  Đạo,  thế  là  tôn  Đạo,  xem  thường  Phật,  vấn  đề 

liền xảy ra. 

"Hướng Phật giả, vị Đạo bất như Phật chi đại". Đệ 

tử Phật tôn sùng Phật, xem Phật lớn, Đạo không lớn như 

Phật. 

"Nhi Nho giả hữu hiềm tị nhị dân dĩ vi dị đoan". Học 

trò của Khổng Tử thì tránh xa Đạo cùng Phật, cho là dị đoan. 

Dị đoan chính là không phải chánh pháp, không phải chánh 

28  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đạo, là cách nói hơi khách sáo hơn so với nói tà pháp. Thế là 

ba giáo bài trừ lẫn nhau. 

"Hoài  hiệp  tư  tâm,  phân  tranh  giác  thắng,  nhi  bất 

tương hạ". Sự việc này từ xưa đến nay đã có, nhất là giữa tín 

đồ  với  tín  đồ  tồn  tại  đối  lập  mâu  thuẫn,  đôi  bên  tranh  hơn, 

không ai chịu thấp, đều hướng lên trên mà đi, nhưng bên trên 

đi không được. 

Mấy  ngày  trước,  cư sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  còn  nói  với  tôi, 

môn hạ đệ tử của Thái Hư cùng đệ tử môn hạ của Viên Anh 

không thể hòa thuận lẫn nhau, họ công kích lẫn nhau, không 

chịu nhường nhịn. Sau đó hai vị Lão pháp sư này gặp nhau 

rất là khách sáo, tín đồ của họ thấy được nhưng chẳng hiểu vì 

sao hai vị Lão hòa thượng này gặp nhau khách sáo đến như 

vậy, trước đây không hề có việc này. Bên dưới không phục, 

họ luôn cho là sư phụ của mình rất tuyệt, là đệ nhất, người 

khác đều không bằng. Hiện tại loại tập khí này càng sâu hơn, 

đến  đâu  cũng  đều  có  thể  xem  thấy,  cho  nên  chúng  ta  đọc 

chương  "Thượng  Dụ"  này  cảm  xúc  rất  sâu,  hay  nói  cách 

khác, bên trên không có lỗi lầm, lỗi lầm đều là ở phía dưới. 

"Trẫm dĩ trì tam giáo chi luận, diệc duy đắc kỳ bình nhi 

kỳ  hỉ".  Câu  này  là  do  Hoàng  đế  Ung  Chính  chính  mình  tự 

nói.  Cách  nhìn  của  ông  đối  với  tam  giáo  không  giống  như 

người  khác,  vì  sao  vậy?  Ba  giáo  đều  hạ  công  phu,  chỗ  này 

chính là phía trước nói "hốt nhiên quán thông", cho nên "diệc 

duy đắc kỳ bình nhi kỳ hỉ". Bình là bình đẳng, ba giáo đích 

thực bình đẳng. 

Hiện tại Singapore có chín tôn giáo. Ngày trước chín tôn 

giáo này không hề qua lại với nhau, cũng là vì mỗi mỗi đều 

cho  rằng  chính  mình  là  đệ  nhất,  người  khác  luôn  là  không 

bằng,  ở  trong  Phật  pháp  gọi  là  "tự  khen  mình,  chê  người". 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

29 

Phật  nói  "Tự  khen  mình,  chê  người",  điều  này  ở  trong  "Du 

Già  Giới  Bổn"  là  trọng  giới,  trong  "Phạm  Võng  Giới  Bổn" 

đều xếp vào giới điều không cho phép. "Tự khen mình, chê 

người" là bạn đang tạo nghiệp, bạn tuyệt nhiên không hiểu rõ 

đối với người khác thì xem thường hủy báng họ, cái tội này 

rất nặng. “Tự khen” là ngạo mạn, là thuộc về một phần của 

tham-sân-si. Người chân thật có trí tuệ biết được pháp pháp 

bình đẳng. Phật ở trên Kinh Kim Cang nói: "Pháp môn bình 

đẳng, không có cao thấp". 

Có  một  số  người  cho  rằng,  Phật  nói  "pháp  môn  bình 

đẳng", đại khái là Thích Ca Mâu Ni Phật nói ra tất cả Kinh 

giáo. Đây là do chúng ta nghĩ như vậy, có phải là ý của Phật 

hay không? Không ai dám nói. Phật nói là ý này phải không? 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  Hoa  Nghiêm,  từ  trong  khải  thị  của 

Hoa Nghiêm chúng ta thấy ý của Phật không phải là ý này. 

Phật nói pháp môn bình đẳng là tất cả pháp thế xuất thế gian, 

bao gồm tất cả các tôn giáo, bao gồm cả tà pháp. Vì sao vậy? 

Vì như vậy nó mới có thể tương ưng được với Đại Phương 

Quảng.  Tà  pháp không nhận  ở  chỗ này,  vậy  thì không  phải 

Đại  Phương  Quảng.  Tà  pháp  cùng  chánh  pháp  cũng  bình 

đẳng, đạo lý này rất khó hiểu. Tại vì sao nói nó bình đẳng? 

"Đồng  xuất  ư  nhất  nguyên",  chánh  pháp  là  tâm  hiện  thức 

biến, tà pháp cũng là tâm hiện thức biến, lìa khỏi tâm thức thì 

thế  xuất  thế  gian  không  có  pháp  nào  có  thể  được,  vậy  tà 

chánh từ chỗ nào mà phân? 

Kinh  Đại  thừa  chúng  ta  đọc  nhiều  rồi,  biết  được  tương 

ưng với pháp tánh thì gọi là chánh, trái ngược với pháp tánh 

thì gọi là tà, tà-chánh như vậy mà phân. Chúng ta không nói 

tương  ưng  hay  không  tương  ưng,  gốc  là  một  thứ,  đều  là  từ 

đây sanh ra. Chúng ta phải sâu sắc hiểu rõ đạo lý này, sau đó 

quay  đầu  quán  sát  lại  chính  mình,  một  niệm  tâm  thiện  là 

30  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chánh, một niệm tham-sân-si là tà. Tà, chánh ngay bản thân. 

Một niệm ác là trong vọng tưởng, phân biệt biến hiện ra, một 

niệm thiện là trong chánh tri biến hiện ra. Vọng tưởng cùng 

chánh tri là một, không phải hai, khi mê rồi gọi là vọng, khi 

giác rồi gọi là chánh. Do đây có thể biết, chánh pháp hay tà 

pháp chính là giác hay mê mà thôi. Giác ngộ rồi thì tà pháp 

biến  thành  chánh  pháp,  mê  rồi  thì  chánh  pháp  cũng  biến 

thành tà pháp, đây mới là chân thật hiểu rõ đạo lý. Cho nên, 

ba giáo dạy người đều gọi là giác, giác chính là chánh pháp, 

dạy người chuyển mê thành giác. Tướng của mê là sáu cõi ba 

đường,  tướng  của  giác  ngộ  là  bốn  thánh,  Nhất  Chân.  Hiện 

tướng  không  như  nhau,  quả  báo  không  như  nhau,  quả  báo 

của  mê  là  khổ,  quả báo  của giác ngộ  là  vui,  cho nên  "năng 

đắc kỳ bình", dùng tâm thanh tịnh bình đẳng để xem. 

"Tắc ngoại lượt hình tích chi dị, nội chứng tánh lý chi 

đồng, nhi tri tam giáo, sơ vô dị chỉ, vô phi dục nhân, đồng 

quy ư thiện". Bạn chân thật hiểu rõ, chân thật thông đạt thì 

bạn không chú trọng hình thức mà chú trọng nội hàm của nó, 

chú  trọng  thật  chất  của  nó.  Tôi  lần  đầu  khi  gặp  mặt  Tổng 

thống Nathan, ông nói với tôi một câu như thế này: “Trong 

tất  cả  các  tôn  giáo,  tôi  tôn  trọng  nhất  chính  là  Phật  giáo. 

Phật  giáo  trọng  thật  chất  mà  không  trọng  hình  thức”.  Lời 

nói này là của người rõ lý, người không rõ lý không thể nói 

ra  được,  cho  nên  chúng  ta  rất  tôn  kính  đối  với  ông.  Có  thể 

thông qua cái ải này, không chỉ là tôn giáo mà thế xuất thế 

gian đều bình đẳng, mà tất cả các pháp đều bình đẳng. Bình 

đẳng thì tánh trí của chúng ta mới có thể xuất hiện, phân biệt, 

chấp trước mới có thể buông xả, cho nên trong pháp Đại thừa 

nói: "Viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên". 

Lại  nói  với  chúng  ta,  có  pháp  nào  không  phải  là  Phật 

pháp?.  Tất  cả  pháp  đều  là  Phật  pháp,  không  có  pháp  nào 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

31 

không phải là Phật pháp, yêu ma quỷ quái cũng là Phật pháp. 

Phật là gì vậy? Phật là ý nghĩa của giác. Chỉ cần bạn thông 

đạt tường tận, giác ngộ rồi thì pháp này gọi là Phật pháp. Nếu 

bạn không hiểu rõ, không giác ngộ, mê ở trong đó thì Kinh 

Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  cũng  không  phải  là 

Phật pháp. Bạn phải hiểu rõ được đạo lý này. Pháp là tất cả 

các pháp, đây là chúng ta bình thường giải thích đạo lý của 

tất cả vũ trụ nhân sinh, tất cả quá trình diễn biến hình thành, 

dùng một chữ làm tổng đại danh từ gọi là "Pháp". Phật là ý gì 

vậy? Là đều thấu hiểu thông đạt đối với những pháp này thì 

gọi là Phật. Tất cả pháp thế xuất thế gian triệt để thông đạt 

tường tận, chúng ta liền gọi con người này là Phật, họ không 

mê hoặc đối với tất cả pháp. Sau khi tường tận chúng ta mới 

biết được, chỉ cần là chánh pháp. Chánh pháp là gì? Là tương 

ưng với thiện, tương ưng với giác. 

Phật  pháp  nói  ba  chữ  tiêu  chuẩn  là  giác-chánh-tịnh. 

Tương  ưng  với  giác-chánh-tịnh  thì  gọi  là  Phật  pháp,  trái 

ngược với giác-chánh-tịnh thì chúng ta gọi là tà pháp. Các vị 

nghĩ lại xem, pháp làm gì có tà chánh? Tà chánh là ở mê ngộ, 

ngộ  rồi  thì  giác-chánh-tịnh,  mê  rồi  thì  là  mê-tà-nhiễm.  Trái 

ngược với giác là mê, trái ngược với chánh là tà, trái ngược 

với  tịnh  là  nhiễm.  Nếu  như  pháp  này  dạy  chúng  ta  mê-tà-

nhiễm  thì  không  phải  là  chánh  pháp,  chúng  ta  gọi  nó  là  tà 

giáo,  tà  pháp;  họ  dạy  chúng  ta  giác-chánh-tịnh  thì  đây  là 

chánh pháp. Chúng ta chưa minh tâm kiến tánh, hay nói cách 

khác, chúng ta ở trong mười pháp giới phải học chánh pháp, 

phải viễn  ly  tà  pháp.  Đợi  đến  khi bạn  siêu  vượt  mười  pháp 

giới, bạn vào được Pháp giới Nhất Chân rồi thì tà chánh sẽ 

không còn. Ở trong mười pháp giới có chánh tà, trong Pháp 

giới Nhất Chân không có, Pháp giới Nhất Chân là viên mãn 

đại giác, phải hiểu đạo lý này. 

32  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh văn: "Phù Phật dân chi ngũ giới thập thiện, đạo 

nhân  ư  thiện  dã,  ngô  Nho  chi  ngũ  thường  bách hạnh  tú 

dịch tương cần, hữu nhân bất dẫn nhân, vi thiện giả tai". 

Đoạn phía trước là đem tông chỉ, cội gốc của của ba giáo 

vì chúng ta nói ra, chỗ này cũng chính là khế cơ khế lý mà 

nhà Phật nói. Lý là "đồng xuất ư nhất nguyên", cơ thì không 

như vậy, cho nên mới có ba loại phương pháp giáo học này, 

tiếp dẫn ba loại căn tánh khác nhau. Điều này cùng với giáo 

học  của  Phật  pháp  Đại  thừa  nói  hoàn  toàn  tương  ưng  với 

nguyên lý, nguyên tắc. Phương pháp hình thức tuy là không 

giống nhau, nhưng phương hướng mục tiêu của nó đều như 

nhau, đó chính là đồng quy ư thiện. 

Tiêu  chuẩn  của  Thiện  là  phải  tương  ưng  với  tâm  tánh, 

tương  ưng  với  tánh  đức,  đây  là  nguyên  tắc  không  thay  đổi. 

Thế nhưng mức độ tương ưng với tâm tánh đích thực có cạn, 

sâu, rộng, hẹp khác nhau. Chúng ta biết được Pháp Thân Đại 

Sĩ  là  tối  thanh  tịnh,  pháp  giới  bốn  thánh  hơi  kém  hơn  một 

chút  so  với  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  cõi  trời  lại  kém  xa  hơn  một 

chút, cõi người thì còn xa hơn, ba đường ác thì hoàn toàn trái 

với tánh đức. Giáo giới của Phật, Phật chế định ra cho chúng 

ta  một  số  qui  luật,  nhà  Phật  thường  gọi  là  giới  luật,  đều  là 

nương vào nguyên tắc này mà nói ra. Việc này chúng ta phải 

nên tường tận, sau đó mới có thể thể hội trí tuệ chân thật của 

chư Phật Bồ Tát, các Ngài từ bi vô tận, phương tiện khéo léo. 

Người  chân  thật  có  trí  tuệ  thì  đối  với  "hình  dị"  tuyệt  đối 

không đem nó để ở trong tâm mà chỉ trọng “thật chất”. "Hình 

dị" là then chốt ở khế cơ, “thật chất” là khế lý. Quả nhiên khế 

lý,  căn  tánh  của  chúng  sanh  vô  lượng  vô  biên,  chúng  ta 

không cách gì hiểu rõ. 

Chúng  ta  xem  trong Hoa  Nghiêm  Kinh, Phật  Bồ  Tát có 

thể dùng tham sân si tiếp dẫn một loại chúng sanh. Việc này 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

33 

chúng ta xem ra dường như là trái ngược với tánh đức, nhưng 

kỳ thật họ không trái ngược. Chúng ta đi làm thì trái ngược, 

họ đi làm thì không trái ngược, nguyên nhân này do đâu? Là 

do tâm địa của họ thanh tịnh, họ không nhiễm trước, họ hòa 

quang hồng trần. Tại vì sao chúng ta không thể làm? Chúng 

ta bị nhiễm ô, hay nói cách khác, chúng ta tiếp xúc cảnh giới 

liền khởi lên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Họ là Pháp 

Thân  Đại  Sĩ,  nên  khi  tiếp  xúc  cảnh  giới  họ  không  có  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, cao là cao ngay chỗ này. Lìa tất 

cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước liền tương ưng với pháp 

tánh; nhiễm vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì trái ngược, 

đó là tạo nghiệp. 

Do vậy nên Phật chế định giới hạnh cho chúng ta. Chúng 

ta là sơ cấp nhất, cho nên nhất định phải tường tận, phải có 

thể  khẳng  định  ngày  nay  chúng  ta  là  sơ  cấp  nhất.  Phật  dạy 

chúng ta cái gì? Thập Thiện Nghiệp Đạo, đây là sơ cấp nhất, 

lớp  mầm  non  của  Phật  giáo,  chúng  ta  có  thể  làm  được  hay 

không?  Nếu  không  thể  làm  được  thì  tư  cách  lớp  mầm  non 

của  Phật  giáo  chúng  ta  cũng  không  có.  Việc  này  chúng  ta 

chính mình cần phải phản tỉnh. Chúng ta học Phật rốt cuộc là 

ở  giai đoạn nào?  Chính  mình phải  rõ  ràng tường  tận, thông 

suốt thấu đáo. Sau này Pháp sư Thái Hư đã giảng nhân thừa 

của  "ngũ  thừa  Phật  pháp".  Năm  giới,  mười  thiện  thuộc  về 

nhân  thừa;  thiên  thừa  thì  cần  phải  thêm  "tứ  vô  lượng  tâm", 

nhiều ít đều có chút định huệ mới có thể từ chỗ này hướng 

lên trên cao. 

"Phù Phật thị chi ngũ giới thập thiện". Chữ "Phù" này 

không  có  ý  nghĩa,  chỉ  là  trợ  từ.  Nhà  Phật  nói  ra  năm  giới, 

mười thiện, đây là nền tảng của Phật pháp, là đại căn đại bổn 

của Phật pháp. 

34  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

"Đạo  nhân  ư  thiện  dã".  "Đạo"  là  dẫn  đạo,  hướng  dẫn 

người hướng thiện. Học Phật phải từ ngay chỗ này mà học, 

người  khác  không  thể  làm  nhưng  chúng  ta  nhất  định  phải 

làm, quyết định phải tuân thủ. Năm giới cùng mười thiện ở 

trên hình thức là như nhau, nhưng ở trên quả đức thì không 

như nhau, cho nên thọ giới cùng hành thiện không như nhau, 

việc này chúng ta cần phải biết. 

Ngũ  giới  là  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà 

dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu;  trong  mười  thiện 

cũng  là  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm, 

không vọng ngữ, xem ra thì dường như giống như nhau, thế 

nhưng  quả  báo  không  như  nhau.  “Giới”  là  bạn  chánh  thức 

tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  bạn  chính  mình  phát 

nguyện, cũng giống người thế gian gọi là phát thệ rồi, bạn đã 

từng  phát  ra  thệ  nguyện  muốn  học.  Mười  thiện  thì  không 

phải  như  vậy,  bạn  không  phát  ra  loại  tâm  mười  thiện  này. 

Quả  báo  mười  thiện  là  mong  cầu  phước  báo,  năm  giới  thì 

không phải phước báo, chỗ này không như nhau. Năm giới là 

cầu cái gì? Cầu được tâm thanh tịnh, "nhân giới được định, 

nhân định khai huệ". Trên hình thức là như nhau, nhưng mục 

đích phương hướng thì không như nhau, một cái là mong cầu 

phước báo, một cái là  mong cầu định huệ, đây là giới cùng 

thiện có khác biệt. Năm giới nhất định phải ở trước mặt Phật 

Bồ Tát thọ, mười thiện thì không cần. Cho nên cùng tu học 

mấy khóa mục này dụng ý ở chỗ nào, mục đích ở chỗ nào, 

chính mình phải rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Người học Phật pháp tâm thanh tịnh quan trọng hơn bất 

cứ  thứ  gì.  Giữ  giới  có  thể  đoạn  tham-sân-si-mạn-nghi,  tu 

thiện không có loại năng lực này, dụng ý cũng không ở chỗ 

này, cho nên đây là căn bản nhất dẫn dắt người hướng thiện. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

35 

"Ngô Nho chi ngũ thường bách hạnh". Hoàng đế Ung 

Chánh  tự  xưng  "Ngô  Nho",  ông  dùng  hai  chữ  này.  Ông  tự 

nhận mình là người Trung Quốc, không phải là người nước 

ngoài. Mãn Thanh vào làm chủ Trung Quốc thì cùng Trung 

Quốc đồng một quốc gia, đồng một dân tộc "Ngô Nho". 

Nhà Nho nói "ngũ thường" cùng nhà Phật nói "ngũ giới" 

rất gần nhau. Ngũ thường là nhân-lễ-nghĩa-trí-tín. "Nhân" thì 

không sát sanh, sát sanh thì bất nhân, "nghĩa" là không trộm 

cắp, "lễ" là không tà dâm, "trí" là không uống rượu, "tín" là 

không  vọng  ngữ,  cùng  với  năm  giới  của  nhà  Phật  là  tương 

đồng. Người có thể giữ được năm giới thì đời sau nhất định 

được thân người. Chúng ta có thể được thân người là do ngay 

trong đời quá khứ giữ năm giới, chỗ này trong pháp Đại thừa 

gọi là "dẫn nghiệp", dẫn đạo bạn đến cõi người để thọ sanh. 

Chúng ta đều được thân người, là cùng đồng một dẫn nghiệp, 

thế nhưng  mỗi  một  người  diện  mạo  đều không giống nhau, 

hoàn  cảnh  đời  sống  không  như  nhau,  giàu  sang  bần  tiện 

không như nhau, đây là một sức mạnh riêng biệt, sức mạnh 

này gọi là "mãn nghiệp". 

Mãn  nghiệp  là  gì?  Là  nghiệp  thiện  ác.  Ngay  trong  đời 

quá  khứ  ta  tu  thiện  nghiệp  nhiều  thì  ngay  trong  đời  này  ta 

được  giàu  sang,  thiện  nghiệp  tu  được  ít  thì  ngay  đời  này 

tương  đối  bần  khổ.  Hai  loại  sức  mạnh  này  chúng  ta  chính 

mình  phải  rõ  ràng,  phải  tường  tận  thì  sau  đó  sẽ  không  oán 

trời trách người, cho dù sống ngay trong nghịch cảnh chúng 

ta cũng sẽ không oán trời trách người. Vì sao vậy? Vì ngay 

trong đời quá khứ đã tạo nhân bất thiện thì ngay đời này bị 

quả báo như vậy, chính mình đương nhiên có thể vui mà tiếp 

nhận, như vậy chúng ta mới có thể tu hành, mới có thể hành 

đạo.  Nếu  như  chúng  ta  oán  trời  trách  người  thì  ý  niệm  này 

liền tạo tội nghiệp. 

36  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

"Ngũ thường" là lão tổ tông Trung Quốc mấy ngàn năm 

dạy  bảo  con  em  thường  quy  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật. 

"Thường" chính là không thể gián đoạn. Người Trung Quốc 

tiếp nhận giáo dục này mấy ngàn năm, tuy là gần đây bị mất 

đi, mọi người không nói đến, nhưng cái gốc đó luôn tồn tại, 

ngày nay chúng ta gọi là nhân nghĩa đạo đức. Nói Phật pháp 

Đại  thừa  người  Trung  Quốc  dễ  dàng  tiếp  nhận,  đây  là  do 

nguyên  nhân  gì?  Vì  cái  gốc  đó  vẫn  còn.  Chúng  ta  từ  “năm 

giới”,“ngũ  thường”,  quán  sát  từ  giáo  dục  này,  người  Trung 

Quốc xem thấy tất cả mọi người, xem thấy tất cả mọi vật đều 

là  thiện,  tất  cả  mọi  người  đều  là  người  tốt,  "nhân  giả  vô 

địch". 

Trong “ngũ thường”, điều thứ nhất chính là "nhân". Người 

nhân  từ  không  có  đối  thủ,  nếu như  có  đối  thủ thì  người  này 

không  nhân  từ.  Người  khác  có  thể  đối  địch  với  ta,  ta  quyết 

không đối địch với người. Bảo người khác không đối đầu với 

ta  thì  thật  khó,  đây  không  phải  là  giáo  huấn  của  thánh  hiền. 

Chính  ta  không  thể  đối  đầu  với  người  khác,  người  khác  đối 

đầu  là  việc  của  họ;  họ  xem  thường  ta,  chúng  ta  không  dám 

xem  thường  họ;  họ  hủy  báng  ta,  chúng  ta  không  được  hủy 

báng  họ;  họ  nhục  mạ  ta,  hãm  hại  ta,  chúng  ta  quyết  không 

dùng tâm lý báo thù để đối lại với họ. Đây là học thánh, học 

hiền.  Thánh  hiền  nhân  cùng  phàm  phu  khác  biệt  chính  ngay 

chỗ này. Phàm phu tạo nghiệp, thánh hiền nhân tu công tích 

đức, không như nhau. Nếu không mà nói, chúng ta đọc sách 

thánh hiền, học giáo thánh hiền, học đến chỗ nào vậy? 

Mấy khóa mục này  cần phải ghi nhớ, mỗi giờ mỗi phút 

đều  không  thể  trái  ngược,  đó  gọi  là  tu  hành.  Nếu  như  tư 

tưởng kiến giải của chúng ta, hành vi trái với ngũ giới, ngũ 

thường thì chúng ta sai rồi. Biết được sai rồi thì chúng ta phải 

mau  đem  nó  tu  sửa  lại,  đây  là  tiêu  chuẩn  thiện  ác  của  đại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

37 

thánh đại hiền thế xuất thế gian, đây gọi là thiện. Phù hợp với 

tiêu  chuẩn  này  mới  gọi  là  thiện,  không  phù  hợp  với  tiêu 

chuẩn  này  đó  không  phải  là  thiện.  Người  khác  bất  thiện, 

chúng  ta  không  được  làm  việc  bất  thiện  theo  họ,  chúng  ta 

phải hành thiện để cảm hóa họ. 

Chúng sanh vì sao tạo tác bất thiện? Là vì phiền não tập 

khí quá nặng, không có người dạy bảo họ. Trong Kinh Vô 

Lượng  Thọ,  Phật  giảng  rất  hay:  "Tiên  nhân  bất  thiện,  bất 

thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã". Có thể lượng 

thứ cho họ, cha mẹ của họ không dạy bảo họ, lão sư của họ 

không  dạy  bảo họ,  người lớn  của họ không dạy  bảo họ thì 

họ làm sao biết được? Không có người dạy bảo mà họ biết 

được  thì  đó  là  Phật  Bồ  Tát  tái  sanh,  đó  là  bậc  thánh  hiền, 

không phải là phàm phu. Người phàm không có người giáo 

huấn thì phiền não tập khí làm gì mà không hiện hành chứ. 

Cho  nên  chúng  ta  phải  tường tận,  chỗ  này  tuy  là  nói  Nho-

Thích-Đạo ba giáo, nhưng trên thực tế nội dung chỉ nói đến 

Phật cùng Nho. 

"Bách hạnh", “hạnh” là hành vi, “bách” là hình dung số 

nhiều, tuyệt đối không phải là nói 100 điều. “Ngũ thường”, 

chữ  "ngũ"  này  đích  thực  rõ  ràng  là  số  tự,  “bách  hạnh”  thì 

không phải là một chữ số, mà là một hình dung từ, nhà Nho 

gọi  là  "ba  ngàn  oai  nghi".  Trong  "Lễ  Nghĩa"  đã  nói  “bách 

hạnh”  chính  là  chỉ  những  việc  này,  đều  là  "dụ  đạo  tương 

khuyên", dẫn người làm thiện. 

Phía  sau,  Hoàng  đế  Ung  Chánh  có  nêu  lên  một  câu 

chuyện,  đoạn  câu  chuyện  này  là  một  sự  việc  vào  thời  nhà 

Tống: "Tích Tống văn đế vấn thi trung, hà thướng chi nhật 

lục  Kinh,  bổn  thị  tế  tục".  "Lục  Kinh"  là  nhà  Nho.  Toàn  bộ 

điển tích của nhà Nho, mọi người đều biết "Thập Tam Kinh" 

tổng cộng có mười ba bộ. "Lục Kinh" trên thực tế cũng chính 

38  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là chỉ "Thập Tam Kinh". Tông chỉ của giáo học là "tế tục", 

hay nói cách khác, mục đích chính là đoan chánh phong khí 

xã hội. 

"Nhược  tánh  linh  chân  yếu,  tắc  dĩ  Phật  Kinh  vi  chỉ 

nam". Nói đến học tâm tánh, thì Phật Kinh là đệ nhất, cũng 

chính là nói chân tướng của vũ trụ nhân sanh thì Phật Kinh 

giảng nói được rất thấu triệt. Nội dung của Phật Kinh, dùng 

khóa mục của giới học thuật ngày nay mà nói là bao gồm tất 

cả, chân thật là đại viên mãn mà trong Kinh điển thường hay 

nói. Tống Văn Đế hiểu. 

"Như suất thổ chi dân giai thuần? Thử hóa tắc ngô tọa 

chí  thái  bình  hĩ".  Tiến  cử  Phật  pháp,  "suất  thổ  chi  dân", 

dùng lời hiện tại mà nói là nhân dân cả nước, nhân dân toàn 

quốc đều có thể học tập Phật pháp, đều có thể tiếp nhận giáo 

dục của Phật Đà ("Thuần" là tâm chân thành, "thử" chính là 

nói  Phật  pháp),  đều  có  thể  dùng  tâm  thuần  phát,  tâm  chân 

thành  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  vậy  thì  ta  liền  "tọa 

chí thái bình", thiên hạ vô sự, làm thái bình thiên tử, không 

phải  lo  lắng  bất  cứ  việc  gì.  Đây  là  từ  trước  người  lãnh  đạo 

quốc gia có nhận biết đối với ba giáo. 

Ung Chánh có thể nêu ra mấy câu nói này, đương nhiên 

họ nhận biết, họ tán đồng cách nói này, họ thưởng thức cách 

nói  này.  Chúng  ta  cũng  biết  được,  họ  đương  nhiên  học  tập 

cách nói này, họ làm đến được nhiều hay ít là có quan hệ với 

lĩnh ngộ của họ. Họ không làm được bộ phận này là có quan 

hệ  với  tập  nhiễm  của  họ.  Tập  nhiễm  là  phiền  não  tập  khí, 

công  phu  càng  sâu  thì  phiền  não  tập  khí  sẽ  càng  tan  nhạt, 

chân thật khế nhập cảnh giới, họ không làm hoàng đế. Hoàng 

đế  Thuận  Trị  triều  nhà  Thanh  xuất  gia.  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật thông đạt việc này, vương vị không cần, một lòng một 

dạ làm công tác giáo học. Việc này còn vui hơn làm hoàng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

39 

đế,  đây  là  đại  lạc,  so  với  làm  hoàng  đế  còn  phú  quý  hơn. 

Người  chân  thật  thông  đạt  mới  làm  được,  không  hoàn  toàn 

thông  đạt  thì  không  làm  được.  Ung  Chánh  được  xem  là  rất 

không tệ, Ung Chánh là vì con trai của ông mà xây dựng nền 

tảng,  cho  nên  Càn  Long  là  thời  đại  thạnh  nhất  của  triều 

Thanh. Chúng ta biết được Khang Hi, Ung Chánh, Càn Long, 

ba  triều  đại  này  trong  cung  đình  ngày  ngày  đọc  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đây  là  quan  niệm 

của  họ,  dùng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  để  trị  quốc,  họ  có  cùng 

hiểu biết này. 

"Hà huống chi đích đối thoại". Câu này cho ta khải thị 

rất lớn. Các vị nếu như là tường tận rồi, ngày nay thế giới tuy 

là  loạn,  chúng  ta  chăm  chỉ  nỗ  lực  học  tập  thì  bạn  sẽ  có  tín 

tâm giúp đỡ xã hội, giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn phá 

mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Không nên cho rằng lực tu trì 

của  cá  nhân  chúng  ta  quá  yếu  kém,  đây  là  chúng  ta  không 

hiểu rõ chân tướng sự thật. Hiểu rõ chân tướng sự thật thì bạn 

không có loại phân biệt chấp trước này. 

Chúng ta mỗi người nỗ lực tu hành, cho dù một chút việc 

làm đều không có, thế nhưng thầm lặng cảm hóa. Sức mạnh 

này  vẫn  là  không  thể  nghĩ  bàn,  sẽ  ảnh  hưởng  những  người 

xung quanh bạn, sẽ ảnh hưởng thế giới, sẽ ảnh hưởng đời sau. 

Tu trì của một người công đức rất to lớn, nếu chúng ta không 

thâm nhập Kinh tạng thì không cách gì hiểu rõ. Ta luôn cho 

rằng, cá nhân một người tu hành có cái gì là cừ khôi đâu? Một 

người tạo tội nghiệp có gì để đáng nói đâu? Một người tạo tội 

nghiệp sẽ liên lụy xã hội, liên lụy đời sau, lỗi cũng là không 

cách gì nói hết. Chúng ta cần phải đem những sự việc này làm 

cho rõ ràng, “đoạn ác tu thiện, phá mê khai ngộ”. 




**************** 


40  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  Hoàng  đế  Ung  Chính 

“Thượng  dụ”:  “Hòa  thượng  chi  đối  viết:  bách  gia  chi 

hương, thập nhân trì ngũ giới, tắc thập nhân thuần cẩn, 

thiên thất chi ấp, bách nân trì thập thiện, tắc bách nhân 

hòa mục. Trì thử phong giáo dĩ chu hoàn khu, tắc biên hộ 

ức thiên, nhân nhân bách vạn, nhi năng hành nhất thiện, 

tắc  khứ  nhất  ác,  khứ  nhất  ác,  tắc  tức  nhất  hình.  Nhất 

hình tức ư gia, vạn hình tức ư quốc, tuần hồ khả dĩ thùy 

cung tọa chí thái bình hỉ”. 

Đoạn này là do Hoàng đế Ung Chính trích dẫn một đoạn 

đối thoại trước đây giữa Tống Văn Đế và Hà Thượng Chi. 

Những người này đều hiểu rất rõ thành quả giáo dục vào 

thời đó của ba nhà Nho-Thích-Đạo, nó có sự cống hiến tích 

cực đối với ổn định xã hội, củng cố chính quyền, hòa bình và 

an lạc của nhân dân, cho nên Văn Đế nói: “Lục Kinh bổn thị 

tế tục”. “Lục Kinh” là chỉ nền giáo dục của nhà Nho, nói đến 

“tánh linh chân yếu” thì nhà Phật nói được rất rõ ràng. Ông 

nói:  “Nếu  như  nhân  dân  cả  nước  đều  có  thể  tiếp  nhận  lời 

giáo huấn của Nho và Phật thì ta liền có thể ngồi hưởng thái 

bình”, đây chính là thái bình thiên tử. 

Đoạn  đối  thoại  này  của  Hà  Thượng  Chi  rất  quan  trọng, 

đem lại tín tâm rất lớn cho chúng ta. 

“Bách gia chi hương”.  “Bách gia” là một trăm nhà, lúc 

đương thời chúng ta dùng phép tính sơ lược, là một nhà có 

bốn người, một trăm nhà là bốn trăm người. Trong hơn bốn 

trăm người này, ông nói chỉ cần có mười người giữ ngũ giới, 

mười người này thuần hậu, cẩn phác, cẩn thận, thật thà thì họ 

có thể cảm hóa một trăm nhà này. Chúng ta thử nghĩ, đây là 

con số một đến hai phần trăm. Trong một trăm người có một 

vài  người  thật  sự  tiếp  nhận  nền  giáo  dục  của  Nho  và  Phật, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

41 

thật sự có thể hiểu rõ, y giáo phụng hành thì có thể tạo nên 

hiệu quả lớn như vậy đối với phong tục xã hội. 

“Thiên thất chi ấp”. “Ấp” là một đô thị, một thành phố. 

Thành phố này có một ngàn hộ, nếu có được một trăm người 

giữ thập thiện, thật sự có thể dựa theo thập thiện nghiệp đạo 

mà  tu  học,  một  trăm  người  này  hòa  mục  thì  họ  có  thể  cảm 

hóa thành phố này. Vì vậy dứt khoát không nên cho rằng thế 

giới  này  loạn  rồi,  nhân  tâm  hư  rồi,  cảm  thấy  thất  vọng  vô 

phương, quan niệm này là sai lầm. Bản thân chúng ta phải cố 

gắng  nỗ  lực  tu  học.  Họ  làm  bất  thiện,  chúng  ta  hành  thiện. 

Nếu chúng ta có nhẫn nại thì thời gian lâu rồi chắc chắn có 

thể  cảm  hóa  được  những  người  này.  Chúng  ta  thấy  thời  kỳ 

thượng cổ, trong lịch sử Trung Quốc có ghi chép vua Thuấn. 

Cha mẹ và anh em của ông đều là người rất xấu ác, họ luôn 

luôn muốn đưa ông vào chỗ chết mà ông vẫn có thể tận hiếu. 

Thật  sự  giống  như  điều  mà  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đã  nói  là 

“không  thấy  lỗi  thế  gian”,  chỉ  nhìn  thấy  cái  tốt  của  người 

khác chứ không nhìn thấy khuyết điểm của họ. Cha mẹ đối 

với  ta  không  tốt,  ông  luôn  luôn  soi  lại,  có  thể  ta  làm  chưa 

đúng  lắm,  ta  làm  không  tốt  mới  khiến  họ  giận.  Ngày  ngày 

thường phản tỉnh, ngày ngày luôn sửa đổi, như vậy chừng ba 

đến  năm  năm  thì  làm  cảm  động  cả  nhà  rồi.  Sau  khi  cả  nhà 

hòa thuận liền cảm động hàng xóm láng giềng của ông, cuối 

cùng cảm động đến quốc vương là vua Nghiêu. Vua Nghiêu 

nghe được sự việc này liền đích thân đến thăm ông. Cho nên, 

Trung  Quốc  nói  đến  hiếu  thì  Thuấn  xếp  hàng  đầu.  Vua 

Nghiêu  đem  hai  người  con  gái  gả  cho  ông,  đem  ngôi  vua 

nhường cho ông. Hiếu cảm đến trời đất! 

Một người tích hạnh, dùng tâm chân thành tích góp tất cả 

việc thiện có thể cảm động một nhà, cảm động một xã, cảm 

động một nước. Điều này trong Phật pháp gọi là phát tâm Bồ 

42  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đề, hành đạo Bồ Tát. Vì vậy chúng ta không nên nhìn thấy 

phong  khí  xã  hội  không  tốt  mình  liền  thối  tâm,  liền  thối 

chuyển,  đây  là  sai  lầm.  Phải  càng  tích  cực  quên  mình  vì 

người,  làm  tấm  gương  tốt  cho  đại  chúng,  cho  xã  hội.  Nền 

giáo dục căn bản của nhà Phật với những gì nhà Nho nói là 

hoàn  toàn  giống  nhau.  Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  ba  câu  này  là  thực  hiện  thập  thiện 

nghiệp đạo. Nếu như chưa có thập thiện thì ba câu này chỉ là 

khẩu hiệu, là nói  suông, do đó  chúng  ta dùng thập thiện  để 

thiết thực “hiếu thân tôn sư”. Trong nhà Phật, cái ý này nói 

sâu hơn, rộng hơn, tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ 

là  mẹ  ta,  trong nhà Phật  nói đến  “hiếu thuận” là ý  nói  hiếu 

thuận với tất cả chúng sanh. Ai đã làm được vậy? Trong lịch 

sử Trung Quốc, Thuấn đã làm được. Đây là người mà chúng 

ta  phải  học  theo,  không  phải  không  có  người  làm  được, 

không  phải  không  có  hiệu  quả.  Phật  Bồ  Tát  làm  được  rồi, 

trong  Kinh  điển  có  ghi  chép  thảy  đều  người  nước  ngoài. 

Thuấn làm được rồi, Thuấn là người Trung Quốc, trong lịch 

sử Trung Quốc có ghi chép rõ ràng. Người như vậy đời nào 

cũng có. Nếu như quí vị đọc “Sử 25”, quý vị có thể thấy. 

Hiện nay tại Singapore, chúng tôi thường hay nhắc đến cư 

sĩ Hứa Triết, bà đã làm được. Bạn thấy một mình bà không chỉ 

ảnh hưởng cả Singapore, sau khi tin tức truyền phát đi đã ảnh 

hưởng cả khu vực Đông Nam Á. Đáng tiếc là người làm được 

như  vậy  quá  ít.  Tuy  chúng  ta  ngày  nay  học  Phật  nhưng  ngũ 

giới, thập thiện chưa làm được. Nếu như thật làm, một người 

làm thì có thể tạo nên hiệu quả rất lớn. Vì vậy chúng ta tin lời 

của  Hà  Thượng  Chi,  nếu  như  khu  vực  này  có  mười  vị  Hứa 

Triết thì Singapore không phải như thế này. Chính mắt chúng 

ta nhìn thấy rồi, chúng ta phải phát tâm học tập, quên mình vì 

người, vì toàn xã hội, vì tất cả chúng sanh. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

43 

Chúng  ta  ngày  nay  giữ  ngũ  giới,  học  thập  thiện  không 

phải chỉ vì bản thân, nếu ta chỉ vì bản thân thì tâm lượng này 

quá nhỏ bé, hy vọng đời sau được phước báo, đời này có thể 

cải thiện hoàn cảnh sống của mình, ý nghĩa này quá nhỏ. Ta 

giữ ngũ giới, ta tu thập thiện là vì tất cả chúng sanh. Vì vậy 

Phật Bồ Tát tâm lượng lớn, các Ngài là vì tất cả chúng sanh 

tận hư không pháp giới. Chúng ta ngày nay chỉ cần đem tâm 

lượng mở rộng đến khắp địa cầu, ta ngày nay tu hành là vì họ 

mà tu, là vì họ làm nên tấm gương tốt, hy vọng họ từ chỗ lợi 

ích riêng tư quay đầu lại. Tất cả có thể vì lợi ích chúng sanh, 

khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  đều  là  vì  chúng  sanh 

tạo  phước.  Xác  thân  này  của  chúng  ta,  tôi  thường  nói  rất 

nhiều lần, xác thân ở thế gian là công cụ vì tất cả chúng sanh 

phục vụ, không phải vì “ta”. Tất cả vì “ta” là sai rồi, thế giới 

này là không có tiền đồ, là một màu đen tối! 

Chúng  ta  hãy  vì  tất  cả  chúng  sanh,  dứt  khoát  không  vì 

chính mình. Chúng ta hãy chuyển ý nghĩ trở lại, tất cả chúng 

sanh là chủ nhân, ta là người hầu hạ chủ nhân, đây là Phật Bồ 

Tát. Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian vì tất cả chúng sanh phục 

vụ, làm tấm gương tốt, đây chính là cứu độ tất cả chúng sanh. 

Dạng  người  này  ở  thế  gian  rất  nhiều,  chúng  ta  thường  hay 

nghe nói, nhưng họ không hề bị phát hiện vì không có người 

tuyên dương, vì vậy chúng ta cần phải tuyên dương thì mới 

có thể sinh ra hiệu quả. Cho nên, tôi muốn tìm  một chuyên 

gia nhiếp ảnh ghi lại một bộ phim tài liệu của cư sĩ Hứa Triết 

để  lưu  thông  khắp  thế  giới.  Tuy  bà  chưa  hề  đọc  qua  Kinh 

Phật,  chưa  hề  tiếp  xúc  Phật  pháp,  nhưng  những  điều  trong 

Kinh Phật nói bà làm được cả rồi. Khi bà được 101 tuổi mới 

phát tâm quy y. Bà quy y tại giảng đường chúng ta, ngay cả 

phái ngũ giới tôi đưa cho bà, bà đã làm được cả rồi. Cái này 

nếu như cho điểm thông thường thì bà lấy trọn 100 điểm, đây 

là tấm gương tốt của chúng ta. 

44  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Loại “Phong giáo” này, “phong” là phong khí, “giáo” là 

giáo hóa, phong khí giáo hóa tốt đẹp như vậy, “dĩ chu hoàn 

khu”. “Hoàn khu” là nói quốc gia. 

“Tắc  biên  hộ  ức  thiên,  nhân  nhân  bách  vạn”.  Chữ 

“nhân  nhân”  ở  đây  chính  là  người  có  thể  giữ  ngũ  giới,  giữ 

thập  thiện.  Chỉ  cần  có  một  triệu  người  có  thể  làm  được  thì 

phong khí cả nước liền thay đổi ngay. Dưới đây tôi nêu ví dụ 

để nói, người có thể hành một việc thiện họ liền trừ được một 

việc ác. Ví dụ người có thể giữ không sát sanh thì cái ác sát 

sanh họ không làm, có thể giữ không trộm cắp thì loại ý nghĩ 

hành vi trộm cắp này họ đã dứt hết rồi. 

“Khứ nhất ác, tắc tức nhất hình”. Hình phạt của quốc 

gia  là  để  chế  tài  những  người  phạm  pháp.  Mọi  người  đều 

tuân  thủ  pháp  luật  thì  hình  phạt  cũng  bỏ,  không  có  chỗ 

dùng nữa. 

“Nhất hình tức ư gia, vạn hình tức ư quốc”. Cho nên 

con  người,  đặc  biệt  là  đệ  tử  Phật,  nhất  định  phải  làm  tấm 

gương tốt nhất cho xã hội. Làm thế nào giúp đỡ tất cả chúng 

sanh đoạn ác tu thiện? Trước tiên ta phải bắt đầu từ bản thân. 

Tiêu chuẩn của thiện ác là ở trong Thập Thiện Nghiệp Đạo 

này.  Kinh  điển nhà Phật  chia làm  bốn loại  lớn  là Giáo,  Lý, 

Hành, Quả. Đây là thuộc về hành Kinh, là dạy chúng ta phải 

lấy hành vi mà thực hiện. Cái này không phải để nghiên cứu 

thảo luận, mà là phải thật thiết thực làm cho được. Phật Bồ 

Tát là tấm gương tốt của tất cả chúng sanh trong chín pháp 

giới, chúng ta ngày nay gọi là mẫu mực, là mực thước. 

“Học vi nhân sư”, sư là mẫu mực; “Hành vi thế phạm”, 

hành vi của họ là mẫu mực, là tấm gương của tất cả chúng 

sanh.  Thế  là  chúng  ta  chắc  sẽ  nghĩ  đến,  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm có nghĩ đến hay không? Ý niệm này của ta có thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

45 

làm tấm gương tốt cho xã hội đại chúng hay không? Nếu như 

không  thể  làm  tấm  gương  tốt  thì  ý  niệm  này  không  được 

khởi.  Lời  nói  của  ta  có  lợi  ích  tích  cực  đối  với  xã  hội  đại 

chúng  hay  không?  Nếu  không  thì  lời  này  không  nên  nói. 

Hành vi và tất cả việc làm của ta đều phải lợi ích cho xã hội 

đại chúng. Việc không lợi cho xã hội đại chúng không những 

không được làm mà ý niệm cũng không được khởi, vậy mới 

là đệ tử Phật, vậy mới là tiếp nhận lời giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiền. Nếu không thì chúng ta đọc sách để làm gì và rốt 

cuộc học cái gì? 

Qua đoạn đối thoại của Hoàng đế Ung Chính, ta thấy ông 

khẳng  định  thời  quá  khứ  xã  hội  Trung  Quốc,  người  Trung 

Quốc được tiếp nhận sự giáo dục của ba nhà Nho-Thích-Đạo 

nên  họ  có  trí  tuệ,  họ  thấy  rõ  ràng.  Tuy  cách  thức  phương 

pháp giáo dục của ba nhà không thật giống nhau, nhưng căn 

bản  thì  giống  nhau.  Hôm  nay  chúng  ta  sẽ  đem  ý  này  triển 

khai ra. Cách thức giáo hóa chúng sanh của chín tôn giáo ở 

Singapore,  tuy  về  mặt  hình  thức  là  khác  nhau,  có  sai  biệt 

nhưng về đường hướng là giống nhau, cho nên chín tôn giáo 

lớn có thể đoàn kết, có thể hợp tác. Chỗ khác nhau là cành lá, 

nhưng  gốc  giống  nhau  thì  đâu  có  lý  nào  không  thể  chung 

sống hòa mục chứ? Hai năm nay, chúng tôi thử thí nghiệm, 

thành  quả  đã  vượt  ra  ngoài  dự  tính  của  chúng  tôi,  chín  tôn 

giáo của Singapore giống như anh chị em một nhà vậy, qua 

lại  thân  thiết  vô  cùng,  quả  thật  đạt  đến  tôn  trọng  lẫn  nhau, 

kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác. Tuy đạo khác nhau nhưng 

không mâu thuẫn, đây là điều chúng ta tận mắt chứng kiến tại 

nơi này. Đây là đã làm nên một tấm gương tốt cho toàn thế 

giới, sự mở đầu tốt.Tôi khen ngợi Cư sĩ Lý Mộc Nguyên, ông 

đích thực là Bồ Tát. Những người lãnh đạo, thầy truyền giáo 

của chín tôn giáo lớn này cũng đích thực đều là Bồ Tát. Họ vì 

46  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

khu vực này, vì người trên toàn thế giới làm nên tấm gương 

tốt, đây là sự cống hiến, hy vọng vĩnh viễn hóa giải sự xung 

đột về chủng tộc và chiến tranh tôn giáo. Bạn nói xem, công 

đức này bao lớn. 

Câu  sau  cùng  nói:  “Tuần  hồ  khả  dĩ  thùy  cung  tọa  chí 

thái bình hỉ”. “Tuần” có nghĩa là tin sâu, ta tin tưởng rất sâu, 

đây là quốc vương đại thần đang thảo luận. Tống Văn Đế tin, 

Hà  Thượng  Chi  cũng  tin  sâu  không  nghi.  Muốn  thỏng  tay 

ngồi  hưởng  thái  bình  chỉ  cần  đem  ba  nền  giáo  dục  Nho-

Thích-Đạo này cố gắng phổ biến, giáo dục cho tốt. Vào các 

đời  đế  vương  Trung  Quốc,  thời  đó  trường  học  không  phổ 

cập,  làm  thế  nào  để  giáo  hóa  chúng  sanh?  Đây  là  việc  lớn 

hàng đầu của trị quốc bình thiên hạ. Giống như một gia đình, 

nếu  bạn  muốn  gia  đình  hưng  vượng,  bậc  làm  cha  mẹ  nhất 

định phải hiểu được con cái của bạn mỗi ngày chúng nghĩ gì, 

chúng  nói  gì,  chúng  làm  gì?  Bạn  phải  cố  gắng  khuyên  dạy 

chúng. Phải dạy bảo chúng bỏ ác làm thiện, phá mê khai ngộ 

thì gia đình bạn sao mà không hưng vượng chứ? Muốn quốc 

gia hưng vượng cũng là cùng đạo lý này. Những người lãnh 

đạo  quốc  gia,  đế  vương,  đại  thần  phải  hiểu  được  nhân  dân 

đang nghĩ gì, đang nói gì và đang làm gì. Nếu như họ không 

hiểu được điều này, không có biện pháp dẫn dắt, khuyên bảo 

giáo hóa nhân dân thì xã hội quốc gia làm sao yên ổn được. 

Dùng  phương  pháp  gì  dạy  họ  đây?  Giáo  dục  đạo  đức. 

Nho-Thích-Đạo đều là giáo dục nhân văn, người Trung Quốc 

xưa gọi là giáo dục đức hạnh, chỉ dạy bạn hiểu rõ mối quan 

hệ  giữa  người  với  người,  quan  hệ  giữa  con  người  với  môi 

trường tự nhiên (đây là giáo dục đời sống), quan hệ giữa con 

người  với  trời  đất  quỷ  thần.  Trời  đất  quỷ  thần  là  gì  vậy? 

Chính  là  với  tất  cả  tôn  giáo  trên  thế  gian.  Khi  nói  “trời  đất 

quỷ  thần”  tức  là  chúng  ta  phải  hiểu  được  có  rất  nhiều  tôn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

47 

giáo đang tồn tại ở thế gian, vậy quan hệ giữa họ với chúng 

ta  là  gì  và  làm  sao  chung  sống  với  họ?  Những  sự  việc  này 

đều là thực tế, đều là những cái không thể tách rời đối với đời 

sống chúng ta. Chỉ cần bạn xử lý tốt ba mối quan hệ này, bạn 

sẽ đích thực sống đời sống hạnh phúc mỹ mãn, xã hội yên ổn, 

thế  giới  hòa  bình,  nhân  dân  hạnh  phúc.  Cổ  thánh  tiên  hiền 

Trung Quốc đã vì chúng ta nói ra lời giáo huấn quý báu này. 

“Lễ ký-Học ký” là triết học giáo dục của Trung Quốc, là 

triết  học  giáo  dục  cổ  xưa  nhất.  Trong  đó  có  hai  câu  danh 

ngôn: “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Ý nghĩa này, 

dùng  cách  nói  hiện  nay  là  xây  dựng  một  chính  quyền  lãnh 

đạo nhân dân cả nước, điều quan trọng nhất là giáo dục. Giáo 

dục là xây dựng ý thức chung, người hiện nay gọi là giáo dục 

tư  tưởng,  dạy  bạn  nghĩ  như  thế  nào?  Chỉ  nên  nghĩ  thiện, 

không nên nghĩ ác. Trong Kinh này Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói rất hay. Chúng tôi đem đoạn quan trọng nhất này viết ra, 

để lên phía trước nhất của bản Kinh này, vì đây là điều quan 

trọng  nhất,  đây  có  thể  nói  là  tổng  cương  lĩnh  của  nền  giáo 

dục Phật pháp. Dạy chúng ta điều gì vậy? Đó là "ngày đêm 

thường  niệm  thiện  pháp,  ngày  đêm  tư  duy  thiện  pháp, 

ngày đêm quán sát thiện pháp". Cái thiện pháp này là lấy 

thập  thiện  làm  tiêu  chuẩn.  Thường  niệm  thiện  pháp  là  tâm 

thiện, tư duy thiện pháp là ý nghĩ thiện, quán sát thiện pháp 

là  hành  vi  thiện.  Thiện  pháp  này  niệm  niệm  tăng  trưởng, 

không mảy may xen tạp bất thiện. Nếu aitu được như vậy thì 

làm  sao  không  thành  Phật,  làm  sao  họ  không  thành  Thánh 

được? 

Đại Sư Lục Tổ Huệ Năng nói rất hay: “Nhược chân tu 

đạo  nhân,  bất  kiến  thế  gian  quá”.  Chữ  “bất  kiến”  này  là 

tuyệt đối không đem tất cả lỗi lầm bất thiện thế gian để vào 

trong tâm, để cho tâm bạn thuần thiện, ý nghĩ của bạn thuần 

48  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thiện, hành vi thuần thiện thì tiền đồ của bạn luôn sáng sủa, 

đời sống của bạn tự tại an lạc. Cho dù sống đời sống vật chất 

nghèo  nàn  nhất  cũng  vui  sướng  vô  cùng,  giống  như  Khổng 

Tử tán thán Nhan Hồi vậy. Đời sống vật chất của Nhan Hồi 

thiếu  thốn  đến  cùng  cực,  thế  mà  Nhan  Hồi  mỗi  ngày  vui 

sướng vô cùng, vì sao ông vui vậy? Ông hiểu rõ “Đạo” tức là 

tâm  thiện, ý  nghĩ  thiện,  hành  vi  thiện,  không  màng  đến  đời 

sống  vật  chất,  cho  nên  xã  hội  mới  có  thể  yên  ổn,  hòa  bình 

vĩnh  cửu,  không  còn  tranh  lợi.  Tranh  danh  trục  lợi,  sự  việc 

này họ dứt khoát không làm. 

Câu kế tiếp: “Tư ngôn dã, cái dĩ khuyến thiện giả, trị 

thiên hạ chi yếu đạo dã”. Đây là tổng kết của một đoạn lớn. 

Đoạn này là do Hoàng đế Ung Chính nói. “Tư ngôn” là chỉ 

lời  đối  thoại  của  Tống  Văn  Đế  và  Hà  Thượng  Chi  ở  phía 

trước. Lời đối thoại này là khuyến thiện, có thể khuyên nhân 

dân cả nước hành thiện, đây là đạo lý chính của trị thiên hạ. 

Các  vua  khai  quốc  thời  kỳ  đầu  triều  Thanh  đều  rất  thông 

minh  và  có  trí  tuệ,  họ  đã  thúc  đẩy  được  nền  giáo  dục  tôn 

giáo. Vào thời đó Phật giáo vẫn là giáo dục, Phật giáo biến 

thành  tôn  giáo  từ  sau  năm  Gia  Khánh.  Vào  thời  Càn  Long, 

Phật giáo vẫn là thuộc về giáo dục, không phải tôn giáo. Cho 

nên, Phật giáo biến thành tôn giáo là vô cùng bất hạnh. Thời 

gian Phật giáo biến thành tôn giáo cũng chỉ khoảng hơn 200 

năm mà thôi, điều này chúng ta nhất định phải hiểu rõ, phải 

sáng tỏ. 

Chúng ta học là học nền giáo dục của Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  tuyệt  đối  không  phải  làm  mê  tín.  Mê  tín  thì  chúng  ta 

không  thể  đạt  được  lợi  ích  đích  thực  của  Phật  pháp,  chỉ  có 

giáo dục chúng ta mới có thể đạt được lợi ích đích thực. 




**************** 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

49 

Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  Hoàng  đế  Ung  Chính 

đoạn  sau  cùng  của  “Thượng  dụ”:  “Nhi  Phật  giáo  chi  hóa 

tham lận, dụ hiền lương, kỳ chỉ diệc bổn ư thử”. 

Phía  trước  đã  nói,  Trung  Quốc  từ  xưa  đến  nay,  ba  nhà 

Nho-Thích-Đạo cùng gánh vác sứ mệnh giáo dục xã hội, thu 

được  hiệu  quả  rất  tốt.  Vì  vậy  mỗi  một  triều  đại,  những  đế 

vương  chấp  chính  không  có  người  nào  mà  không  tôn  sùng 

nền giáo dục của tam giáo, nó giúp cho xã hội này đạt được 

ổn định lâu dài, cũng giúp cho đế vương rảnh tay ngồi hưởng 

thái bình. Điều này trong lịch sử có thể nhìn thấy rất rõ ràng, 

nếu  như  quan  sát  tỉ  mỉ  thì  quí  vị  sẽ  nhận  thấy.  Không  phải 

nói một thời đại nào đó chính trị trong sạch, sức nước cường 

thịnh thì Phật giáo hưng thịnh, quốc gia suy yếu thì Phật giáo 

suy bại. Nếu như bạn nhìn từ góc độ này thì nhân quả bị điên 

đảo rồi. Dường như sự hưng suy của Phật pháp là biến theo 

thời cuộc vậy, chứ không biết sự thịnh suy của Phật pháp là 

quyết định sự yên ổn hay động loạn của xã hội. 

Phật pháp hưng vượng thì người thiện nhiều, xã hội yên 

ổn, vì vậy thiên hạ đại trị. Phật pháp suy, người học Phật ít, 

người thiện ít thì xã hội sẽ loạn động ngay. Cho nên nền giáo 

dục  của  Nho-Thích-Đạo  là  nhân,  yên  ổn  hay  động  loạn  là 

quả,  chúng  ta  nhất  định  phải biện  biệt  cho  rõ  ở  chỗ  này.  Ở 

trong  Lễ  ký  -  Học  ký,  nhà  Nho  nói:  “Kiến  quốc  quân  dân, 

giáo học vi tiên”, đây chính là hiểu được “nhân”. Muốn xây 

dựng một chính quyền, một quốc gia, lãnh đạo nhân dân thì 

giáo dục là quan trọng nhất. Giáo học vi tiên! Chỉ cần làm tốt 

giáo dục thì nhân dân có thể chung sống hòa mục, có thể đối 

xử nhau bình đẳng, có thể tu thiện dứt ác, há chẳng phải thiên 

hạ thái bình hay sao? Xã hội ổn định, nhân dân hạnh phúc, 

điều quan trọng  nhất  là  giáo  dục.  Trị  quốc  như vậy,  trị  nhà 

50  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng không ngoại lệ. Nếu bạn mong muốn gia đình bạn hưng 

vượng, gia đình hưng vượng chắc chắn sinh ra con cháu tốt. 

Con cháu tốt từ đâu có vậy? Vẫn là từ giáo dục mà ra. Bạn 

không dạy thì con cái làm sao tốt được? Do đó nhất định phải 

dạy chúng. Từ đó ta thấy, bất kể hoàn cảnh nào, giáo dục là 

quan trọng nhất. 

Trong giới công thương, sự nghiệp làm rất thành công 

là nhờ giáo dục nhân viên tốt. Nếu như lơ là giáo dục, chế 

độ tốt cỡ nào cũng có tệ nạn. Chúng ta nhìn thấy rất nhiều 

công ty lớn nước ngoài, ông chủ xảy ra vấn đề thì công ty 

đóng cửa ngay,  đây  là nguyên nhân gì vậy? Do thất bại ở 

giáo dục, đã lơ là bồi dưỡng người kế thừa, lơ là giáo dục 

cho toàn thể nhân viên. Cho nên nhà Nho đề ra “tác chi sư, 

tác chi thân, tác chi quân”, ba chữ này là nhất quán, hoàn 

toàn không chỉ nói riêng cho người lãnh đạo các cấp chính 

phủ của quốc gia, mà là nói cho mỗi một chúng sanh. Bất 

kỳ  một  người  nào,  nếu  muốn  ở  ngay  trong  đời  này  thành 

tựu đức hạnh, thành tựu sự nghiệp, đều không thể tách khỏi 

nguyên tắc này. “Tác chi quân” là lãnh đạo họ. Sao gọi là 

lãnh  đạo  vậy?  “Lãnh”  là  dẫn  đầu,  dẫn  đường  họ  đi  phía 

trước để người phía sau đi theo. “Đạo”, ý nghĩa của đạo rất 

gần với lãnh, bạn là người dẫn họ đi, bạn đi đường chánh 

thì  người  đi  sau  bạn  sẽ  không  đi  vào  đường  tà.  Do  vậy 

người  lãnh  đạo  phải  có  trí  tuệ,  phải  có  đức  hạnh,  phải  có 

phương  tiện  thiện  xảo.  “Tác  chi  thân”,  thân  là  bố  thí  ân 

đức. Trong ba loại bố thí của nhà Phật, lãnh đạo là bố thí 

vô úy, “tác chi thân” là bố thí nội tài, “tác chi sư” là bố thí 

pháp.  Bạn  phải  dùng  cái  tâm  của  cha  mẹ  thương  yêu  con 

cái  mà  thương  yêu người khác. Bạn làm  ông  chủ  của  một 

công  ty,  bạn  xem  tất  cả  nhân  viên  của  bạn  như  con  em 

mình, dùng sự quan tâm yêu thương thân tình, bạn thử nghĩ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

51 

xem, nhân viên đâu có lý gì mà không tận trung chứ? “Tác 

chi sư”, sư là chỉ dạy họ. Làm người có ba sứ mệnh này, ba 

chữ  này  đều  có  thể  làm  được  rồi  thì  bạn  không  có  gì  mà 

không thành công. Đức hạnh của bạn thành công. 

“Lập  đức,  lập  công,  lập  ngôn”,  đây  là  tam  bất  ô.  Sự 

nghiệp  mà  nhà  Nho  đã  tán  thán  mọi  người  đều  có  thể  làm 

được.  Bạn  làm  không  được  là  bạn  không  hiểu  đạo  lý  này, 

bạn không tha thiết phụng hành, nên bạn không làm  được. 

Đế vương các đời trước hiểu rõ đạo lý này, họ có người dạy. 

Từ nhỏ được thầy giáo giỏi nhất đến hướng dẫn cho họ, họ 

hiểu  rõ,  họ  biết  được.  Biết  được  tất  cả  nền  giáo  dục  của 

thánh  hiền  về  cơ  sở  lý  luận  là  giống  nhau,  nhưng  phương 

pháp thiện xảo khác nhau là do đối tượng không giống nhau, 

nhưng  phương  hướng,  mục  tiêu  chắc  chắn  là  giống  nhau, 

đều là khuyến thiện. 

Đoạn  đối  thoại  giữa  Tống  Văn  Đế  với  Hà  Thượng  Chi 

nói được vô cùng rõ ràng, chuẩn xác. Ở trong phần tổng kết, 

ông  nói:  “Khuyến  thiện  mới  là  đạo  lý  quan  trọng  của  trị 

thiên hạ”. Phương pháp lý luận của nhà Phật đối với khuyến 

thiện  vô  cùng  thấu  triệt, vô  cùng tường tận.  “Phật giáo  chi 

hóa tham lận”, “tham lận” là gốc bệnh của tất cả chúng sanh, 

là gốc rễ của tam đồ địa ngục. Con người lìa được tham-sân-

si  thì  chắc  chắn  không  đọa  ba  đường  ác,  cho  nên  tham  lận 

nên nhổ sạch tận gốc. Lận là keo kiệt, bản thân mình có mà 

không muốn giúp đỡ người. Biết giúp đỡ người là phước báo 

đích thực. 

Chúng tôi trước khi chưa tiếp xúc Phật pháp cũng không 

hiểu.  Những  đạo  lý  lớn  này  là  do  Đại  Sư  Chương  Gia  dạy 

cho  tôi,  tôi  tin  tưởng  vào  chính  bản  thân  thầy.  Tin  là  do 

nguyên nhân gì vậy? “Quân, Thân, Sư”, ba chữ này thầy làm 

được cả. Chúng tôi lúc trẻ gần gũi thầy, thật sự thầy đã xem 

52  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng tôi như con cái vậy, vô cùng quan tâm. Tôi lúc đó có 

công việc, nên chỉ có mỗi chủ nhật mới đến gặp thầy một lần 

để tiếp nhận lời giáo huấn của thầy. Tôi mới học Phật có khi 

cũng  lười  biếng,  bạn  bè  rủ  đi  chơi  nên  tôi  không  đến.  Khi 

thấy  tôi  không  đến  là  mấy  ngày  sau  thầy  điện  thoại  ngay. 

Thầy  hỏi  tôi:  “Sao  con  không  đến,  có  phải  là  bị  bệnh 

không?”. Vô cùng quan tâm! Lần sau tôi không thể không đi. 

Bạn nghĩ xem, mối quan tâm đó, tình thương yêu đó là từ bi 

nhiếp  thọ.  Tâm  thương  yêu  của  thầy  chúng  tôi  thật  sự  cảm 

kích.  Thầy  chỉ  dạy  tôi,  tôi  mới  hiểu  được  đạo  lý  này.  Thầy 

dạy tôi nhất định phải buông xả keo kiệt, phải buông xả tham 

ái,  cái  thứ  này  không  có  gì  tốt,  chỉ  có  hại,  hại  bạn  đời  đời 

kiếp kiếp không thoát khỏi lục đạo luân hồi, hại bạn đọa tam 

đồ  địa  ngục.  Thầy  chỉ  dạy  biết  bao  nhiêu  lần  tôi  mới  thức 

tỉnh, mới hiểu ra. Sau đó dựa theo phương pháp của thầy chỉ 

dạy mà làm, quả nhiên có hiệu quả. 

Tối  hôm  qua,  tôi  với  Hội  trưởng  Đao,  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên và thầy Ngộ Hoằng cùng nhau hội đàm. Họ nói, vùng 

lạc hậu biên giới chúng ta rất đáng thương. Chúng tôi đã bàn 

cách giúp đỡ họ. Tôi nói: “Tôi hy vọng ở vùng nghèo khó lập 

trường tiểu học, giúp đỡ họ xây trường học”. Tối hôm qua tôi 

nói với họ, lấy danh nghĩa Hiệp hội Phật giáo Trung Quốc mà 

làm. Tôi bỏ tiền xây 100 phòng tiểu học, đây là giai đoạn thứ 

nhất của tôi. Trước tiên chúng tôi xây 100 phòng tiểu học, sau 

đó  có  sức  nữa  thì  tôi  làm  nhiều  nữa.  Làm  giáo  dục  mà  bạn 

không dạy người ta thì làm sao được. Trường tiểu học này do 

Hiệp hội Phật giáo Trung Quốc quản lý, do Phật giáo làm, trẻ 

con từ nhỏ sẽ có ấn tượng tốt đối với Phật giáo, tương lai lớn 

lên có thể tiếp nhận lời giáo huấn của Phật. Chúng ta phải cố 

gắng nỗ lực làm. Tiền để không ở đó là tội nghiệp, bao nhiêu 

người  cần  mà  bạn  đem  nó  để  ở  đây  khóa  chặt  không  đưa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

53 

người  ta  dùng  thì  chính  là  tội  lỗi.  Có  người  nói:“Tôi  không 

làm chuyện xấu”. Đây chính là làm chuyện xấu. Có rất nhiều 

người làm chuyện xấu mà chính mình không biết mình đang 

làm  chuyện  xấu.  Bản  thân  họ  cho  rằng  đây  là  chuyện  bình 

thường, không có cảm giác tội lỗi. Tiền giữ trong tay, người 

cần không đưa cho họ dùng là có tội lỗi. 

Hôm  qua,  tôi đã kiến nghị  với  Hội  trưởng  Đao về việc 

bồi dưỡng nhân tài Phật giáo. Chúng ta cần chia ra làm hai 

bộ môn. Bộ môn thứ nhất là bồi dưỡng nhân tài quản lý tự 

viện, đây là nhân tài hành chánh sự nghiệp. Bộ môn thứ hai 

là  bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng  pháp.  Người  quản  lý  hành 

chánh  không  cần  học  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  nhân  tài 

hoằng pháp dứt khoát không quản lý hành chánh. Nhân tài 

hoằng  pháp  phải  thanh  cao,  phải  buông  xả,  danh  vọng  lợi 

dưỡng thảy đều buông xả, chuyên tâm vào học vấn, một đời 

giảng Kinh dạy học, ngoài cái này ra không quản lý việc gì 

cả.  Chúng  tôi  bồi  dưỡng  những  nhân  tài  này  không  phải 

tương lai  mời  họ về  làm  phương  trượng,  làm  trụ trì,  thế là 

hỏng rồi, công sức chúng ta vứt hết. Vì vậy chiêu sinh lần 

thứ  năm  tiếp  theo  này,  tôi  đặc  biệt  yêu  cầu  họ  phải  nói  rõ 

ràng với học sinh, tương lai muốn làm phương trượng, làm 

ông chủ trụ trì hay muốn có danh vọng lợi dưỡng thì không 

nên đến. 

Số người này của chúng tôi sau khi bồi dưỡng sẽ xin nhà 

nước  tổ  chức  một  đoàn  hoằng  pháp.  Sau  khi  tốt  nghiệp, 

những nhân viên giảng Kinh này đều là đoàn viên của đoàn 

hoằng  pháp.  Đoàn  hoằng  pháp  tương  lai  chính  là  nhà  của 

chúng  ta.  Đời  sống  của  chúng  ta  trong  đời  này  sẽ  do  đoàn 

hoằng pháp chăm nom. Khi không giảng Kinh, tự mình luyện 

tập  giảng  trong  đoàn  hoằng  pháp,  các  bạn  đồng  học  nghe. 

Nói tóm lại, chúng ta giảng Kinh mỗi ngày không gián đoạn. 

54  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ở nơi nào có nhu cầu nghe Kinh, ai đến “Phật Hiệp Hội Giáo 

Dục Trung Quốc” thỉnh pháp, “Phật Hiệp” sẽ phái đoàn viên 

đi  giảng Kinh,  giảng  xong  rồi  trở về  ngay,  không  ở  lại  chỗ 

họ, như vậy mới được. Hôm qua Hội trưởng Đao nghe xong 

cũng  rất  hoan  hỷ.  Ông  nói:  “Cái  này  hay!”.  Tương  lai  bồi 

dưỡng nhân tài hoằng pháp do Hội Phật Giáo Bắc Kinh làm 

chủ trì, những Phật học viện các tỉnh sẽ đảm trách việc bồi 

dưỡng nhân tài quản lý. Tôi nói: “Vậy là đúng rồi!”. Chúng 

tôi thật sự yêu cầu thực hiện “tam bất quản”, rất hay. Không 

quản  người,  không  quản  việc,  không  quản  tiền,  tâm  bạn  sẽ 

thanh tịnh biết bao. 

Tôi đã nhận lời xây 100 phòng học. Việc này cần không 

ít  tiền,  vậy  tiền  từ  đâu  mà  có?  Từ  một  số  người  chuyên  ưa 

thích  làm  công  đức  nhưng  họ  không  muốn  lộ  tên  tuổi.  Tôi 

điện  thoại  liên  lạc  với  họ  và  hỏi:  “Được  hay  không?”.  Họ 

nói: “Được, chuyện nhỏ!”. Tôi điện thoại báo thì tiền lập tức 

sẽ đến ngay. Tiền không nhất thiết là phải qua tay tôi, giao 

thiệp với nhà trường là được rồi, tự các anh đi đưa. Nhất định 

phải làm nhiều việc tốt, tích nhiều đức thì cái phước báo này 

của bạn là vô lượng vô biên. 

Các  bạn  đã  bàn  đến  việc  về  nước  giảng  Kinh,  chúng  ta 

giảng ở đâu đây? Các bạn cũng đưa ra ý kiến rồi. Chiều hôm 

nay, lúc tụ hội trở lại, các bạn cũng nêu ra tiếp vấn đề này. 

Hội  trưởng  Đao  liền  nói:  “Bắt  đầu  từ  chùa  Quảng  Tế  Bắc 

Kinh, chúng ta giảng địa điểm này trước”. Tôi nói: “Được”. 

Nếu như chùa Quảng Tế của anh mở cửa giảng Kinh, tôi bảo 

anh  một  năm  giảng  360  ngày,  mỗi  ngày  không  gián  đoạn. 

Ông ngẩn người. Tôi khẳng định là được. Tôi hiện nay ở đây 

có  hơn  mười  học  trò,  mỗi  học  trò  tới  lui  giảng  một  tháng, 

luân  phiên  đi  giảng  thì  một  năm  của  anh  đều  không  thiếu 

ngày nào rồi. Đây là một mẫu hình tốt. Chúng ta đi giảng một 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

55 

tháng, sau khi giảng xong trở về thì đồng tu thứ hai tiếp theo 

đi  giảng.  Hôm  qua  tôi  đã  quyết  định,  bắt  đầu  từ  tháng  tám 

năm nay, đồng tu các anh phải tích cực chuẩn bị. Tôi giảng 

mở đầu ba ngày, tôi không thể giảng nhiều, ngày thứ tư thì 

đồng  tu  kế  tiếp  đến  giảng.  Chúng  ta  kéo  phong  khí  giảng 

Kinh của tự viện chúng ta lên. 

Hôm  qua  họ  nhìn  thấy  Cư  Sĩ  Lâm,  họ  có  cảm  xúc  rất 

sâu,  “trăm  nghe  không  bằng  một  thấy”,  nghe  chưa  được, 

nhất  định  phải  tự  mình  đến.  Hôm  qua,  yêu  cầu  cư  sĩ  Lý 

Mộc  Nguyên  làm  cán  bộ  của  Hiệp  Hội  Phật  Giáo  Bắc 

Kinh; Hy vọng cán bộ của Hiệp Hội Phật Giáo Trung Quốc 

cũng  có  thể  đến  Singapore  hai  tuần  để  tham  học,  để  xem 

xét thật kỹ, nghe ngóng thật kỹ.  Lý  Mộc  Nguyên đã nhận 

lời,  phát  thư  mời  họ  đến.  Chúng  ta  nhất  định  phải  có  sự 

biểu  hiện  tốt,  nhất  định  phải  làm  nên  hình  mẫu  tốt  cho 

người  ta  thấy,  đem  hình  mẫu  tốt  này  mở  rộng  ra  toàn  thế 

giới,  tương  lai  sẽ  hoằng  pháp  trên  toàn  quốc  và  toàn  thế 

giới. Nếu quí vị nào muốn đóng góp ý kiến thì có thể trực 

tiếp nói, không nên khách sáo. Phát biểu càng sôi nổi càng 

tốt, để họ được nghe nhiều. Quả thật họ đang có quyết tâm 

cải  tiến,  hy  vọng  nâng  cao  giáo  dục  Phật  giáo.  Phật  giáo 

không  những  chỉ  nói  thiện,  mà  còn  là  đại  thiện  cứu  cánh 

viên  mãn.  Phật  giáo  không  những  dạy  chúng  ta  trở  thành 

một người hiền, một người dân tốt an phận thủ thường mà 

mục  tiêu  cuối  cùng  của  Phật  giáo  là  muốn  giúp  chúng  ta 

chuyển phàm thành thánh. 

“Cẩu  tín  nhi  tùng  chi”.  “Cẩu”  là  giả  sử,  nếu  như  (nếu 

như bạn thật sự tin), “tùng” là y giáo phụng hành. 

“Tuần  khả  dĩ  hình  phương  huấn  tục”.  “Tuần”  là  tin 

sâu,  không  hề  có  chút  nghi  ngờ,  tin  rất  sâu  có  thể  hình 

56  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phương.  “Hình”  là  mẫu  mực,  là  tấm  gương  tốt,  chuẩn  mực 

tốt của xã hội, của đại chúng. “Tục” là người bình dân bình 

thường.  “Huấn”  là  chỉ  dạy,  có  thể  chỉ  dạy  lê  dân  bá  tánh, 

chuyển hóa phong tục xã hội. 

“Nhi vi chí quân trạch dân chi đại trợ”. “Trợ” là giúp 

đỡ,  giúp  đỡ  rất  lớn.  “Quân”  là  người  lãnh  đạo  quốc  gia. 

“Dân” là nhân dân. “Trạch” là ban ơn. Người lãnh đạo quốc 

gia bố thí ân huệ cho nhân dân. 

Nếu như thúc đẩy nền giáo dục tam giáo, đối với họ mà 

nói là sự trợ lực có lợi ích nhất, cho nên các đời Đế vương, 

không  có  người  nào  mà  không  toàn  tâm  toàn  lực  thúc  đẩy 

tam giáo. Bản thân họ lấy mình làm gương. Đại bộ phận các 

đời  đế vương  Trung Quốc,  khoảng bảy  đến  tám  phần  mười 

đều  là  đệ  tử  quy  y  nhà  Phật,  đều  lễ  thỉnh  cao  tăng  đại  đức 

đương  thời  đến  dạy  học  trong  cung  đình,  họ  được  gọi  là 

“Quốc sư”. Đại Sư Chương Gia chính là Quốc sư của Triều 

Thanh, từ đời Khang Hy mãi đến cuối đời nhà Thanh. Từ Hy 

Thái Hậu cũng là người quy y với Đại Sư Chương Gia. Đáng 

tiếc bà quá mê quyền lực, đối với lời giáo huấn của Phật, bà 

bề ngoài tuân theo nhưng bên trong chống lại, dẫn đến mất 

nước. Nếu bà quả thật có thể tin sâu, y giáo phụng hành, học 

theo tổ tiên của bà (Ung Chính là tổ tiên của bà), chúng tôi 

tin  rằng  ngày  nay  vẫn  là  đế  quốc  đại  Thanh,  không  bị  mất 

nước. Như vậy mới biết, thật sự tuân thủ theo lời giáo huấn 

của cổ thánh tiên hiền là quan trọng biết bao. 

“Kỳ nhiệm ý để hủy, vọng niết vi dương mặc chi đạo chi 

luận giả, giai vị kiến nhan sắc, thất bình chi cổ thuyết dã”. 

Đây  là  người  trong  xã  hội  thông  thường  không  hiểu  gì  về 

giáo  nghĩa  của  tam  giáo,  phỉ  báng  lẫn  nhau.  Phật  giáo  phỉ 

báng Đạo giáo, nhà Nho phỉ báng Phật, Đạo, v.v… Điều này 

phía trước đã nói rồi, đây là sự sai lầm quá lớn. “Kỳ nhiệm ý 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

57 

để hủy”, đây là nói giữa Phật và Đạo. “Vọng niết vi dương 

mặc chi đạo chi luận giả”, đây chính là nói Phật và Đạo là tà 

giáo, câu này là nói nhà Nho. Lời Ung Chính nói là rất công 

bằng, “giai vị kiến nhan sắc”, nghĩa là chưa nhìn thấy sự thật, 

đây  là  không  công  bằng.  “Cổ  thuyết”  chính  là  nói  mò,  nói 

xằng nói bậy, đây là sai lầm. Ở phía trước Kinh Thập Thiện 

Nghiệp Đạo ông thêm vào  một bài văn này, giống như viết 

lời tựa vậy, có thể thấy sự xem trọng của ông đối với Kinh 

Thập Thiện Nghiệp Đạo. Chúng ta liền nghĩ đến Kinh Thập 

Thiện Nghiệp Đạo là bộ Kinh luận quan trọng nhất trong việc 

dạy học thời tiền Thanh và giáo hóa chúng sanh trong Phật 

pháp. Kinh văn này không dài, lưu hành phổ biến sẽ lợi ích 

quốc gia, lợi ích xã hội. 

Chúng tôi viếng thăm Bạch Vân Quán ở Bắc Kinh, xem 

thấy  đạo  trường  của  Đạo  giáo  hiện  tại  đang  hồi  phục,  xem 

thấy đạo trường của Thiên Chúa Giáo, Thanh Trấn Tự của X-

Lam giáo, các kiến trúc của đạo tràng đều là có trên 100 năm, 

hiện tại cũng đang được hồi phục. Chúng ta quan sát tỉ mỉ thì 

thấy trên bia kỷ niệm đều là sắc kiến, đây là lần đầu tiên tôi 

nhìn thấy. Vào ngày trước, chỉ có Chùa Miếu của Phật giáo 

mới có sắc kiến. Sắc kiến là do Hoàng đế ra lệnh xây dựng, 

cho  nên  tôi  xem  thấy  giáo  đường  của  Thiên  Chúa  Giáo, 

Thanh  Trấn  Tự  của  X-Lam  giáo  cũng  là  Hoàng  đế  ra  lệnh 

xây dựng ở nơi đó, chúng tôi rất hoan hỉ. Có thể khẳng định 

rằng, chánh sách quốc gia vào thời đại Hoàng đế ngày trước 

đều  có  cái  thấy  bình  đẳng  đối  với  rất  nhiều  tôn  giáo,  ngay 

đây hiện rõ nền giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. 

Chúng tôi tỉ mỉ thưởng thức và cùng giao đàm với các 

tôn giáo. Ở Bắc Kinh, chúng tôi còn đặc biệt tổ chức một 

buổi  tọa  đàm  với  chín  tôn  giáo  của  Singapore  chúng  ta 

cùng năm tôn giáo của Trung Quốc đại lục. Chúng tôi nói 

58  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chuyện  rất  là  hoan  hỉ  và  có  thọ  dụng  rất  lớn.  Ngày  mười 

bốn  chúng  tôi  rời  khỏi  Bắc  Kinh.  Một  ngày  trước  khi  rời 

khỏi, người lãnh đạo quốc gia - tiên sinh Tư Mã Nghĩa đã 

tiếp kiến đoàn thăm viếng tôn giáo chúng tôi ở Trung Nam 

Hải, đây là sự lễ ngộ rất cao đối với chúng tôi. 

Ngày mười bốn, chúng tôi đến Hồng Kông. Hồng Kông 

có sáu tôn giáo, tôi cảm thấy kỳ lạ, vì sao có sáu tôn giáo? 

Sau khi lắng nghe, thì ra là Khổng giáo, nhà Nho cũng biến 

thành tôn giáo, việc này lần đầu tôi nghe được. Họ tham gia 

liên  kết  tôn  giáo  của  Hồng  Kông,  chúng  tôi  cũng  đặc  biệt 

thăm  viếng  sáu  tôn  giáo  này.  Chúng  tôi  truyền  bá  đoàn  kết 

tôn giáo ở Singapore, tôn giáo hòa thuận, tôi đem tin tức này 

truyền  đạt  cho  họ.  Chúng  tôi  rất  là  hoan  hỉ  khi  được  biết 

chính phủ đề xướng tôn giáo cũng là một phương thức đoàn 

kết liên hiệp, hợp tác hỗ trợ lẫn nhau trong công tác thúc đẩy 

truyền  đạo.  Điều  này  chúng  tôi  rất  ít  xem  thấy  ở  trong  các 

khu vực xã hội khác. Thế nhưng giao lưu giữa các tôn giáo 

không mật thiết như ở Singapore, những người lãnh đạo đại 

diện cho chín tôn giáo Singapore của chúng ta thường qua lại 

với  nhau gần  như  mỗi  một tuần lễ  một  lần,  còn họ  thì  mấy 

tháng mới có một lần. 

Chúng tôi trở lại cũng vừa lúc tổ chức lễ Vesac. Trước lễ 

Vesac  một  ngày,  Cư  Sĩ  Lâm  cử  hành  đại  hội  truyền  đăng. 

Khi  chúng  tôi  vừa  xuống  máy  bay  thì  đến  tham  gia  ngay, 

chín tôn giáo cũng tham gia. Phật giáo khánh chúc Phật Đản, 

các tôn giáo khác đều đến tham gia, đều đến chúc phúc, họ 

cùng chúng ta cầm đèn hoa sen, cùng niệm "Nam Mô Bổn Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật", đây là lần đầu tiên diễn ra sự việc rất 

hy hữu này. Cho nên mỗi hoạt động quan trọng trong các tôn 

giáo  khác  chúng  ta  đều  nên  tham  gia,  chân  thật  làm  đến 

không phân bỉ thứ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

59 

Nhất là chuyến tham quan lần này, chúng ta có 16 ngày 

cùng sống chung với nhau, cho nên thời gian chúng ta nói 

chuyện  giao  lưu  với  nhau  rất  là  nhiều.  Hai  bên  trao  đổi  ý 

kiến, cũng là nói mỗi ngày cùng sống chung với nhau, cùng 

nhau lên lớp học. Tôi nói với họ: “Phật pháp hoặc giả là 

Phật giáo là giáo dục xã hội đa nguyên văn hoá. Ngoài ra, 

mỗi một tôn giáo khác lại chẳng phải vậy sao?”. Tùy theo 

phát triển của khoa học, địa cầu thu nhỏ lại, thông tin của 

hiện đại làm cho bất cứ mọi góc độ nào của thế giới xảy ra 

bất  cứ  việc  gì  chúng  ta  lập  tức  biết  ngay.  Ngày  trước  từ 

Bắc  Kinh  đến  Singapore  ngồi  thuyền  phải  đi  mấy  tháng 

mới  có  thể  đến,  ngày  nay  giao  thông  thuận  tiện,  hiện  tại 

ngồi phi cơ chỉ hơn năm giờ đồng hồ, không đến sáu giờ, 

cho nên địa cầu thu nhỏ lại, quan hệ qua lại giữa người với 

người  càng  ngày  càng  mật  thiết.  Thời  hiện  đại  cùng  quá 

khứ không như nhau. 

Ngày nay, vấn đề quan trọng nhất của chúng ta là làm 

thế nào cùng với các quốc gia khác (trong Kinh Phật gọi 

là  quốc  độ,  cõi  nước  khác  nhau),  chủng  tộc  khác  nhau, 

văn hóa khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau có thể 

hòa  thuận  cùng  sống  chung,  đối  đãi  bình  đẳng,  hợp  tác 

lẫn  nhau,  khiến  cho  xã  hội  an  định,  phồn  vinh,  hưng 

vượng,  người  người  đều  có  thể  trải  qua  đời  sống  hạnh 

phúc mỹ mãn. Đây là nguyện vọng của tất cả mọi người. 

Nguyện  vọng  này  làm  thế  nào  thực  tiễn?  Chúng  ta  cần 

phải  biết  rõ,  chính  trị  không  làm  được.  Ngày  nay  quyết 

định  không  có  một  quốc  gia  nào  có  thể  dùng  vũ  lực  để 

thống trị toàn thế giới, chính trị không thể làm được, vũ 

lực  cũng  không  làm  được,  kinh  tế,  khoa  học  kỹ  thuật 

cũng  vô  năng  vô  lực,  chỉ  có  giáo  dục  tôn  giáo  là  có  thể 

làm  được.  Cho  nên,  tôi  khuyên  bảo  người  lãnh  đạo  của 

60  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tất  cả  các  tôn  giáo,  truyền  giáo  sĩ,  chúng  ta  phải  xây 

dựng  cùng  hiểu,  phải  có  một  mục  tiêu  phương  hướng 

truyền đạo, tuyên giáo giống nhau, đó chính là mong cầu 

toàn thế giới có được “xã hội an định, thế giới hòa bình, 

nhân  dân  hạnh  phúc”.  Chúng  ta  dùng  mười  hai  chữ  này 

làm  thành  mục  tiêu  phương  hướng  truyền  giáo,  truyền 

đạo của chúng ta. 

Giữa tôn giáo với tôn giáo có thể dung hòa hay không? 

Tuyệt đối có thể dung hợp. Tôi giảng giải với họ và làm một 

thí  dụ,  năm  tôn  giáo  phương  Đông  như  năm  ngón  tay  trên 

một bàn tay phải, năm tôn giáo phương Tây như năm ngón 

tay trên bàn tay trái, mỗi mỗi tuy không giống nhau nhưng 

khi vào lòng bàn tay thì đều là từ tay sanh ra, người phương 

Đông gọi là tâm tánh, người phương Tây gọi là thượng đế, 

Ki-Tô  giáo,  Thiên  Chúa  giáo,  Do  Thái  giáo,  X-Lam  giáo 

cùng  đồng  gọi  là  thượng  đế.  Đông,  Tây  phương  hai  bên 

khác nhau, nhưng nếu hướng sâu hơn mà nhìn thì là từ một 

thân thể sanh ra hai bàn tay, vẫn là một nhà, cho nên chúng 

ta phải từ nơi sâu này mà hạ công phu. Ngày nay, chúng ta 

không  thể  hợp  lại  với  nhau  là  vì  chúng  ta  chưa  thể  nhập 

được sâu, độ sâu chưa đủ. Nếu chân thật vào được đủ sâu thì 

chúng ta sẽ biết được hư không pháp giới là một nhà. Cho 

nên,  trong  lúc  truyền  đăng,  tôi  giải  thích  lại  biểu  pháp  ý 

nghĩa của chiếc y Ca-sa của chúng ta. Ở Trung Quốc tôi đã 

nói với  họ,  ở  Hồng Kông tôi  cũng  đã nói  với sáu  tôn  giáo 

của Hồng Kông, nhà Phật gọi là pháp thân, pháp thân chính 

là bản thể, trong triết học gọi là bản thể, chính là chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh. 

Trên Kinh Đại thừa thường nói: "Ba đời tất cả Phật cùng 

đồng một pháp thân”. Pháp thân là gốc, là rễ, là năng sanh. 

Tất cả vạn pháp sanh ra giữa vũ trụ này cho dù có khác biệt 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

61 

nhiều hơn nhưng là từ một gốc thì làm gì có lý nào mà không 

dung  hợp.  Cho  nên,  đại  đức  xưa  Trung  Quốc  thường  nói: 

"Viên  nhân  thuyết  pháp,  vô  pháp  bất  viên".  Cái  "pháp"  đó 

tuyệt nhiên không giới hạn ở Phật pháp, ngày nay chúng ta 

có  thể  thể  hội  được,  pháp  bao  gồm  các  học  thuyết  khác  và 

các tôn giáo khác. Người chân thật khai ngộ đến triệt để sẽ 

thấy  được  cội  gốc,  tông  môn  thường  nói  "triệt  pháp  đệ 

nguyên",  họ  đến  giảng  thì  không  có  pháp  nào  không  viên 

dung, mỗi pháp đều viên. Chúng ta không thể viên là vì chưa 

thấy được gốc rễ. Đây  mới là mỗi  mỗi đều thông. Khi thấy 

được  gốc  rễ  rồi  thì  liền  biết  được  không  có  pháp  nào  là 

không viên dung, mười pháp giới đều là viên dung. 

Đại Sư Thiên Thai đã nói: "Bách giới thiên như", hiển 

thị  ra  pháp  pháp  viên  dung.  Cho  nên  chúng  ta  tu  học, 

không  luận  từ  một  pháp  môn  nào,  bao  gồm  các  tôn  giáo 

khác,  vấn  đề  là  bạn  phải  thâm  nhập.  Nếu  bạn  nhập  được 

càng  sâu  thì  đối  với  viên  dung  các  pháp  bạn  càng  có  thể 

khẳng định, bạn mới có thể hoan hỉ tiếp nhận, mới có thể 

giải quyết vấn đề của xã hội thế kỷ 21, mới có thể chân thật 

giúp được nhu cầu của tất cả chúng sanh, chúng ta tu học 

liền có ý nghĩa, có giá trị. 

Trong  Phật  pháp  nói:  "Độ  chính  mình,  độ  chúng  sanh, 

giúp  đỡ  chính  mình,  thành  tựu  chính  mình,  giúp  đỡ  chúng 

sanh,  thành tựu  chúng  sanh”.  Cho nên,  chúng  tôi  cảm  thấy 

chuyến tham quan rất tốt, cùng nhau tham quan chân thật là 

cùng nhau học tập, cùng nhau lên lớp. Chúng ta rất hiếm có 

được thời gian dài đến như vậy để có thể hội họp các tôn giáo 

lại  với  nhau.  Tham  quan  là  một  phương  thức  tốt  nhất,  việc 

này rất đáng được đề xướng. Tham quan chính là lên lớp học, 

chính là học tập, cho nên mỗi người chúng ta đều rất hoan hỉ, 

đây đích thực là có tiến bộ rất lớn. 

62  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

III. §Ò KINH 

Trước  tiên,  chúng  ta  đem  đề  Kinh  Phật  Thuyết  Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo  giảng  lượt  giới  thiệu  qua.  Đề  của  bổn 

Kinh  này  tổng  cộng  có  bảy  chữ.  Phật  Thuyết  Thập  Thiện 

Nghiệp  Đạo  Kinh  gọi  là  biệt  đề,  Kinh  văn  phía  sau  gọi  là 

thông đề, đồng tu chúng ta đều quen thuộc. Gọi là biệt đề là 

vì tên Kinh này có khác biệt với tên các Kinh khác, chuyên 

chỉ một bộ Kinh này. Chữ "Kinh" sau là thông đề, thông chỉ 

tất cả Kinh, phàm hễ là Phật nói ra đều gọi là "Kinh". Trong 

sáu chữ còn lại của biệt đề, ở ngay trong Thất Lập chọn đề 

thì đây  là  "nhân  pháp".  Trong  đề  mục  có  người,  có pháp  là 

"nhân pháp lập đề". 

"Phật"  là  người,  "Thuyết  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo"  là 

pháp.  Chúng  ta  phải đặc  biệt  lưu  ý,  chữ  "Phật  Thuyết"  ngay 

chỗ này với ba Kinh của Tịnh Tông là “Phật Thuyết Đại Thừa 

Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác 

Kinh”, “Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” và tiểu 

bổn  “Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh”  do  Đại  Sư  La  Thập  dịch, 

trên  đề  ba  Kinh  của  Tịnh  Tông  đều  gắn  lên  hai  chữ  "Phật 

Thuyết". Chữ "Phật Thuyết" của bộ Kinh này cùng với "Phật 

Thuyết" của Tịnh Độ ba Kinh ý nghĩa là như nhau, đó chính là 

không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật nói mà là mười phương tất 

cả chư Phật đều nói, khác biệt chính ngay chỗ này. Các Kinh 

điển khác, mười phương thế giới tất cả chư Phật Như Lai chưa 

hẳn là đều nói, chỉ riêng Tịnh Độ ba Kinh cùng với bộ Kinh 

Thập Thiện Nghiệp Đạo này, Phật nhất định phải nói. Do đây 

có thể biết tính quan trọng của bộ Kinh này. 

• Thứ nhất, chữ “Phật” 



Trước tiên, xin nói rõ với quí vị chữ "Phật". Xã hội hiện 

đại có rất nhiều người hiểu sai đi chữ này, nếu nói Phật giáo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

63 

là  mê  tín  thì  đó  là  không  hiểu  rõ  đối  với  chữ  “Phật”  này. 

Nguồn gốc của chữ “Phật” là từ trong văn Phạn của Ấn Độ, 

dịch âm là “Phật Đà Gia”, người Trung Quốc thích đơn giản 

nên bỏ đi âm đuôi, chỉ gọi là "Phật". Vào thời xưa không có 

chữ  “Phật”,  chữ  này  là  từ  khi  Phật  giáo  truyền  đến  Trung 

Quốc mới được tạo ra. Trong chữ xưa chỉ có chữ “Phất”, âm 

này  không  có  bộ  “nhân”  ở  bên  chữ  "Phất”.  Thế  nhưng,  khi 

Kinh Phật từ Ấn Độ truyền đến, vì "Phật" là một người, cho 

nên người xưa đem chữ "nhân" thêm vào một bên, do đó chữ 

“Phật”  này  được  tạo  ra  từ  trong  quá  trình  phiên  dịch  Kinh, 

vào thời xưa chỉ có chữ "Phất". 

Con người này là người thế nào vậy? Hiện tại mọi người 

đều  biết  đến  Thích  Ca  Mâu  Ni,  chúng  ta  đều  gọi  Ngài  là 

"Phật", người Ấn Độ gọi Ngài là "Phật Đà", chúng ta giản 

lượt gọi là "Phật". Ý nghĩa của chữ “Phật” này rất gần giống 

với chữ "Thánh" mà người Trung Quốc thường gọi. Người 

Trung Quốc gọi là "Thánh Nhân" hay gọi là "Thần", ý nghĩa 

cũng gần giống. Thần, Thánh, Phật đều là dùng để gọi người 

thông  đạt  tường  tận  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh. Thế nhưng ở trên mức độ mà nói, có thể có một số ý 

nghĩa  khác nhau.  Người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi là "thần 

thánh" thì ý này tương đối chung chung, còn chữ "Phật Đà" 

của Ấn Độ thì ý nghĩa rất rõ ràng, rất cụ thể. Đối với chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh, sự lý, tánh tướng, nhân quả triệt 

để  tường  tận  thông  đạt  mà  không  có  chút  hiểu  lầm  nào, 

người như vậy mới được gọi là Phật. Ai làm đến được loại 

công  phu  này  thì  người  đó  được  gọi  là  Phật.  Cho  nên,  hai 

chữ "Phật Đà" ở trong giáo học của Phật đích thực là danh 

xưng của học vị. Họ không phải là thần, cũng không phải là 

tiên mà họ là người, cho nên chữ “Phất” này bên cạnh thêm 

vào một chữ "Nhân", tạo thành chữ “Phật”, điều này chúng 

64  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta  phải  nhận  biết  rõ  ràng.  Người  Trung  Quốc  gọi  "Thánh" 

cũng có ý nghĩa này, nhưng tuyệt nhiên không nói là họ đã 

triệt để thông đạt tường tận nhân quả, tánh tướng sự lý của 

vũ trụ nhân sanh, không có cách nói này, mà chỉ nói thông 

đạt  tường  tận.  Thông  đạt  đến  trình  độ  nào  vậy?  Tầng  thứ 

không như nhau. 

Trong Phật pháp, chúng ta xem thấy trên Kinh Đại thừa, 

nhất  là  trên  Kinh  Hoa  Nghiêm  có  nói  về  bốn  mươi  mốt  vị 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  bốn  mươi  mốt  tầng  thứ  này  đều  gọi  là 

Phật. Quí vị xem trong Kinh Kim Cang Giảng Nghĩa của cư 

sĩ Giang Vị Nông sẽ thấy Pháp Thân Đại Sĩ đều được gọi là 

Phật,  họ  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  tánh 

tướng,  sự  lý,  nhân  quả  đều  thông  đạt,  thế  nhưng  tầng  thứ 

thông  đạt  thì  không  như  nhau,  cho  nên,  có  năm  mươi  mốt 

giai  đoạn.  "Phật"  là  một  giai  đoạn  cao  nhất,  thông  thường 

chúng ta gọi là cứu cánh viên mãn, không gì có thể cao hơn, 

đã  đến  đỉnh  điểm,  đây  gọi  là  Phật.  Trong  Phật  giáo,  Viên 

Giáo  gọi  là  cứu  cánh  viên  mãn  Phật,  người  này  chính  là 

Thích Ca Mâu Ni. 

• Thứ hai, chữ “Thuyết” 



Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói  ra  bộ  Kinh  này.  Người  xưa 

giảng  giải  chữ  "thuyết"  này  là  sanh  tâm  hoan  hỉ,  vì  chúng 

sanh nói pháp. Tâm hoan hỉ từ nơi đâu mà ra? Ngài xem thấy 

tất  cả  chúng  sanh  duyên  đã  chín  muồi  rồi,  có  thể  tiếp  nhận 

pháp môn này, có thể tiếp nhận lời giáo huấn này, dùng lời 

hiện tại mà nói là có thể tiếp nhận khóa trình này, Phật liền 

rất hoan hỉ đến để giảng dạy cho mọi người, giáo huấn mọi 

người, khuyến hóa mọi người, ở trong đó sanh vô lượng hoan 

hỉ.  Xem  thấy  chúng  sanh  có  thể  chuyển  ác  thành  thiện, 

chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành  thánh,  Phật  rất 

hoan  hỉ  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  ngay  một  đời  này  thành 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

65 

tựu. Pháp môn Tịnh Độ là mục tiêu cuối cùng của tất cả chư 

Phật, còn Thập Thiện Nghiệp Đạo là phương thức then chốt 

quan  trọng  mà  tất  cả  chư  Phật  nói  ra  nhằm  giúp  đỡ  chúng 

sanh ngay trong một đời thành tựu. Việc này chúng ta không 

thể không biết. Phật nói cái gì? Nói mười thiện nghiệp. 

• Thứ ba, chữ “Thập Thiện” 



Trong  bổn  Kinh  đã  nói  ra  mười  điều.  Chữ  "mười"  này 

không phải là số tự, nếu chúng ta đem nó xem thành số mục 

thì  sai  rồi,  "mười"  cùng  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nghĩa  thú 

biểu pháp hoàn toàn giống nhau, nó đại biểu là đại viên mãn, 

thiện  pháp  đại  viên  mãn,  quy  nạp  làm  mười  cương  lĩnh. 

Trong mỗi một cương lĩnh, cảnh giới của nó sâu rộng không 

có biên giới, chúng ta phải hiểu được cái ý này. 

"Mười thiện", ở ngay chỗ này Phật chỉ thị cho chúng ta 

tiêu chuẩn thiện và ác. Cái gì là thiện, cái gì là ác? Chúng ta 

đọc  bộ  Kinh  này  phải  tỉ  mỉ  mà  thể  hội.  Nếu  như  không  có 

nền tảng của mười nghiệp thiện thì niệm Phật không thể vãng 

sanh.  Vì  sao  thấy  được?  Trên  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ, 

Phật nói với chúng ta, trước khi tu "tịnh nghiệp" phải tu "tam 

phước".  Tam  phước là nền tảng  của  Phật  pháp  Đại  thừa, ví 

như  chúng  ta  xây  nhà  lầu  vậy,  đây  là  xây  nền  móng.  Thập 

thiện nghiệp đạo là nền móng. Nếu như không có nền móng 

này  thì  không  luận  tu  bất  cứ  pháp  môn  nào  đều  không  thể 

thành  tựu,  cho  nên  đây  là  nền  tảng  chung.  Trong  "Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước",  Phật  nói  lời  kết  sau  cùng  rất  hay,  ba 

điều này là "ba đời chư Phật, tịnh nghiệp chánh nhân". Hai 

câu  nói  này  chúng  ta  phải  cố  gắng  ghi  nhớ.  Ba  đời  là  quá 

khứ, hiện tại và vị lai. Tất cả chư Phật đương nhiên tu hành 

thành  Phật  không  phải  một  pháp  môn  mà  vô  lượng  pháp 

môn,  thế  nhưng  cho  dù  là  một  pháp  môn  nào,  đều  phải  lấy 

tam phước để làm nền tảng. Giống như xây nhà vậy, cho dù 

66  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bạn  xây  bao  nhiêu  cao,  cho  dù  là  xây  hình  thức  nào,  nền 

móng của bạn thì nhất định giống như nhau, nền móng đóng 

được cứng thì kiến trúc của bạn mới kiên cố. 

Điều thứ nhất trong "Tịnh Nghiệp Tam Phước" là "hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu 

thập  thiện  nghiệp".  Tôi  đã  giảng  qua  với  mọi  người  rất 

nhiều  lần,  ba  câu  đầu  là  "nguyện",  câu  sau  cùng  là  "hành", 

nếu như không có "hành" thì ba nguyện phía trước là trống 

không. Bạn dùng cái gì để hiếu dưỡng cha mẹ? Dùng cái gì 

để phụng sự sư trưởng? Dùng cái gì để từ tâm bất sát? Chính 

là  mười  nghiệp  thiện.  Trong  nhà  Phật  chúng  ta  thường  nói, 

Kinh điển có bốn loại là Giáo-Lý-Hành-Quả, bộ Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo  Kinh  này  là  thuộc  về  "Hành",  nghiêng  nặng  ở 

hành  môn.  Chúng  ta  phải  lão  thật,  thành  thật  mà  làm,  chân 

thật làm được rồi thì nguyện phía trước đều viên mãn, "hiếu 

dưỡng phụ mẫu" viên mãn, "phụng sự sư trưởng" cũng viên 

mãn,  "từ  tâm  bất  sát"  cũng  được  viên  mãn,  đây  hoàn  toàn 

phải nhờ vào tu mười nghiệp thiện. 

Như  thế nào gọi là  “nghiệp”?  Dùng lời hiện tại  mà  nói, 

chính là ở ngay trong cuộc sống thường ngày, mỗi ngày làm 

việc đối nhân xử thế tiếp vật, bao gồm tất cả hành vi, ngay 

khi đang làm thì chúng ta gọi là "sự", sau khi việc làm xong 

rồi, kết quả của nó thì gọi là "nghiệp". Cho nên, nếu bạn làm 

việc tốt thì gọi là thiện nghiệp, làm việc không tốt thì gọi là 

ác nghiệp. “Nghiệp” là kết quả của làm việc. Chúng ta đi học 

ở trường học, bài khóa gọi là tác nghiệp, khi học xong khóa 

trình thì gọi là tốt nghiệp, trường học qui định cho chúng ta, 

tất cả khóa trình đều phải học hoàn tất thì gọi là tốt nghiệp. 

Nghiệp  ở  chỗ  nào  vậy?  Chúng  ta  không  nhìn  thấy, 

không nghe được, cũng không sờ được. Phật nói với chúng 

ta, nghiệp ở ngay trong A Lại Da Thức. Lời nói này người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

67 

thông thường không dễ hiểu, cái gì gọi là A Lại Da Thức? 

Dùng lời hiện tại mà nói, nghiệp ở ngay trong ấn tượng của 

bạn, thí dụ ngày trước bạn làm tất cả nghiệp thiện ác, hiện 

tại bạn vừa nghĩ lại thì có thể nhớ ra được. Vì sao bạn có thể 

nhớ  ra  được  sự  việc  của  ngày  hôm  qua,  sự  việc  của  ngày 

hôm kia, sự việc của năm trước, thậm chí sự việc của mấy 

mươi  năm  trước?  Chắc  chắn  có  một  nơi  giúp  bạn  lưu  giữ 

những án kiện đó, nơi lưu giữ những án kiện này trong nhà 

Phật gọi là A Lại Da Thức. 

"A  Lại  Da"  là  tiếng  Ấn  Độ,  dịch  thành  ý  Trung  văn  là 

"tàng thức", kho tàng, kho tư liệu. Từng li từng tí gì của bạn, 

khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  đều  được  cất  chứa 

trong kho tư liệu này, không hề sót lọt. Con người chúng ta 

chết rồi không mang theo bất cứ thứ gì, nhưng nghiệp có thể 

mang  theo,  vì  sao  vậy?  Những  thứ  hữu  hình  thì  không  thể 

mang  đi,  nhưng  “nghiệp”  là  vô  hình,  nó  sẽ  đi  theo  bạn. 

Chúng  ta  nghĩ đến  sự  việc  này  thì  thật  là  đáng  sợ,  thế  gian 

không có bất cứ thứ gì đáng được quan tâm, chỉ có việc này 

chân thật đáng được chúng ta quan tâm. 

Khi  tư  tưởng  của  chúng  ta  bất  thiện,  lời  nói  bất  thiện, 

hành vi bất thiện thì trong A Lại Da Thức vĩnh viễn sẽ không 

mất đi, bạn nghĩ xem thứ này có phiền phức hay không? Sau 

khi hiểu rõ chân tướng sự thật, chúng ta nhất định không tạo 

ác  nghiệp.  Cũng  như  trong  bộ  Kinh  này,  Phật  khai  thị  rất 

quan trọng với chúng ta, đây là khai thị cương lĩnh. Chúng ta 

đem  mấy  câu  Kinh  văn  tiết  lục  ra  và  viết  ở  phía  trước  của 

quyển Kinh, đây là những câu nói quan trọng nhất của quyển 

Kinh này. 

Chúng  ta  đoạn  ác  thì  phải  đem  ác  đoạn  được  sạch  sẽ, 

chúng ta tu thiện thì phải đem việc thiện làm được viên mãn. 

Đây là việc của chính mình, không liên quan với người khác. 

68  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Cho dù người khác dùng bất cứ phương thức gì đối với ta, họ 

đối với ta tốt thì ta cảm kích họ, họ đối với ta không tốt thì 

quyết  định  không  nên  để  ở  trong  lòng.  Nếu  bạn  để  ở  trong 

lòng  thì  bạn  chính  mình  không  qua  được  với  chính  mình. 

Cho nên ở trên Kinh này, Phật dạy bảo chúng ta "ngày đêm 

thường  niệm  thiện  pháp"  là  tâm  của  bạn  thiện,  "tư  duy 

thiện  pháp"  là  tư  tưởng  của  bạn  thiện,  "quán  sát  thiện 

pháp"  là  hành  vi  của  bạn  thiện,  "bất  dung  hào  phân,  bất 

thiện xen tạp" thì cái ác của bạn mới xả được sạch trơn, cái 

thiện của bạn mới tu được viên mãn. 

Người khác đắc tội với chúng ta, hủy báng chúng ta, nhục 

mạ  chúng ta, hãm  hại  chúng ta, tất  cả đều là giả,  "phàm  sở 

hữu  tướng, giai  thị hư  vọng" thì  hà  tất  bạn  phải  đem  nó  để 

vào  kho  chứa  để  làm  án  kiện?  Chúng  ta  phải  học  Phật  và 

Pháp Thân Đại Sĩ, kho tư liệu mở ra chỉ toàn là thiện, không 

có bất cứ thứ bất thiện nào xen lẫn trong đó, con người này 

thành  Phật  rồi.  "Thập  thiện  nghiệp  đạo"  tu  được  viên  mãn 

chính là vô thượng Bồ Đề, chính là viên mãn Phật quả. 

Chúng ta thường hay xem thấy trên đỉnh hào quang của 

tượng Phật có ba chữ "Án-A-Hồng", cách vẽ trên tượng Phật 

đều cùng cách làm này, có khi dùng Phạn văn để viết, cũng 

có khi dùng Hán văn để viết, có lúc dùng Tạng văn để viết. 

Ba  chữ  này  ý  nghĩa  là  gì?  Khi  mới  học  Phật  thì  tôi  không 

biết, nên thỉnh giáo với Đại Sư Chương Gia. Lúc đó tôi cầu 

bảo bút của Ngài, Ngài liền viết ba chữ "Án-A-Hồng" bằng 

Tạng văn tặng cho tôi. Ba chữ này có ý nghĩa gì? Nói với ta 

là mười thiện viên mãn! "Án" là thân thiện viên mãn, "A" là  

ngữ thiện viên mãn, "Hồng" là ý thiện viên mãn. 

"Thập  thiện  nghiệp  đạo"  là  từ  khi  bạn  mới  bắt  đầu  học 

Phật  cho  đến  khi  học  viên  mãn  thì  thành  Phật.  So  với  năm 

giới thì "thập thiện nghiệp đạo" còn sâu hơn, rộng hơn, bởi vì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

69 

người  khi  chưa  vào  cửa  Phật,  khi  vẫn  chưa  thọ  giới,  trước 

tiên cần tu mười thiện. Năm giới là chúng đệ tử Phật truyền 

thọ, mười thiện là Phật khuyến hóa đối với tất cả chúng sanh, 

ý  này  bao  rộng  bao sâu?  Đây  là  dạy  chúng ta  ở ngay  trong 

cuộc sống thường ngày, trong công việc, đối nhân xử thế tiếp 

vật đều phải tuân thủ nguyên tắc này. 

“Phật  Thuyết  Thập  Thiện”  đã  giới  thiệu  rồi,  hôm  nay 

chúng ta giảng “Nghiệp Đạo”. 

• Thứ tư, chữ “Nghiệp Đạo” 



Vì sao gọi là “nghiệp”? Tất cả hoạt động của chúng ta từ 

khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói,  việc  làm,  ngay  lúc  đang  tiến 

hành  gọi  là  “việc”.  Chúng  ta  thường  hay  hỏi,  bây  giờ  anh 

đang làm việc gì đó. Sau khi sự việc làm xong thì kết quả đó 

gọi  là  “nghiệp”.  Phật  đem  tất  cả  mọi  tạo  tác  của  chúng  ta 

chia  thành  ba  loại  lớn,  mọi  người  đã  biết  rõ  đó  là  nghiệp 

thiện, nghiệp ác và nghiệp vô ký, tất cả đều không ngoài ba 

loại lớn này. 

“Vô  ký”  là không thể  nói nó là thiện hay  ác,  đây  được 

gọi là vô ký. Ví dụ chúng ta cầm khăn lau mặt, uống ly trà, 

việc  này  không  thể  gọi  là  thiện  hay  ác,  loại  này  gọi  là 

nghiệp vô ký. 

Thiện ác có tiêu chuẩn, thứ bậc của tiêu chuẩn rất nhiều. 

Thông  thường  ở  trong  Phật  pháp  chúng  ta  nói  “ngũ  thừa 

Phật  pháp”.  Ngũ  thừa  Phật  pháp  chính  là  năm  tiêu  chuẩn: 

nhân  thừa,  thiên  thừa,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát. 

Tiêu chuẩn của mỗi một cấp bậc đều khác nhau, nhưng nó 

có một nguyên tắc, nguyên lý bất biến. Nguyên lý này chính 

là  sự  nghiệp  lợi  ích  chúng  sanh  là  nghiệp  thiện,  sự  nghiệp 

lợi  ích  cho  bản  thân  là  nghiệp  ác.  Cách  nói  này  rất  nhiều 

người mới học không thể tiếp nhận. Có người nào không vì 

70  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bản thân chứ? Tôi vì bản thân thì có gì không tốt? Nhưng ở 

trong Phật pháp  thật  sự  là không tốt.  Tại  sao vậy?  Vì  mục 

đích  của  Phật  pháp  và  mục  đích  của  thế  gian  không  giống 

nhau. Mục đích của Phật pháp là phải làm Phật. Nhất định 

phải  thoát  khỏi  tam  giới,  thoát  khỏi  thập  pháp giới  thì  bạn 

mới có thể làm Phật được. Vậy làm Phật có được tự lợi hay 

không? Phật nói, tại sao bạn không thể làm Phật, tại sao bạn 

bị  trôi  lăn  trong  lục  đạo  luân  hồi?  Chính  là  vì  tâm  lợi  ích 

riêng tư của bạn quá nặng. 

Phật  pháp  nói  bạn  chấp  trước  là  có  “ngã”,  có  “ngã”  thì 

bạn không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, điểm này chúng ta 

cần phải nên hiểu rõ. Cho nên, Phật pháp dạy chúng ta phải 

phá  chấp  ngã.  Phá  chấp  ngã là  khi  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, lời nói việc làm quyết định không nên nghĩ vì bản thân 

thì cái “ngã” này mới có thể nhạt dần, mới có thể dứt trừ. Bất 

kể  sự  việc  gì  khởi  tâm  động  niệm  vẫn  nghĩ  có  “ngã”  thì  ý 

nghĩ “ngã” này của bạn ngày ngày đang tăng trưởng, hay nói 

cách khác, bất kể bạn tu học pháp môn nào, tu tốt cỡ nào bạn 

cũng không thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, tu tốt mấy cũng 

chẳng  qua  là  hưởng  phước  cõi  trời  mà  thôi,  không  ra  khỏi 

luân hồi. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì mới hiểu được tại 

sao  Phật  không  cho  phép  chúng  ta  lo  nghĩ  vì  lợi  ích  chính 

mình.  Chúng  ta  hiểu  rõ,  nhưng  đạo  lý  này  người  thế  gian 

không hiểu, hay nói cách khác, bạn không muốn thoát khỏi 

lục  đạo  luân  hồi  thì  điều  đó  khỏi  phải  bàn.  Nếu  như  bạn 

muốn  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  thì  không  đoạn  “ngã” 

không được. 

Trong Kinh Kim Cang nói rất hay: “Nhược Bồ Tát hữu 

ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng, 

tức phi Bồ Tát”. Bồ Tát thoát khỏi tam giới là Bồ Tát nhỏ. 

“Vô ngã tướng” thì mới có thể thoát khỏi tam giới. Tuy thoát 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

71 

khỏi  tam  giới  nhưng  chưa  thể  thoát  khỏi  thập  pháp  giới, 

chúng ta gọi là pháp giới tứ thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, 

Bồ Tát và còn có pháp giới Phật. Đây là nguyên nhân gì vậy? 

Họ  không  còn  chấp  ngã.  Tuy  không  chấp  trước  “ngã”  nữa, 

nhưng  họ  còn  chấp  trước  “pháp”,  vì  vậy  họ  vẫn  còn  nhân 

tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng. Trong bốn tướng là 

ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng thì 

chỉ có ngã tướng họ không còn chấp trước. Họ vẫn còn chấp 

trước có nhân, có chúng sanh, có thọ giả, cho nên họ không 

ra khỏi mười pháp giới. 

Bạn cần phải đoạn hết bốn tướng, bốn kiến thì bạn mới 

thoát  khỏi  thập  pháp  giới,  bạn  là  pháp  thân  Bồ  Tát.  Tiêu 

chuẩn của Kinh Kim Cang là pháp thân Bồ Tát, không phải 

quyền tiểu Bồ Tát ở trong mười pháp giới, cho nên yêu cầu 

là phải phá bốn tướng, phá bốn kiến. Chúng ta hiểu rõ đạo 

lý  này  thì  mới  biết  nền  giáo  dục  của  Phật  là  chân  thật. 

Chúng  ta  phải  rất  cố  gắng  nỗ  lực  học  tập  theo  trong  đây. 

Cách  học  tập  như  thế  nào  vậy?  Niệm  niệm  vì  chúng  sanh 

mà lo nghĩ, không nên vì ta mà lo nghĩ, vì người khác phục 

vụ,  không  yêu  cầu  người  khác  vì  ta  phục  vụ,  ta  phải  hiểu 

đạo lý này. 

Những lời này ở trong Kinh Co-ran của Hồi giáo đều có 

nói. Kinh Co-ran nói: “Thí giả tỉ thọ giả cánh hữu phước”. 

Lời nói này, nếu dùng cách nói hiện đại mà nói là chúng ta 

thay người khác phục vụ thì sẽ có phước hơn chúng ta tiếp 

nhận người khác phục vụ cho ta. Hay nói cách khác, người 

thế nào là người có phước vậy? Người vì chúng sanh phục vụ 

thì là người có phước. Điều này ở trong Tân Cựu Ứớc cũng 

có nói vì chúng sanh phục vụ, nhưng ở trong đây vẫn chưa 

quên hết “ngã”. Phật thì tiến thêm một bậc, nhà Phật là vì tất 

cả chúng sanh phục vụ, đã quên hết “ngã”, thế là phước báo 

72  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này sẽ càng lớn thêm, phước báo này vượt khỏi sáu cõi luân 

hồi, vượt khỏi mười pháp giới. “Ngã” chưa quên hết thì chắc 

chắn ở lục đạo luân hồi, đây là chúng ta nói đến tiêu chuẩn 

của nghiệp thiện. 

Chúng ta tự mình nghiêm túc thử hỏi lại chính mình, đời 

này  có  muốn  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  không?  Luân  hồi 

quá khổ rồi, chúng ta có muốn lìa khổ được vui không? Nếu 

thật sự muốn lìa khổ được vui thì chúng ta phải một lòng một 

dạ  dâng  hiến  cho  tất  cả  chúng  sanh.  Sự  hiến  dâng  này,  xin 

thưa với quí vị là chắc chắn có quả báo tốt. Gieo nhân thiện 

nhất định được quả thiện, không cần cầu, không cầu mà được 

nhiều  hơn,  nếu  bạn  có  cầu  thì  ngược  lại  sẽ  được  ít.  Đạo  lý 

này  rất  sâu,  nhưng  sự  thật  thì  sao?  Nếu  như  chúng  ta  bình 

tĩnh  quan  sát  thì  sẽ  thấy  rất  rõ,  bạn  thử  nhìn  xem  những 

người và vật xung quanh chúng ta đây, phàm là làm việc tốt 

nhất định được thiện báo. 

Có một số người ở trong đời này được quả báo đại phú 

quí,  nhưng  chúng  ta  nhìn  thấy  dường  như  họ  hoàn  toàn 

không  có  làm  gì  thiện, thậm  chí là  còn làm  rất nhiều việc 

ác, đây là do nguyên nhân gì? Là do đời trước họ tu nhân 

thiện nên đời này được quả báo thiện. Nhưng thật đáng tiếc 

là  ngay  trong  đời  này  họ  không  gặp  được  thiện  tri  thức, 

không  gặp  được  người  hiểu  biết  dạy  họ,  thế  là  họ  bị  mê 

hoặc.  Do  mê  hoặc  mới  tạo  nghiệp  bất  thiện  này.  Do  tạo 

nghiệp bất thiện nên phước báo tu trong đời quá khứ rất dễ 

dàng  tan  biến,  đến  đời  sau  phước  báo  không  còn  nữa,  ác 

nghiệp mà họ đã tạo, ác báo liền hiện tiền. Cho nên tất cả 

pháp thế xuất thế gian, nếu bạn nhìn thấu rồi thì chẳng qua 

là  một  vòng  tuần  hoàn,  chuyển  biến  tiếp  nối  của  nhân 

duyên quả báo. Một câu nói này đã nói hết tất cả mọi hiện 

tượng thế xuất thế gian rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

73 

Chư Phật Bồ Tát hiểu rõ chân tướng. “Thể giải đại đạo”, 

“thể”  là  thể  hội,  thông  đạt  hiểu  rõ,  “giải”  là  giảng  giải,  các 

Ngài có thể giảng giải rất rõ ràng với người khác. “Đại đạo” 

tức là sự việc nó như vậy. Chữ “đạo” với chữ “pháp” ở trong 

Phật pháp chúng ta nói là cùng một ý nghĩa. “Đạo” cũng là 

bao  gồm  chân  tướng  vũ  trụ  nhân sinh,  tất  cả tánh tướng, lý 

sự, nhân quả, đây là đạo, nhà Phật gọi là pháp. Vì thế chúng 

ta cần phải làm nghiệp thiện. Bộ Kinh này tuy Phật dạy cho 

người  mới  học,  nhưng  nó  thông  suốt  đến  quả  vị  Như  Lai. 

Hay nói cách khác, những điều mà Phật đã dạy trong Kinh là 

từ lúc mới phát tâm mãi đến quả vị Như Lai, lúc nào chúng ta 

cũng  phải  phụng  hành,  không  có  ngày  nào,  không  có  phút 

nào xa lìa nó. Đây là pháp cơ bản, cũng là pháp viên mãn của 

Phật pháp, chúng ta không thể nào không coi trọng. 

Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  không  dài,  bạn  thấy  quyển 

mỏng manh, như một quyển sổ tay nhỏ vậy. Hôm nay chúng 

ta  bắt  đầu  học.  Như  Lai  đã  hoàn  toàn  làm  được  rồi  và  làm 

được rất viên mãn nên chúng ta gọi Ngài là Phật Đà. Tuy nói 

mười điều (mười điều này phần trước giảng rồi, không giảng 

lại nữa), nhưng trong mỗi một điều lý rất sâu, sự rất rộng, sâu 

rộng không có bờ mé, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa cũng 

học không xong. Vì vậy chúng ta không nên xem nó quá nhẹ, 

xem nhẹ thì chúng ta sẽ lơ là ngay và cho rằng những thứ này 

đều là câu thường dùng ở cửa miệng, chúng ta thường hay dễ 

phạm sai lầm, đối với sự tu hành của mình trở thành chướng 

ngại to lớn, ngay cả đạo dễ hành ở trong Phật pháp là niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ cũng bị chướng ngại. Nghiệp ác làm 

chướng ngại rồi thì niệm Phật không thể vãng sanh, chúng ta 

phải hiểu đạo lý này. 

Trong  Tịnh  Độ  ba  Kinh,  Phật  đều  nói  rất  rõ  ràng,  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc là “chư thượng thiện nhân câu hội 

74  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhất xứ”. Tiêu chuẩn của thiện chính là trong bộ Kinh này đã 

nói.  Vì  vậy  chúng  ta  niệm  Phật  tốt  cỡ  nào,  niệm  nhiều  cỡ 

nào, nếu chúng ta không phải là người thiện thì cũng không 

thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc được. Cho dù Phật A Di Đà 

có  từ  bi  muốn  tiếp  dẫn  bạn,  nhưng  đại  chúng  bên  đó  cũng 

không  hoan  nghênh  bạn,  bởi  họ  đều  là  người  thiện,  bạn  là 

người  bất  thiện  thì  họ  làm  sao  có  thể  dung  nạp  được?  Cho 

nên, bạn nhất định phải hiểu được đạo lý này, niệm Phật dứt 

khoát phải tu thiện. Quả thật mà nói, bất kể tu học pháp môn 

nào trong Phật pháp, ta đều cần phải tu thiện. 

“Đạo” có hai nghĩa. Một là nói từ trên lý, đây là đại đạo 

của vũ trụ nhân sinh. Hai là nói từ trên sự, đây chính là thập 

pháp giới, là nhất chân pháp giới. Xem tiêu chuẩn của thập 

thiện  mà  bạn  đã  tu,  tu  thập  thiện  cũng  phân  cao  thấp,  cũng 

phân đẳng cấp. Thập thiện thượng thượng phẩm là làm Phật 

trong Pháp giới Nhất Chân. Thập thiện thượng trung phẩm là 

làm  Bồ  Tát  trong  thập  pháp  giới.  Như  vậy  cứ  hạ  thấp  dần 

xuống,  xuống  đến thập  thiện hạ  hạ phẩm.  Thập  thiện hạ  hạ 

phẩm là cõi ngạ qủy. Cõi địa ngục là không có thiện, là rất tệ 

hại. Nếu như thập thiện thảy đều không có thì đây là cõi địa 

ngục. Điều này chúng ta cần phải rõ ràng. 

Bạn  có  thể  hiểu  thấu  bộ  Kinh  điển  này  rồi,  thì  khi  bạn 

khởi tâm động niệm rơi vào cõi nào, bạn đều biết rất rõ, rất 

sáng tỏ, không cần đi hỏi người khác. Không những tự mình 

biết rõ ràng, biết minh bạch là đời sau đến cõi nào, mà hiện 

nay xác thân này của chúng ta ở cõi nào cũng biết rõ. Nhưng 

có rất nhiều người không biết hiện nay  họ ở cõi nào, chẳng 

phải chúng ta đều ở cõi người sao? Không hẳn thế! Đại Sư 

Thiên Thai nói: “Bách giới thiên như”, ở trong cõi người có 

cõi Phật trong người, Bồ Tát trong người, Thanh Văn, Duyên 

Giác trong người, cõi trời trong người, súc sanh trong người, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

75 

ngạ  quỷ  trong  người,  địa  ngục  trong  người.  Chúng  ta  hiện 

nay ở trong cõi người, ở trong thập pháp giới này, chúng ta ở 

cõi nào cũng đều hiểu rõ, đều biết rõ. 

Làm người, chúng ta nhất định phải làm người hiểu biết, 

không  nên  làm  người  hồ  đồ,  làm  người  hồ  đồ  là  hỏng  rồi! 

Cho nên chúng ta xử sự với người, với vật, trong công việc 

đời sống phải nhớ kỹ một câu giáo huấn của cổ nhân: “Thiệt 

thòi  là  phúc,  khỏi  bị  hồ  đồ”.  Cái  hồ  đồ  đó  là  hồ  đồ  giả, 

không phải thật. Dứt khoát không nên giữ ý nghĩ chiếm phần 

hơn, nếu bạn muốn chiếm phần hơn thì bạn là đã bị thiệt thòi 

lớn rồi. Trong các buổi giảng tôi thường nói với mọi người, 

điều tôi nói là tương đối sâu. Tôi thường nói đến trì giới, bạn 

có ý nghĩ chiếm phần hơn là bạn đã phá giới rồi. Giới này là 

gì vậy? Giới trộm cắp! Ý nghĩ chiếm phần hơn là trộm cắp, 

bạn đã phạm giới này rồi. Đây là điều chúng ta phải đặc biệt 

chú ý cẩn thận. 

Chúng ta còn có thể lực, còn có trí tuệ và còn có năng lực 

thì hãy vì tất cả chúng sanh phục vụ, vì xã hội phục vụ và vì 

thế  giới  phục  vụ.  Lĩnh  vực  phục  vụ  của  bạn  càng  rộng  thì 

phước càng lớn. Chúng ta không phải phục vụ vì mong cầu 

phước báo mà chúng ta chỉ mong cầu Phật quả, chỉ mong cầu 

vô  thượng  Bồ  Đề,  quyết  không  phải  cầu  phước.  Vì  vậy  hy 

vọng mọi người thể hội thật sâu đạo lý lớn này. 

• Sau cùng là chữ “Kinh” 



Chữ “Kinh” đã thường nói rồi, chúng ta có thể tỉnh lược. 

Hôm nay có không ít đồng tu mới đến từ Trung Quốc, nên tôi 

nói sơ lược qua chữ này một lần. Người Trung Quốc gọi sách 

là  “Kinh”  là  vì  rất  tôn  trọng,  cực  kỳ  tôn  trọng  mới  gọi  là 

“Kinh”. Chữ này ở trong Phật pháp giải thích rất nhiều. Kinh 

Hoa Nghiêm thì có mười cách giải thích, pháp sư giảng Kinh 

76  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thời xưa thường dùng bốn chữ “Quán, Nhiếp, Thường, Pháp” 


để giải thích. 

“Quán”  là  nói  ngôn  ngữ  văn  tự  của  nó  có  thứ  lớp,  có 

mạch lạc, không hề loạn tí nào cả, từ đầu đến cuối đều có thể 

xuyên suốt. Đặc biệt chúng ta có thể xem thấy ở trong “Khoa 

Phán”,  thật  sự  văn  chương  của  nó  đã  đến  mức  không  thể 

thêm  một  chữ  cũng  không  thể  thiếu  một  chữ,  vì  thiếu  một 

chữ  là  nó  hỏng  ngay,  thêm  một  chữ  thì  rườm  rà,  dài  dòng. 

Đây là văn hay, ngôn ngữ hay. Điểm này văn nhân thế gian, 

người uyên bác cũng có thể làm được. Giống như những tác 

phẩm  từ  xưa  đến  nay  được  lưu  truyền  lại  của  Trung  Quốc 

chúng ta, chữ này hầu như đều có thể làm được. 

“Nhiếp”, ý nghĩa chữ này sâu, nó có thể nhiếp thọ nhân 

tâm,  khiến  bạn  sau  khi  tiếp  xúc  rồi  thì  không  thể  bỏ  được, 

giống như nam châm hít sắt vậy, nó có năng lực này. Chúng 

ta thấy, thông thường báo chí khi xem qua một lần thì quyết 

định không muốn xem lần thứ hai, nó không có năng lực này. 

Nhưng Kinh Phật thì xem cả đời cũng không chán, càng xem 

càng thích. Đây là năng lực của “Nhiếp”. 

“Thường” là đạo  lý  và  phương pháp đã nói  ở trong  đó 

vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Bất  kể  ở  thời  đại  nào,  bất  kể  ở 

trong hoàn cảnh nào cũng đều đúng cả, nó đều có lợi ích đối 

với bạn. Đây là “Thường”. 

“Pháp” là quy tắc. Bất luận là ở nơi nào, ở thời đại nào, 

bất kể chúng sanh nào tu hành nếu dựa theo quy tắc này thì 

chắc chắn có thể thành tựu. Cho nên đầy đủ bốn ý nghĩa này 

thì được gọi đó là “Kinh”. 

Toàn  bộ  tựa  đề  Phật  Thuyết  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo 

Kinh ở phần trên tôi đã nói với quí vị rồi. Ý nghĩa chữ “Phật 

Thuyết” này không giống các Kinh điển khác, mà giống như 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

77 

“Phật Thuyết” trong Kinh Tịnh Độ đã nói là mười phương ba 

đời tất cả chư Phật Như Lai đều nói, không phải một vị Phật 

nói.  Phật  nói  mười  loại  nghiệp  đạo,  thiện  pháp  này  giúp 

chúng  ta,  bất  luận  là  tu  học  pháp  môn  nào,  thậm  chí  là  bất 

luận bạn tu học môn phái nào, dựa trên cơ sở này dụng công 

phu thì bạn chắc chắn thành tựu. 



 



IV. NH¢N §Ò 

Đề Kinh chúng ta đã giới thiệu rồi, tiếp theo giới thiệu nhân 

đề. Kinh Phật là do Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Sau khi Phật 

diệt độ, đệ tử Phật đem nó kết tập viết thành văn tự và trở thành 

Kinh điển. Văn tự viết đương thời là văn tự của Ấn Độ xưa, là 

Phạn văn. Hiện nay người Ấn Độ cũng không dùng văn tự này 

nữa.  Khi  lưu  truyền  đến  Trung  Quốc  thì  cần  phải  thông  qua 

phiên dịch, vì vậy Kinh Phật nhất định phải có tên của người 

phiên dịch. Người phiên dịch là người chủ trì phiên dịch Kinh. 

Trên thực tế người tham gia phiên dịch rất nhiều, năm xưa ở 

Trung Quốc, viện phiên dịch nổi tiếng nhất là viện phiên dịch 

của Đại Sư Cưu-Ma-La-Thập có hơn 400 người và viện phiên 

dịch  của  Đại  Sư  Huyền  Trang  có  đến  hơn  600  người,  đây  là 

những viện dịch Kinh có quy mô rất lớn. Người phiên dịch là 

trưởng viện, là người phụ trách của viện dịch Kinh đương thời. 

Chúng ta phải biết nhân viên dịch Kinh rất nhiều, cho ta thấy 

công  việc  này  vô  cùng  thận  trọng,  không  phải  một  người  tự 

mình dịch, mà là có rất nhiều người tham gia. 

Nhân đề: “Đường Vu Điền, Tam Tạng pháp sư, Thực-

xoa-nan-đà dịch”. 

“Đường” là đại biểu cho niên đại. Bộ Kinh này là được 

dịch vào đời Đường. 

78  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Vu Điền” là quê quán của pháp sư. Chỗ này nói rõ cho 

chúng ta thấy, Ngài là người nước Vu Điền. Vu Điền (hiện 

nay gọi là Hòa Điền) nằm ở phía nam Tân Cương hiện nay, 

lúc bấy giờ là một nước nhỏ ở Tây Vực, là nơi buôn bán chủ 

yếu từ Trung Quốc đến Châu Âu, đây chính là trung tâm văn 

hóa thương nghiệp. 

“Tam  Tạng  Pháp  sư”,  dùng  cách nói  hiện  nay  mà  nói, 

tức là học lực của Ngài thông đạt tam Tạng mới có thể gọi là 

Tam Tạng Pháp sư. Người chủ trì phiên dịch Kinh điển này 

cần phải thông đạt Tam Tạng, vì vậy đại đức dịch Kinh đều 

là Tam Tạng Pháp sư. 

“Thực-xoa-nan-đà”  là  tên  của  Ngài,  đây  là  dùng  Phạn 

văn để đặt tên, ý nghĩa là “hỷ học”. Danh nghĩa đều rất hay, 

là thích học tập. Điều này trong quá trình học Phật của chúng 

ta,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia  đều  rất  quan  trọng.  Người 

Trung Quốc gọi là “hiếu học”. Người hiếu học thì chắc chắn 

có thể thành tựu, bất luận là thế pháp hay Phật pháp. Nếu như 

người không hiếu học, lười biếng thì học nghiệp, đạo nghiệp 

đương nhiên không thể thành tựu. Vì vậy chúng ta đọc hàm 

nghĩa  danh  hiệu  của  vị  pháp  sư  này,  chúng  ta  cũng  cần  cố 

gắng học tập theo Ngài. 

Pháp sư đến Trung Quốc vào thời đại Võ Tắc Thiên triều 

Đường.  Trong  những  bản  dịch  của  Ngài,  nổi  tiếng  nhất  và 

thịnh hành nhất mà người Trung Quốc vô cùng thích đọc là 

Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh.  Ngoài  ra  còn  một  bộ 

Kinh khác vô cùng quan trọng là Bát Thập Hoa Nghiêm, đây 

là bản mà hiện nay chúng ta chọn dùng để học Hoa Nghiêm, 

chính là do Đại Sư Thực-xoa-nan-đà phiên dịch (bản gồm 80 

quyển).  Từ  đó  cho  thấy,  sự  cống  hiến  của  pháp  sư  đối  với 

Phật  giáo  Trung  Quốc  là  rất  lớn  và  sức  ảnh  hưởng  đối  với 

Phật  giáo  Trung  Quốc  không  kém  hơn  so  với  La  Thập, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

79 

Huyền Trang. Trong lịch sử dịch Kinh, Ngài là một nhân vật 

rất quan trọng. 

Chữ cuối cùng là “dịch”, “dịch” là phiên dịch, đem Phạn 

văn  phiên  dịch  thành  Hoa  văn.  Ý  nghĩa  này  không  cần  nói 

nhiều nữa, trong Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Địa Tạng chúng ta 

cũng đã từng báo cáo cặn kẽ rồi, tôi chỉ giới thiệu đơn giản 

đến đây thôi. 



 



V.  PHÇN KINH V¡N 

Kinh  văn:  “Như  thị  ngã  văn,  nhất  thời,  Phật  tại  Sa-

kiệt-la  Long  cung,  dữ  bát  thiên  đại  tỳ  khưu  chúng,  tam 

vạn nhị thiên Bồ Tát Ma-ha-tát câu”. 

Đoạn  Kinh  văn  này  chúng  ta  phải  đặc  biệt  lưu  ý,  nhất 

định không được lơ là, tại sao vậy? Vì nó không giống như 

những Kinh văn khác. Chúng ta đọc Kinh Di Đà, Kinh Di Đà 

là Phật giảng tại Vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, là giảng tại nhân 

gian.  Bộ  Kinh  Thập  Thiện  là  giảng  tại  Long  cung,  hay  nói 

cách khác, không phải giảng tại nhân gian, thế là người hiện 

nay liền nảy sinh nghi ngờ là bộ Kinh này có phải do người 

đời sau ngụy tạo không, làm gì có Long cung? Hiện nay khoa 

học  kỹ  thuật  phát  triển,  tàu  ngầm  đã  đi  xuống  đến  tận  đáy 

biển, gần như không có chỗ nào mà chưa đi đến, hoàn toàn 

không hề phát hiện thấy Long cung. Vấn đề này chúng ta cần 

phải có sự giải thích hợp tình hợp lý để giúp chúng ta đoạn 

nghi sanh tín. 

Chúng  ta  bắt  đầu  xem  từ  câu  thứ  nhất:  “Như  thị  ngã 

văn”. “Như thị”, đoạn văn tự này không phải do Phật nói mà 

do tôn giả A-nan phụ thêm vào khi kết tập Kinh điển, từ câu 

tiếp theo mới là do Phật nói. “Như thị” chính là chỉ bộ Kinh 

80  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này, “Ngã” là tôn giả A-nan tự xưng, bộ Kinh này là do tôi 

(tức Ngài A-nan) đích thân nghe Phật nói ra. “Văn” là chính 

tôi nghe, không phải truyền thuyết, do đích thân Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói. 

Vì vậy “Như thị” là từ chỉ pháp, tức là chỉ riêng một bộ 

Kinh này. Ý này thì cạn, nó còn có một ý nghĩa khác rất sâu 

xa. Ở trong Đại Trí Độ Luận, một câu này gồm bốn chữ,  ở 

trong  văn  “Luận”,  tôi  nhớ  dường  như  là  đã  chiếm  hơn  bốn 

quyển chỉ để giải thích bốn chữ này. Nếu như dùng chú giải 

của Đại Trí Độ Luận để giảng thì có thể một câu này chúng 

ta giảng một tháng cũng không xong. Từ đó cho thấy, Kinh 

Phật từng câu từng chữ đều chứa vô lượng nghĩa. Lời nói này 

là chân thật, hoàn toàn không giả dối. 

“Như” là nói chân như, tự tánh. Chỉ có chân như tự tánh 

mới  là  “thị”.  Hay  nói  cách  khác,  ngoài  chân  như  tự  tánh  ra 

đều là “phi”, đều không thị, ở trong Phật pháp gọi là chân và 

vọng.  Tại  sao  nói  ngoài  chân  tánh  đều  là  không  thị?  Ngoài 

chân tánh đều là huyễn tướng. Trong Kinh Kim Cang nói rất 

hay: “Tất cả pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt”. “Tất 

cả  pháp  hữu  vi”  có  hay  không  vậy?  Có!  Tuy  có,  nhưng  nó 

không phải thật. Cái chân như năng biến là thật; hiện tượng 

sở biến là hư huyễn, là không chân thật. Không những là hư 

huyễn  không  chân  thật  mà  còn  cho  chúng  ta  biết  nó  không 

tồn tại, cho nên cuối Kinh Kim Cang nói: “Như sương như 

điện chớp, nên quán sát như thế”, bạn liền thấy được chân 

tướng của hiện tượng vũ trụ. 

Phàm  phu chúng ta bị che lấp bởi những cảnh giới hư 

huyễn này, cũng giống như hiện nay chúng ta xem điện ảnh 

vậy, bị hình ảnh điện ảnh lừa nên cứ cho rằng hình ảnh đó 

là chân thật, thực ra nó là giả. Cái giả này mỗi người chúng 

ta đều có thể thể hội được. Nhưng nếu nói tất cả cảnh giới 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

81 

hiện thực này của chúng ta là giả thì rất nhiều người không 

có cách gì thể hội được, cho rằng đây là chân thật. Đạo lý 

này trước đây ở trong Kinh Hoa Nghiêm chúng tôi đã tốn 

rất  nhiều  thời  gian  giới  thiệu  tường  tận  với  quý  vị  rồi. 

Trong  đó  nói  rõ  mọi  hiện  tượng  biến  đổi,  sinh  diệt  theo 

từng  sát  na,  vì  vậy  nó  không  phải  thật,  không  thật  sự  tồn 

tại. Thật sự tồn tại là pháp tánh năng biến. Pháp tánh cũng 

gọi là chân như. 

Tất  cả  pháp  mà  Thế  Tôn  đã  nói  cho  chúng  ta  đều  là  từ 

trong tự tánh lưu xuất ra, cho nên gọi là “Như thị”, tuyệt đối 

không  phải  sinh  ra  từ  trong  ý  nghĩ  của  chúng  ta.  Hiện  nay 

người thông thường gọi là  ý  nghĩ, tư  tưởng,  quan niệm  của 

chúng ta. Ở trong Phật pháp gọi là tâm, ý, thức. Tâm là A Lại 

Da, ý là Mạc Na, thức chính là ý thức, chúng ta gọi là thức 

thứ sáu, quyết không phải từ đây lưu xuất ra. Nhưng tư tưởng 

tri kiến của chúng sanh trong thập pháp giới không lìa tâm ý 

thức.  Lìa  tâm  ý  thức  liền  thoát  khỏi  thập  pháp  giới.  Thoát 

khỏi  thập pháp  giới chúng ta liền  vào  Nhất  Chân  Pháp  giới 

(trong  Kinh  Phật  có  một  danh  từ  gọi  là  “Nhất  Chân  Pháp 

giới”). Vào Nhất Chân Pháp giới thì chính là chư Phật Như 

Lai mà trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Pháp Thân Đại Sĩ, đây 

là  đến  cuối  cùng  giải  thoát,  đích  thực  được  đại  viên  mãn. 

Trong Thiền tông nói: “Mặt mũi xưa nay, trước khi cha mẹ 

chưa sanh”, chúng ta đã tìm được rồi, trở về với tự tánh. 

Trở về tự tánh có lợi ích gì vậy? Lợi ích rất nhiều, trở về 

tự tánh là tìm được chính mình. Chân tâm tự tánh của mình 

biến  hiện  ra  hư  không  pháp  giới,  mười  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm. Dùng cách nói hiện nay mà nói là bạn có thể tự 

làm chủ. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều là cảnh 

giới hưởng thụ, thọ dụng của mình, người này chúng ta gọi là 

chư Phật Bồ Tát. 

82  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Khi chưa có thể chứng đắc, chúng ta ở trong cảnh giới hư 

huyễn do tự tánh biến hiện ra. Đời sống của chúng ta không 

tự  do,  chúng  ta  bị  cảnh  giới  chuyển  nên  khổ  không  thể  nói 

nên lời. Bản thân chúng ta ở trong cảnh giới không thể làm 

chủ. Ai làm chủ vậy? Nghiệp lực làm chủ! Sau khi minh tâm 

kiến tánh thì không phải nghiệp lực làm chủ, mà tự mình làm 

chủ.  Chưa  kiến  tánh,  quyết  định  không  có  “ngã”.  Ở  trong 

Phật pháp gọi là “thường, lạc, ngã, tịnh”, đây gọi là bốn tịnh 

đức, là có thật, quyết định không giả. Nhưng chúng ta chưa 

kiến tánh nên nó là hữu danh vô thực. Thế gian chúng ta có 

bốn danh tự “thường, lạc, ngã, tịnh” nhưng trên thực tế hoàn 

toàn không có. 

“Thường” là vĩnh hằng bất biến. Hoàn cảnh hiện thực của 

chúng ta, xác thân này có sự thay đổi của sinh lão bệnh tử; 

thực  vật  có  sinh  trụ  dị  diệt;  khoáng  vật  có  thành  trụ  hoại 

không, vậy thì làm gì có “thường” chứ? “Thường” không có, 

“lạc” cũng không! 

“Lạc” là gì vậy? Chúng ta đều không nghĩ ra, Phật nói 

rất thấu triệt,  “lạc” là  cái khổ  của chúng  ta tạm  thời dừng 

lại, bạn liền cảm thấy lạc. Lấy một ví dụ rất đơn giản, mỗi 

ngày  bạn  phải  ăn  ba  bữa  cơm,  nếu  không  ăn  một  bữa  thì 

đói rất khổ sở. Khi bạn ăn no rồi, cái khổ đói đó tạm thời 

dừng  lại  một  chút,  cảm  thấy  tạm  ổn,  rất  vui.  Đến  giờ  mà 

không ăn thì  cái khổ lập tức hiện tiền. Chỉ  có khổ, không 

có lạc! Cho nên nói với phàm phu lục đạo khổ là thật, vui 

là giả, thật sự không có vui. 

“Ngã” là gì vậy? Ngã là tự mình có thể làm chủ mới gọi 

là  ngã.  Bản  thân  chúng  ta  không  thể  làm  chủ,  nếu  tự  mình 

thật sự có thể làm chủ, vậy năm nào cũng 18 tuổi thì tốt biết 

bao. Điều này chúng ta làm không được, tự mình không thể 

làm chủ được với chính mình. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

83 

“Tịnh” thì không cần phải nói nữa. “Tịnh” là thân tâm 

thanh  tịnh.  Trong  tâm  chúng  ta  không  sạch  vì  có  thị  phi 

nhân  ngã,  có  tham-sân-si-mạn.  Thân  này  lại  càng  không 

sạch. Ở Singapore, khu vực nhiệt đới này, một ngày không 

tắm rửa, bạn thấy trên người chảy mồ hôi thối, làm gì sạch 

được chứ? 

Cho  nên,  bốn  chữ  “thường,  lạc,  ngã,  tịnh”  này,  không 

những  phàm  phu  lục  đạo  không  có,  mà  pháp  giới  tứ  thánh 

cũng  không  có.  Người  ở  Pháp  giới  Nhất  Chân  thì  có  thật. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói với chúng ta, người và tất cả 

vạn vật ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thường trụ bất biến, 

“thường,  lạc,  ngã,  tịnh”  họ  thảy  đều  đầy  đủ,  đây  là  thật, 

không phải giả. 

Kinh giáo mà tất cả chư Phật Như Lai đã nói với tất cả 

chúng sanh  trong  pháp giới  mười  phương là gì  vậy?  Là hai 

chữ “như thị” mà thôi. “Như” là gì? Là chân tướng sự thật, 

những điều Phật đã nói chắc chắn là hoàn toàn tương ưng với 

chân tướng sự thật, Phật không hề thêm cũng không hề bớt đi 

tí nào, điều đã nói hoàn toàn tương đồng với chân tướng sự 

thật, đây gọi là “như thị”. Ý này thì tương đối sâu một chút. 

Cho  nên,  Phật  nhất  định  không  có  ý  của  mình,  nhất  định 

không có sự sáng tạo của mình. Trên thực tế nói sáng tạo đều 

là hư vọng cả, không phải chân thật. Những điều Phật đã nói 

hoàn  toàn  là  thấy  sao  nói  vậy,  Ngài  đem  đạo  lý  sự  tướng, 

nhân quả của vũ trụ nhân sinh, sự chuyển biến của nhân quả, 

sự tương tục của nhân quả nói ra cho chúng ta mà thôi. Từ đó 

cho  thấy,  từng  câu mà  chư  Phật  Như  Lai  nói  ra  đều  là  tình 

cảnh  đời  sống  hiện  thực  của  chúng  ta,  vậy  mới  hiểu  được 

Phật pháp có quan hệ vô cùng mật thiết với bản thân chúng 

ta. Học Phật pháp là để hiểu rõ chính mình, nhận thức hoàn 

cảnh sống thật sự của mình, chẳng qua là như vậy mà thôi. 

84  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Từ đó cho thấy, nền giáo dục Phật pháp là nền giáo dục 

chân thật cứu cánh viên mãn hàng đầu trong thế gian, chúng 

ta không thể không biết, không thể không học tập. Thông qua 

học  tập  này,  chúng  ta  mới  đích  thực  nhận  thức  được  chính 

mình,  hiểu  rõ  chân  tướng  môi  trường  sống  của  mình.  Khế 

nhập vào cảnh giới này, ở trong Kinh Phật gọi là Bồ Tát. Nếu 

như đạt đến cứu cánh viên mãn thì được gọi là Phật Đà. Vì 

vậy Phật Đà, Bồ Tát là danh xưng trong giai đoạn tu học giáo 

dục của Phật. Nhưng giai đoạn này là giai đoạn bạn có thành 

quả. Giai đoạn thứ nhất xưng bạn là A La Hán, giai đoạn thứ 

hai xưng bạn là Bồ Tát, giai đoạn cao nhất xưng bạn là Phật 

Đà.  Cho  nên,  những  danh  xưng  này  không  phải  thần  tiên. 

Chúng ta đem Phật Bồ Tát coi như thần tiên là sai rồi. Các 

Ngài là đại biểu cho giai đoạn tu học. 

Bốn  chữ  “Như  thị  ngã  văn”  là  do  tôn  giả  A  Nan  vì 

chúng  ta  nói  ra.  Những  lời  này  không  phải  Ngài  tự  mình 

nói,  mà  đích thân nghe Phật nói ra.  Phật  cũng không phải 

lấy ý riêng của mình, mà là chân tướng sự thật vũ trụ nhân 

sinh. Vì vậy, khi nói ra bốn câu này làm chúng ta sinh khởi 

tâm cung kính, sinh khởi tâm tôn kính, tâm tín ngưỡng, cho 

nên “Như thị” được gọi là “tín thành tựu”, “ngã văn” là văn 

thành tựu. 

Kinh  văn:  “Nhất  thời,  Phật  tại  Sa-kiệt-la  Long  cung, 

dữ bát thiên đại tỳ khưu chúng, tam vạn nhị thiên Bồ Tát 

Ma-ha-tát câu”. 

“Nhất  thời” là thời gian, thời gian  Phật nói  Kinh.  Thời 

gian  ở  đây  không  dùng  ngày,  tháng,  năm  mà  dùng  “nhất 

thời”,  ý  nghĩa  ở  trong  đây  rất  sâu.  Phàm  phu  chúng  ta,  đặc 

biệt là người Trung Quốc đối với lịch sử vô cùng xem trọng, 

thời gian, địa điểm đều nhất định phải khảo chứng vô cùng 

chính  xác,  không  được  có  sai  lầm.  Nhưng  trong  Kinh  Phật 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

85 

bảo với chúng ta, thời gian và không gian đều là khái niệm 

trừu  tượng,  hoàn  toàn  không  có  thật.  Vì  vậy  ý  nghĩa  của 

“nhất thời” không những là rất sâu, mà còn rất xác thực, so 

với chúng ta ghi chép năm tháng ngày giờ có thể nói là còn 

chính xác hơn rất nhiều. 

“Nhất”,  cổ  đức  có  rất  nhiều  cách  giảng,  cách  nói  thông 

thường nhất, nếu dùng cách nói hiện nay mà nói thì chính là 

cơ duyên chín muồi rồi. Khi cơ duyên chín muồi thì lúc này 

được gọi là “nhất thời”. Nếu như duyên không chín muồi, nói 

ra cũng chẳng lợi ích gì, cho nên nói sư chất đạo hợp, đây là 

“nhất thời”. 

Nếu  như  nói  từ  trên  lý,  Thiền  tông  có  một  câu  nói: 

“Thức đắc nhất, vạn sự tất”. Và lại nói là “vạn pháp quy 

nhất”. Chữ “Nhất” này chính là tương ưng với tự tánh, cái ý 

này rất sâu. Trong Tịnh Độ tông chính là “nhất tâm bất loạn”. 

Cảnh  giới  mà  nhất  tâm  bất  loạn hiện  ra là  Nhất  Chân  Pháp 

giới. Tâm vừa loạn, Nhất Chân Pháp giới liền biến thành thập 

pháp  giới,  biến thành vô  lượng vô  biên pháp  giới.  Nếu  như 

chúng  ta  thật  sự  tâm  quy  nhất,  một  niệm  không  sanh,  nhất 

tâm bất loạn, thì hết thảy Kinh mà tất cả chư Phật Như Lai đã 

nói đều viên mãn hiện tiền, đây mới gọi là “nhất thời” đích 

thực.  Đây  là  nói  từ  trên  lý,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  mới  có  thể 

chứng  được.  Với  cảnh  giới  của  chúng  ta  hiện  nay  nói  “sư 

chất đạo hợp” là rất hợp lý. Duyên nghe Kinh, duyên giảng 

Kinh vào lúc này đã chín muồi, vì vậy đây gọi là “nhất thời”, 

không ghi chép năm tháng ngày giờ. 

Trong truyện sử  Trung  Quốc  có ghi chép,  Trí  Giả Đại 

Sư tụng Kinh Pháp Hoa, khi tụng đến Phẩm Dược Vương, 

Ngài  bỗng nhiên nhập  định.  Ở trong định,  Ngài nhìn  thấy 

Phật  Thích  Ca Mâu Ni đang giảng Kinh  Pháp  Hoa tại núi 

Linh  Thứu,  Ngài  cũng  có  tham  gia  trong  hội  này  và  đã 

86  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nghe được đoạn Kinh này. Sau khi xuất định, Ngài nói cho 

mọi người biết Phật Thích Ca Mâu Ni giảng hội Kinh Pháp 

Hoa vẫn chưa tan. Đây có thật hay không vậy? Đây là thật! 

Trong Kinh Pháp Hoa nói rằng: “Thị pháp trụ pháp vị, thế 

gian tướng thường trụ”. Hiện nay nhà khoa học cũng nói, 

nếu như chúng ta có năng lực vượt qua tốc độ ánh sáng thì 

chúng  ta  có  thể  trở  về  quá  khứ.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

giảng Kinh vào 3.000 năm trước là quá khứ, chúng ta quay 

về  quá  khứ  là  có  thể  tham  gia  vào  pháp  hội  lúc  đó.  Điều 

này chứng tỏ thời gian, không gian không phải là thật. Nếu 

như cơ duyên của bạn chín muồi, giống như Trí Giả Đại Sư 

có sức định như vậy, Ngài có thể quay về quá khứ, cũng có 

thể khế nhập vị lai. 

Trong  thế  gian  này  có  rất  nhiều  nhà  tiên  tri  nói  sự  việc 

của vị lai. Làm sao họ biết vậy? Họ có thể thoát khỏi không 

gian, thời gian nên họ nhìn thấy được. Cổ nhân lại nói, tiên 

tri đại khái có hai loại lớn. Một loại là suy luận từ trên lý số, 

chưa chắc là chính xác, xác suất chính xác không phải 100% 

vì có khi tính bị sai lầm là điều khó tránh khỏi. Nếu như tính 

toán thật giỏi thì rất chính xác. Một loại khác là định công, 

cảnh giới trong định là cảnh giới hiện lượng do đích thân họ 

nhìn  thấy.  Suy  luận  lý  số  là  cảnh  giới  tỉ  lượng.  Cảnh  giới 

hiện lượng là đáng tin cậy nhất, đây là chính mắt nhìn thấy. 

Cảnh giới hiện lượng này được gọi là “nhất thời”. 

Từ đó cho thấy, nếu như ghi năm, tháng, ngày nào đó thì 

chúng ta vĩnh viễn sẽ không có cơ hội tham dự rồi. Ý nghĩa 

“nhất thời” thật quá hay. Chỉ cần chúng ta được nhất tâm bất 

loạn, chúng ta sẽ có năng lực tham dự pháp hội này. Tâm của 

Phật là nhất tâm, tâm của chúng ta cũng là nhất tâm, nhất tâm 

và nhất tâm giao cảm thì cảnh giới liền hiện tiền. Cho nên hai 

chữ “nhất thời” là sống động, không phải chết cứng, nói cho 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

87 

chúng ta biết pháp hội của tất cả chư Phật Như Lai chúng ta 

đều có duyên tham gia, chỉ cần làm đến nhất tâm bất loạn là 

được ngay. 

Tiếp theo, chữ “Phật” đây là chỉ người chủ giảng, người 

giảng  Kinh.  Chữ  “Phật”  ở  đây  là  xưng  Phật  Thích  Ca  Mâu 

Ni, bổn sư của chúng ta, bộ Kinh này là do Ngài giảng. 

“Phật  tại”,  chữ  ‘tại”  này  chúng  ta  không  được  lơ  là, 

không nói “Phật trụ”, trong quan niệm của chúng ta ngày nay 

nói “trụ”, chúng ta trụ ở đâu? Nói “trụ” là sai lầm, “tại” mới 

là chính xác. 

Phật  vô  sở  trụ.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  “Ưng  vô  sở 

trụ nhi sanh kỳ tâm”. Phàm phu chúng ta sai là sai ở chữ 

“trụ”  này.  Trụ  là  có  chấp  trước  kiên  cố,  chúng  ta  thông 

thường nói “trụ” là phan duyên, “tại” là tùy duyên. Chúng ta 

phải thể hội thật kỹ ý nghĩa này. Thực tế Phật trụ ở đâu vậy? 

Tận hư không khắp pháp giới là trụ xứ của Phật, bạn thử nghĩ 

xem  cảnh  giới  này  của  Ngài  bao  lớn,  tâm  lượng  bao  lớn? 

Trong quan niệm của phàm phu chúng ta, tôi có căn nhà nhỏ 

đây chính là trụ xứ của tôi, cảnh giới rất nhỏ, tâm lượng cũng 

nhỏ, đã mê mất tự tánh. Cho nên, trong Kinh điển từng câu 

từng  chữ  đều  hàm  chứa  ý  nghĩa  rất  thâm  sâu,  đây  là  điều 

chúng ta cần phải nên học tập. 

Chúng  ta  ngày  nay  “tại”  Singapore,  quyết  không  phải 

“trụ”  Singapore.  “Trụ”  Singapore  vậy  là  vọng  tưởng,  phân 

biệt,  chấp  trước  đều  khởi  lên  ngay;  “tại”  thì  không  có. 

Chẳng  nơi  nào  mà  không  có,  ở  nơi  nào  có  duyên  thì  liền 

hiện thân ở nơi đó, chư Phật Như Lai là như vậy. Hiện nay 

chúng  ta  tuy  chưa  được  tự  tại  như  vậy,  nhưng  cũng  tương 

tự. Tương tự thì chúng ta có thể làm được, nơi nào có duyên 

thì  chúng  ta  cũng  muốn  đến  nơi  đó  để  tham  gia  pháp  hội, 

88  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

giảng Kinh hoằng pháp. Nơi nào có duyên thì sẽ đến nơi đó, 

dứt khoát không có một trú xứ cố định, có trú xứ cố định là 

hỏng  ngay,  là  hoàn  toàn  trái  ngược  với  “vô  trụ  sanh  tâm” 

rồi. “Vô trụ sanh tâm” là giác, trái ngược lại là mê. Vì vậy ở 

trong Kinh Phật, chúng ta không nhìn thấy “Phật trụ” mà chỉ 

nhìn thấy “Phật tại”. 

“Sa-kiệt-la”  là  tiếng  Phạn,  ý  nghĩa  của  nó  là  “biển 

mặn”. Chúng ta biết nước ở biển đều có vị mặn. Chữ biển 

mặn này, khả năng Phật năm ấy còn tại thế chính là chỉ Ấn 

Độ Dương. 

“Long cung”, chúng ta biết đây là đạo tràng của Ngài Bồ 

Tát Đại Long. Vị Bồ Tát này cũng là Pháp Thân Đại Sĩ. Thế 

là  chúng  ta  liền  nghĩ  đến  tần  số  không  gian  của  Ngài  là 

không giống với chúng ta. Cách nói này nếu như mọi người 

khó thể hội thì chúng tôi dùng ví dụ để nói, bạn sẽ dễ  hiểu 

hơn. Giống như hiện nay chúng ta xem màn ảnh truyền hình, 

kênh của nó khác với chúng ta, quả thật là ở trong một màn 

ảnh nhưng có nhiều kênh khác nhau. Ngày nay chúng ta đối 

với truyền hình rất quen thuộc, chuyển một kênh liền chuyển 

một  chương  trình.  Vì  vậy  Bồ  Tát  Đại  Long  có  hay  không? 

Có, không phải không có. Nếu bạn chuyển kênh thì liền nhìn 

thấy họ ngay. Bạn không chuyển kênh mà đi tìm, thì tìm thế 

nào cũng không thấy. 

Ngày nay khoa học phát triển, tàu ngầm được chế tạo rất 

tinh vi, có thể xuống đến tận đáy biển, toàn bộ biển trên địa 

cầu đã tìm khắp rồi nhưng không hề thấy Long cung. Nguyên 

nhân gì vậy? Kênh không tương đồng. Hiểu rõ đạo lý này thì 

vấn  đề này  liền  có đáp  án ngay.  Không  chỉ không gian của 

Bồ Tát Đại Long không cùng tần số với chúng ta, mà có rất 

nhiều không gian của quỷ thần cũng không cùng tần số với 

chúng ta. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

89 

Như chúng ta xem thấy ở trong truyện sử,  Đại Sư Pháp 

Chiếu  đời  Đường  nhìn  thấy  Bồ  Tát  Văn  Thù  tại  chùa  Trúc 

Lâm  Đại  Thánh  ở  Ngũ  Đài  Sơn.  Chúng  ta  tin  chắc  Ngài 

không  phải  vọng  ngữ.  Đây  là  Ngài  có  cái  duyên  đặc  thù, 

chính là cái mà người hiện nay chúng ta gọi là đã đi vào cánh 

cửa thời gian, Ngài bước vào một không gian không cùng tần 

số  khác,  nhìn  thấy  chùa  Trúc  Lâm  Đại  Thánh,  Bồ  Tát  Văn 

Thù  đang  giảng  Kinh.  Ngài  còn  nghe  được  một  hội  và  còn 

thỉnh  giáo  rất  nhiều  vấn  đề  với  Bồ  Tát  Văn  Thù.  Ngài  hỏi 

rằng: “Căn tánh của người thời kỳ Mạt Pháp dần dần chậm 

lụt, vậy thì tu học pháp môn nào là thích hợp nhất?”. Bồ Tát 

Văn Thù dạy Ngài tu pháp môn niệm Phật. Ngài thỉnh giáo 

Bồ Tát Văn Thù: “Niệm vị Phật nào?”. Bồ Tát Văn Thù dạy 

Ngài niệm Phật A Di Đà và còn niệm mấy câu cho Ngài nghe 

nữa. Ngài mô phỏng theo, học được rồi, nên về sau truyền lại 

“Ngũ Hội Niệm Phật”. “Ngũ Hội Niệm Phật” là đích thân Bồ 

Tát Văn Thù truyền cho Pháp Chiếu. Về sau, Ngài xây niệm 

Phật  đường,  Ngài  niệm  Phật,  không  tham  thiền  nữa.  Người 

đương thời tôn xưng Ngài là “Ngũ Hội Pháp Sư”. 

Hiện  nay,  chúng  ta  nghe  thấy  có  niệm  “Ngũ  Hội  Niệm 

Phật” ở trong băng ghi âm. Tôi e rằng đây không phải là cách 

niệm  của  Thiền  sư  Pháp  Chiếu.  Tại  sao  vậy?  Hiện  nay  tôi 

nghe loại âm nhạc này tâm không thể định được. Tâm không 

thể  định  thì  làm  sao  thành  tựu?  Đây  là  một  cách  thức  biện 

biệt lợi hại của chúng ta. Phật hiệu này sau khi chúng ta tiếp 

xúc,  thân  tâm  thanh  tịnh  thì  đây  là  cảnh  giới  tốt,  có  lợi  ích 

đối với ta. Nếu như sau khi ta tiếp xúc thân tâm ta không thể 

an định được, thì pháp môn này là không thích hợp cho ta tu 

học. Nhưng người viết bản nhạc này lại là một vị pháp sư đầu 

năm Dân Quốc, ông hiểu âm nhạc nên viết cũng rất hay, tiếp 

dẫn người sơ cơ rất tốt. Như hiện nay ở trong nhiều trường 

90  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hợp tụ hội biểu diễn thì hay, khiến những người sơ học này 

xem nó như một ca khúc để hát, điều này tốt. Nếu người thật 

sự dụng công phu thì phương pháp tụng niệm này không dễ 

gì nhiếp tâm, điều này chúng ta cần phải hiểu cho rõ. 

Sau  khi  Thiền  sư  Pháp  Chiếu  rời  khỏi  chùa  Trúc  Lâm, 

trên đường về Ngài làm dấu để khỏi bị quên, khỏi lạc đường, 

để lần sau còn có thể trở lại. Đang lúc làm dấu, quay đầu lại 

nhìn thì không thấy chùa Trúc Lâm Đại Thánh nữa, chỉ nhìn 

thấy một vùng núi hoang, khi đó Ngài mới biết là Bồ Tát thị 

hiện.  Đó  chính  là  khi  rời  khỏi  chùa  Trúc  Lâm  Đại  Thánh, 

Ngài lại quay về thời gian và không gian này của chúng ta, 

về đến tần số này thì không thấy tần số kia nữa. Đây là một 

ví dụ rất hay. 

Ngoài ra còn có một ví dụ khác rất thù thắng. Ở trong 

Phật pháp chúng ta, mọi người thường hay bái sám Từ Bi 

Tam Muội Thủy Sám, đây là câu chuyện về Quốc sư Ngộ 

Đạt vào thời nhà Đường. Quốc sư Ngộ Đạt gặp tôn giả Ca 

Nặc  Ca  tại  Tứ  Xuyên,  đó  cũng  là  chuyện  không  cùng  tần 

số. Ngài bị bệnh mụt ghẻ hình mặt người, vô phương chữa 

trị.  Trước  kia,  lúc  còn  trẻ,  Ngài  gặp  một  người  xuất  gia 

nghèo khổ bị bệnh, Ngài chăm sóc vị ấy vô cùng thành tâm 

thành  ý,  toàn  tâm  toàn  lực  mà  chăm  sóc.  Người  này  liền 

bảo với Ngài là tương lai khi ông bị đại nạn, ông đến tìm 

tôi ở một nơi nọ ở Tứ Xuyên, nơi đó có hai cây cổ thụ. Vì 

vậy sau khi Ngài bị bệnh mụt hình mặt người (câu chuyện 

này  ở  trong  phần  lời  tựa  phía  trước  Tam  Muội  Thủy  Sám 

nói rất rõ ràng), Ngài tìm đến tôn giả Ca Nặc Ca. Tôn giả 

Ca  Nặc  Ca  dùng  nước  từ  bi  tam  muội  rửa  cho  Ngài,  tiêu 

oan giải kết giúp Ngài và đã hóa giải được. Đây là do oan 

gia trái chủ tìm đến, oan gia trái chủ này đi rồi thì mụt ghẻ 

hình mặt người của Ngài liền khỏi. Đây là đạo tràng của A 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

91 

La Hán. Sau khi Quốc sư Ngộ Đạt rời khỏi, quay đầu nhìn 

trở lại thì đạo tràng biến mất, lầu các cung điện toàn bộ đều 

biến mất cả, chỉ còn lại một vùng núi hoang. Đây đều nói 

rõ, thời gian và không gian là không phải thật. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  với  chúng  ta:  “Tất  cả  pháp 

hữu  vi  như  mộng  huyễn  bèo  bọt”,  không  nên  chấp  trước. 

Không những không chấp trước, mà ngay cả phân biệt cũng 

không  nên.  Hơi  có  một  chút  phân  biệt  chấp  trước,  liền  rơi 

vào trong phan duyên. Cho nên Phật dạy chúng ta ở ngay tất 

cả pháp thế xuất thế gian không phân biệt, không chấp trước, 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  bạn  được  đại  tự  tại  ở 

trong tất cả cảnh giới. 

Thập  pháp  giới  có  hay  không  vậy?  Khẳng  định  là  có. 

Ngày  nay  nhà  khoa  học  gọi  là  đời  sống  không  cùng  tần  số 

không  gian,  chúng  ta  dứt  khoát  không  nên  nghi  ngờ.  Chư 

Phật Bồ Tát giảng Kinh thuyết pháp, mỗi một tần số không 

gian  đều  có  chúng  sanh.  Tâm  của  Chư  Phật  Bồ  Tát  bình 

đẳng, thanh tịnh, cho nên ở nơi nào có duyên, các Ngài liền 

đến  nơi  đó  thuyết  pháp.  Vì  vậy  Kinh  này  không  phải  nói  ở 

nhân  gian,  cũng  tức  là  không  phải  nói  tại  không  gian  ba 

chiều,  bốn  chiều  này  của  chúng  ta.  Thính  chúng  cũng  khác 

với Kinh điển thông thường của chúng ta ghi chép. Kinh điển 

thông  thường  thường  ghi  chép:  “Chúng  đại  tỳ  kheo  1.250 

người”. Ở trong Kinh này chúng đại tỳ kheo có 8.000 người, 

chúng  Bồ  Tát  có  32.000  người,  con  số  này  đều  là  đại  biểu 

cho viên mãn. 

“Tỳ  kheo”  là  tiếng  Ấn  Độ,  “Bồ  Tát  Ma-ha-tát”  cũng  là 

tiếng  Ấn  Độ.  Tỳ  kheo  thêm  vào  chữ  đại  thì  không  phải  Tỳ 

kheo  phổ  thông,  mà  là  đại  quyền  thị  hiện.  Bồ  Tát  Đại  thừa 

dùng thân phận Tỳ kheo đến thị hiện, thực ra toàn là Bồ Tát 

Ma-ha-tát, cộng chung lại có bốn vạn người. Đây là pháp hội 

92  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vô  cùng  thù  thắng.  Những  danh  tướng  này  chúng  ta  nghe 

nhiều rồi nên không cần giải thích thêm, có thể tiết kiệm một 

chút thời gian. 

“Chúng”,  chữ  này  cần  giải  thích  sơ  lược  một  chút.  Ở 

trong Kinh chúng ta thường hay nhìn thấy chữ này. Chữ này 

dùng cách nói hiện nay mà nói chính là đoàn thể, người hiện 

nay  gọi  là  đoàn  thể,  chúng  ta  thông  thường  nói  là  đoàn  thể 

nhân  dân,  đoàn  thể  tôn  giáo.  Trong  nhà  Phật  chữ  “chúng” 

này  có  nghĩa  là  đoàn  thể.  “Tỳ  Kheo  chúng”,  theo  cách  nói 

hiện nay đó chính là đoàn thể tôn giáo, hoặc giả nói là đoàn 

thể Phật giáo. Nhưng đoàn thể này khác với đoàn thể thông 

thường,  gọi  là  đoàn thể hòa  hợp.  Cho nên  chúng ta  ở  trong 

Tam  Quy  Y  đọc  đến  “Quy  y  tăng,  chúng  trung  tôn”.  Đoàn 

thể này là đoàn thể đáng được người tôn kính nhất trong tất 

cả  mọi  đoàn  thể  thế  xuất  thế  gian,  tại  sao  vậy?  Vì  người 

người  đều  tuân  thủ  “lục  hòa  kính”,  do  đó  đoàn  thể  này  là 

đáng quý, đáng được người tôn kính, đây là đoàn thể lục hòa 

kính. Tỳ kheo còn như vậy huống hồ là Bồ Tát! Bồ Tát thì 

chúng ta càng không cần phải nói. Cho nên đoàn thể của đệ 

tử Phật là đoàn thể “lục hòa kính”, chúng ta nhất định phải 

hiểu rõ, phải tôn trọng, phải học tập. 

Kinh  văn: “Nhĩ  thời,  Thế  Tôn  cáo Long  vương  ngôn: 

Nhất  thiết  chúng  sanh,  tâm  tưởng  dị cố,  tạo  nghiệp  diệc 

dị, do thị cố hữu, chư thú luân chuyển”. 

Đây là một đoạn nhỏ. Trong đoạn này, Thế Tôn đã nói rõ 

ràng cho chúng ta biết lục đạo luân hồi là do đâu mà có. Một 

câu này là đã đem chân tướng sự thật nói rõ ràng cho chúng 

ta rồi. 

Ngay trong Kinh Đại thừa, chúng ta thường hay đọc thấy 

Phật nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Trong Kinh Hoa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

93 

Nghiêm  nói  với  chúng  ta:  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

biến”. “Thức” ở chỗ này chính là nói tâm tưởng. Bởi do tâm 

tưởng  khác  nhau  nên  tạo  nghiệp  sẽ  không  giống  nhau. 

Nghiệp  có  ba  loại  lớn  là  thân  nghiệp,  ngữ  nghiệp  và  ý 

nghiệp.  Ba  loại  lớn  này  luôn  luôn  lấy  ý  nghiệp  làm  chủ  tể, 

cũng chính là ý nghĩ. Những tạo tác của thân, khẩu đều do ý 

nghĩ quyết định. Niệm thiện thì nghiệp người này tạo là thiện 

nghiệp, niệm ác thì nghiệp người này tạo là ác nghiệp. Pháp 

thế xuất thế, mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều là từ 

tâm  tưởng  sanh.  Đây  là  chân  tướng  sự  thật,  người  thế  gian 

gọi là chân lý. 

Nếu như hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật 

này thì chúng ta sẽ hiểu một cách rõ ràng, tường tận, thông 

suốt, thấu đáo về sự ổn định của xã hội, sự hưng vượng của 

quốc gia và thế giới có hòa bình hay không. Chúng ta bắt 

đầu xem từ đâu? Xem từ tâm tưởng của tất cả chúng sanh, 

họ  đang  nghĩ  cái  gì.  Ở  trong  Kinh  điển,  Thế  Tôn  nói  với 

chúng ta, chúng sanh trong thập pháp giới, cao nhất là pháp 

giới  Phật,  thấp  nhất  là  pháp  giới  địa  ngục,  tâm  tưởng  dĩ 

nhiên  là  vô  cùng  phức  tạp.  Trong  vô  lượng  vô  biên  vọng 

tưởng, ý nghĩ thì cái nào là quan trọng nhất? Ở trong tất cả 

vọng niệm, chúng ta cần tìm ra vọng niệm đứng đầu, nhân 

tố đứng đầu. Phật nói cho chúng ta biết. Chúng ta bắt đầu 

xem từ dưới lên. 

Cõi  địa  ngục,  nghiệp  nhân  đứng  đầu  là  sân  hận,  tật  đố. 

Tâm sân hận, tật đố nặng thì chắc chắn sẽ phá hoại việc thiện 

của người khác. Ý nghĩ lợi ích riêng tư vô cùng kiên cố, loại 

tâm tưởng này sẽ tạo nên cảnh giới địa ngục. Địa ngục từ đâu 

mà có vậy? Từ tâm tưởng sanh. Tâm tưởng của ai sanh vậy? 

Tâm tưởng của chính mình sanh ra, không có liên quan đến 

người khác. Tự mình tạo nghiệp thì tự mình thọ báo, bất luận 

94  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người  nào  cũng  không  thể  thay  thế  được.  Học  Phật,  trước 

tiên  chúng  ta  luôn  cần  phải  hiểu  rõ  ràng  đạo  lý  lớn  này  thì 

chúng ta mới biết mình chắc chắn có thể được cứu. Tại sao 

vậy? Ta không muốn tạo ác nghiệp này, ta không khởi lên ý 

nghĩ này. 

Cõi  ngạ  quỷ,  nghiệp  nhân  đứng  đầu  là  tâm  tham,  tham 

không biết chán. Thực ra cõi nào cũng đầy đủ thập ác nghiệp, 

nhưng ở trong thập ác, nghiêng nặng về điều nào thì Phật bèn 

dùng  điều  này  để  nói  nghiệp  nhân  đứng  đầu.  Cho  nên  tâm 

tham biến thành ngạ quỷ. Có người học Phật, pháp thế gian 

buông xả  rồi, nhưng  lại tham  ái  Phật  pháp.  Họ  đến  cõi nào 

vậy?  Vẫn  là  đọa  cõi  ngạ  quỷ.  Tâm  tham  đọa  ngạ  quỷ,  dứt 

khoát không thể nói tôi đem đối tượng của tham đổi rồi mà, 

tôi không tham pháp thế gian, tôi tham Phật pháp. Bất kể là 

thế pháp hay Phật pháp, tâm tham của bạn không hề đổi. Cho 

nên, trong Kinh Kim Cang Phật khuyên dạy chúng ta: “Pháp 

còn  phải  xả,  huống  hồ  phi  pháp”.  Phật  pháp  cũng  không 

được tham. Phật pháp là dạy chúng ta rõ lý, dạy chúng ta giác 

ngộ, đây là điều tốt. Nhưng chúng ta cũng không được khởi 

tâm tham trong Phật pháp. Pháp thế xuất thế gian nếu chúng 

ta khởi tâm tham thì đều phải rơi vào cõi ngạ quỷ, điều này 

cần hiểu rõ. 

Cõi súc sanh, nghiệp nhân đứng đầu là ngu si. Sao gọi là 

ngu si vậy? Không có trí tuệ, điên đảo trắng đen, không có 

năng lực biện biệt tà chánh, không có năng lực biện biệt thật 

giả. Thậm chí không có năng lực biện biệt thiện ác, thị phi, 

lợi hại, rất dễ dàng nghe tin theo lời đồn đại, trong tâm do dự, 

không dứt khoát. Đây là cõi súc sanh, súc sanh ngu si. Đây là 

ba đường ác. 

Ngoài ba đường ác ở trên, còn có một cõi A-tu-la. Thực 

ra  A-tu-la  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng,  trừ  cõi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

95 

địa ngục là không có A-tu-la ra, trong bốn cõi khác đều có; 

ngạ quỷ, súc sanh, người, trời, trong các cõi này đều có A-tu-

la.  A-tu-la  ở  cõi  nào  vậy?  Là  tùy  danh  xưng  của  cõi  này, 

không xây dựng thêm, thế nên trong Kinh thường nói: “Ngũ 

thú  luân  hồi”,  chính  là  cái  ý  này.  Nếu  như  xem  A-tu-la  là 

một cõi, thì thông thường xem trời A-tu-la là một cõi, đây là 

cõi ở phía trên cõi người. 

Cõi người, nghiệp nhân đứng đầu là gì vậy? Phật nói với 

chúng  ta  ngũ  giới,  thập  thiện.  Người  tu  được  ngũ  giới  thập 

thiện mới có thể được thân người. Cho nên, Phật thường nói: 

“Thân người khó được nhưng dễ mất”. Lời nói này chúng 

ta thử lắng lòng mà suy nghĩ, rất có đạo lý. Chúng ta hiện nay 

có  được  thân  người  rồi,  nhưng  đời  sau  có  thể  được  thân 

người hay không? Hãy suy nghĩ thật kỹ xem, ngũ giới chúng 

ta làm được như thế nào rồi? Thập thiện tu như thế nào rồi? 

Nếu  như  tự  mình  suy  nghĩ  biết  là  ngũ  giới  thập  thiện  chưa 

đạt,  không  đủ  trình  độ,  thì  đời  sau  sẽ  không  thể  được  thân 

người. Thử đem tham-sân-si-mạn của mình so sánh với ngũ 

giới  thập  thiện  mà  xem.  Nếu  như  ngũ  giới  thập  thiện  của 

chúng ta quả thật hơn hẳn ý nghĩ tham-sân-si, thì chúc mừng 

bạn,  đời  sau  vẫn  có thể được  thân  người.  Giả  như  ngũ giới 

thập  thiện  của  bạn  so  với  tham-sân-si  là  không  bằng  tham-

sân-si, ý niệm tham-sân-si quá nặng, ngũ giới thập thiện quá 

mỏng yếu, đời sau nhất định đọa ác đạo. Đây là lời cảnh cáo 

của  Phật  đối  với  chúng  ta:  “Thân  người  khó  được,  nhưng 

dễ mất”. 

Cõi  trời  phải  tu  thượng  phẩm  thập  thiện,  tứ  vô  lượng 

tâm. Tứ vô lượng tâm là “từ bi hỷ xả”. Chúng ta thử nghĩ 

có hay không? Sau đó thử nghĩ, cõi trời mình có phần hay 

không? Cư sĩ Hứa Triết Singapore thường nói, ở trong đời 

sống thường ngày bà vô cùng tự tin, bạn thử xem lòng tin 

96  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

của bà: “Ông trời sẽ phù hộ tôi”. Sau khi chết đi nhất định 

bà được sanh thiên, tiền đồ luôn sáng sủa, không hề có mảy 

may  nghi  ngờ.  Hiện  nay  bà  niệm  Phật  A  Di  Đà,  cầu  sanh 

Tịnh  Độ,  chúng  tôi  biết  bà  nhất  định  vãng  sanh.  Làm  sao 

biết vậy? Tham-sân-si bà quả thật không  còn nữa, dứt hết 

rồi, ngũ giới thập thiện, tứ vô lượng tâm bà đầy đủ cả, vậy 

bà  niệm  Phật  đâu  có  lý  nào  mà  không  vãng  sanh.  Đây  là 

tấm gương, là điển hình của chúng ta. Người ta có thể làm 

được, tại sao chúng ta làm không được chứ? Chướng ngại 

của chúng ta rốt cuộc là ở chỗ nào, phải tìm cho ra chướng 

ngại. Đem những chướng ngại này trừ đi, chúng ta cũng có 

thể làm được. 

Cõi Tu-la cũng nói thêm một chút. Tu-la cũng tu ngũ giới 

thập thiện, cũng tu tứ vô lượng tâm, tại sao lại biến thành Tu-

la vậy? Vì tâm hiếu thắng chưa buông xả, làm gì cũng muốn 

hơn  người  khác.  Thắp  nén  nhang  nơi  cửa  Phật,  họ  cũng  dứt 

khoát  muốn  giành  thắp  trước,  thắp  nhang  đứng  thứ  hai  họ 

cũng không cam tâm. Làm việc tốt cũng đều hiếu thắng. Đây 

là nghiệp nhân của cõi A-tu-la, quả báo A-tu-la. A-tu-la hiếu 

thắng, ưa tranh đấu, ưa tranh hơn với người khác. Ở trên trời 

thường hay đấu tranh với vua trời, ở nhân gian cũng thường 

ưa đi đấu tranh với người, ở cõi nào họ cũng đều ưa thích đấu 

tranh. Họ có phước báo, phước báo là quá khứ trì giới, tu thiện 

tích đức. Nếu như họ có thể khiêm tốn, có thể nhún nhường, 

thì chắc chắn là sinh cõi trời, chứ không phải cõi A-tu-la. 

Lục đạo chỉ giới thiệu sơ lược vậy thôi, là do tâm tưởng 

bất đồng nên sanh ra lục đạo. 

Lên trên nữa, Thanh Văn là tâm tứ đế, Bích Chi Phật là 

tâm  mười  hai  nhân  duyên,  Bồ  Tát  là  tâm  lục  độ,  Chư  Phật 

Như Lai là tâm bình đẳng. Đây là Phật đem nhân tố đứng đầu 

trong thập pháp giới nói cho chúng ta biết. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

97 

Chúng ta từ sáng đến tối nghĩ cái gì? Tự mình bình tĩnh 

tư  duy  liền  biết  được  mình  phải  đi  đến  cõi  nào,  biết  rất  rõ 

ràng,  biết  rất  tường  tận.  Sự  việc  này  đâu  cần  phải  đi  hỏi 

người khác? Sau khi thật sự hiểu rõ rồi, đại đức xưa khuyên 

dạy  chúng  ta  “tự  cầu  đa  phước”,  đây  là  điều  mà  bất  kể  ai 

cũng  không  thể  giúp  được.  Chư  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  cỡ  nào 

cũng không thể giúp được. Bồ Tát từ bi chỉ có thể đem những 

chân  tướng  sự  thật  này  nói  cho  chúng  ta  biết  thôi,  còn  thọ 

quả báo như thế nào đều do chính mình chọn lấy. 

Chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  quay  lại  thử  nhìn  thế  giới 

ngày nay. Sự cấu thành của thế giới, chúng ta cũng cần nên 

nhớ  kỹ  lời  Phật  Đà  đã  nói  là:  “Y  báo  tùy  theo  chánh  báo 

chuyển”. Câu nói này là chân lý, là sự thật. Y báo là gì vậy? 

Là môi trường sống của chúng ta. Ở trong môi trường sống 

của chúng ta, có môi trường nhân sự, có môi trường vật chất. 

Môi trường nhân sự, môi trường vật chất đều thay đổi theo ý 

nghĩ của chúng ta. 

Cư sĩ Hứa Triết gặp chúng tôi, bà nói thế giới trong con 

mắt của bà là thế giới tốt đẹp, trong mắt bà tất cả chúng sanh 

đều  là  lương  thiện,  vì  vậy  bà  sống  trong  thế  giới  tốt  đẹp, 

lương  thiện.  Nhưng  môi  trường  sống  của  chúng  ta  là  ngũ 

trược  ác  thế,  nguyên  nhân  ở  đâu  vậy?  Do  tâm  tưởng  khác 

nhau. Bà nhìn thấy mọi người đều là người thiện, bà chỉ nhìn 

chỗ  tốt  của  người  khác,  chỉ  nhớ  nghĩ  chỗ  thiện  của  người 

khác.  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  hỏi  bà:“Cụ  nhìn  thấy  những 

người bất thiện, những việc bất thiện kia, người ác, việc ác 

cụ nhìn như thế nào?”. Bà nêu ra ví dụ rất hay, giống như ta 

đi  trên  đường,  nhìn  thấy  những  người  lạ  đang  đi  lại  trên 

đường  vậy.  Có  nhìn  thấy  hay  không?  Có  nhìn  thấy!  Có  ấn 

tượng hay không? Không để lại ấn tượng! Thử nghĩ xem khi 

bạn đi trên đường, bạn nhìn thấy những người nào, bạn còn 

98  

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhớ  được  không?  Bạn  nghe  thấy  người  trên  đường  nói 

chuyện, bạn có nhớ họ nói gì không? Không để lại ấn tượng. 

Ấn tượng để lại toàn là ấn tượng tốt. Đây chẳng phải do tâm 

tưởng khác nhau hay sao? “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Ở trong môi trường vật chất, bà cũng chỉ nhớ môi trường tốt, 

tuyệt đối không nhìn thấy môi trường xấu. Loại quan niệm, 

kiến giải, hành vi này của bà há chẳng phải là “cảnh duyên 

không tốt xấu” mà Ngẫu Ích Đại Sư đã nói hay sao? 

Cảnh  là  môi  trường vật  chất,  duyên  là  môi  trường  nhân 

sự. Nhân sự với vật chất bên ngoài quả thật mà nói không có 

tốt  xấu,  không  có  thiện  ác,  cũng  không  có  đúng  sai.  Tất  cả 

mọi đúng sai, thiện ác, tốt xấu là sinh khởi lên từ trong tâm 

của chúng ta. Tâm của ta thuần thiện thì thế giới này tốt đẹp. 

Tâm  của  ta  bất  thiện  thì Thế  giới  Cực  Lạc  cũng  là thế giới 

trược ác. Cho nên câu nói này của Phật chúng ta phải khắc 

ghi  trong  lòng:  “Nhất  thiết  chúng  sanh,  tâm  tưởng  dị  cố, 

tạo nghiệp diệc dị”, quả báo liền khác nhau. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  là  người  đại  tu  hành  chân  chánh,  tâm 

địa của các Ngài là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác, từ bi, vì vậy cảnh giới của các Ngài luôn tốt đẹp. Cảnh 

giới  tốt  đẹp  phải  tự  mình  cầu,  tự  mình  tu,  không  phải  do 

người  khác  cho  bạn.  Bạn  phải  hiểu  được  đạo  lý  này,  hiểu 

được chân tướng sự thật này. Ngày nay chúng ta xoay lại thử 

nhìn  xem  muôn  nghìn  chúng  sanh  ở  trong  thế  gian  này, 

chúng sanh tâm tưởng bất thiện. Bất thiện thế nào vậy? Chỉ 

nhìn thấy khuyết điểm của người khác, chỉ nhớ lỗi lầm của 

người khác,  việc này  là  hỏng rồi.  Thế  gian  không  có  người 

nào là người tốt, thế gian không có việc gì là việc tốt, đọa lạc 

vào trong đây, là cõi ác ở nhân gian. 

Tại  sao  ngày  nay  tỉ  lệ  ly  hôn  cao  như  vậy?  Quí  vị  phải 

hiểu rằng tỉ lệ ly hôn cao thì xã hội loạn động. Toàn bộ kết 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

99 

cấu xã hội là gia đình. Bạn thử xem nhà Nho nói, cái mà nhà 

Nho nói là đạo lý lớn, không thể thay đổi, là chân lý: Cách 

vật, chí tri, thành ý, chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình 

thiên hạ. “Bình thiên hạ” là thiên hạ được công bằng, được 

hòa bình. “Bình thiên hạ” chính là ngày nay chúng ta gọi là 

thế  giới  hòa  bình.  Thế  giới  hòa  bình  là  dựa  vào  sự  hưng 

vượng  của quốc  gia,  mỗi  một  quốc gia đều hưng vượng thì 

thế giới  hòa bình.  Muốn  quốc  gia  hưng  vượng thì  phải  dựa 

vào gia đình. Gia đình dựa vào vợ chồng, tu thân. Hai người 

này có tình cảm với nhau mới kết hôn, sau khi kết hôn rồi, 

đôi bên đều nhìn thấy chướng mắt, đều nhìn vào khuyết điểm 

của  đối  phương,  vậy  là  xong,  không  được  mấy  ngày  đã  ly 

hôn, nhà tan rồi! Gia không tề thì quốc không thể trị, thiên hạ 

sẽ động loạn. 

Cho nên nam nữ kết hôn không phải là việc của hai người 

họ, hai người họ là chuyện nhỏ, họ đã hại đến “cái chung”. 

Thế  giới  này  giống  như  cơ  thể  này  của  chúng  ta  vậy.  Gia 

đình là một tế bào trên cơ thể chúng ta, tế bào này bị bệnh rồi 

thì nó sẽ ảnh hưởng đến sức khỏe của toàn bộ cơ thể. Đạo lý 

này được mấy người biết? Nếu như hai người này cùng nhau 

chỉ nhìn vào cái tốt của đối phương, chỉ nhớ ưu điểm của đối 

phương thì làm sao họ tan vỡ được? Không thể! Chỉ sai có 

một niệm thôi mà hủy diệt hết toàn bộ tiền đồ của mình rồi. 

Đây đích thực là ngu si đến cực điểm. Tại sao có hiện tượng 

này  vậy?  Vì  không  có  người  dạy.  Trong  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ, Phật rất từ bi nói: “Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo 

đức, vô hữu ngữ giả”. Thật đáng thương! 

Cho  nên, sự hòa  bình và ổn định  của  thế  giới  được  xây 

dựng trên cơ sở của giáo dục. Đứng đầu là giáo dục gia đình, 

giáo dục nhà trường, giáo dục xã hội, giáo dục tôn giáo, đây 

là bốn trụ cột lớn. Nếu như giáo dục sụp đổ thì chúng sanh 

100 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chắc chắn phải sống cuộc sống rất đau khổ, xã hội không ổn 

định, thế giới không hòa bình. Cho nên, thời xưa nam nữ kết 

hôn  là  một  sự  nghiệp  lớn  nhất,  nghi  lễ  vô  cùng  long  trọng. 

Đó là báo cho bạn biết, hai người bạn kết hợp lại không phải 

là việc của riêng hai bạn, mà là chuyện đại sự của quốc gia, 

thiên hạ, tức là hy vọng toàn bộ cơ thể này, cái tế bào này của 

bạn được kiện toàn khỏe mạnh, mà không phải tế bào bệnh. 

Đạo  lý  lớn  này  chúng  ta  phải  hiểu.  Cho  nên,  chúng  ta  đọc 

đoạn Kinh văn này liền hiểu được lục đạo luân hồi do đâu mà 

có, sự an nguy của xã hội và thế giới hòa bình được xây dựng 

từ chỗ nào. 




*************** 

 

Kinh văn: “Long vương! Nhữ kiến thử hội, cập đại hải 

trung, hình sắc chủng loại, các biệt bất da? Như thị nhất 

thiết, mị bất do tâm, tạo thiện bất thiện, thân nghiệp, ngữ 

nghiệp, ý nghiệp sở chí”. 

Phần trước, Thế Tôn vừa mở đầu liền đem nghiệp nhân 

của  sáu  cõi  luân  hồi  nói  cho  chúng  ta  biết,  chỉ  một  câu  là 

Ngài nói tột chân tướng sự thật của sáu cõi luân hồi. 

Chúng  ta  hãy  quan  sát  ngôn  từ  của  câu  phía  trước  và ở 

trong  rất nhiều Kinh  luận  Đại thừa,  Thế Tôn nói với  chúng 

ta: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. “Tất cả pháp” ở chỗ 

này nghĩa là từ phương diện lớn mà nói là toàn bộ vũ trụ, từ 

phương diện nhỏ mà nói là “vi trần trên đầu sợi lông”. Đúng 

như  cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc  gọi  là  “lớn  mà  không 

ngoài, nhỏ mà không trong”. Chúng ta thử nghĩ, làm sao họ 

có  thể  nói  được  những  lời  này?  Nếu  như  không  phải  thông 

đạt rốt ráo chân tướng sự thật thì chắc chắn không thể nói ra 

được những lời này. Những lời này cũng chính là trong Kinh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

101 

Bát Nhã Phật gọi là “chư pháp thực tướng”, chân tướng của 

vạn pháp trong vũ trụ nhân sinh. 

Hôm  nay,  chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  Kinh  văn  này.  Phật 

tiến  thêm  một  bước  để  chúng  ta  quan  sát  tỉ  mỉ.  “Long 

vương” là đại biểu cho đại chúng của chúng ta, nếu như nói 

theo chế độ xã hội hiện nay, đây là cách xưng hô vô cùng xác 

đáng. Hiện nay toàn thế giới đều đang hô hào dân chủ, tự do, 

mở cửa, người người đều là chủ, ý nghĩa của “vương” chính 

là chủ. Vào thời đại đế vương, đế vương nói mới có hiệu lực, 

họ có thể làm chủ, ban ra hiệu lệnh thì nhân dân toàn quốc 

phải nghe mệnh lệnh của họ. Người nghe lệnh không tự tại, 

còn  người  ban  ra  hiệu  lệnh  thì  tự  tại,  cho  nên  xưng  họ  là 

“Vương”.  Ngày  nay  dân  chủ  rồi  thì  mỗi  một  người  đều  là 

vương, mỗi người đều có thể làm chủ. 

“Long”  là  thiên  biến  vạn  hóa.  Nếu  dùng  cách  nói  hiện 

nay để nói thì thật khó nghe, là nghĩ tưởng lung tung, “vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước”, đây là cái mà bạn có thể làm 

chủ, hằng ngày bạn cứ vọng tưởng ở trong đó, đây chính là 

đại biểu tất cả chúng sanh. 

Phật  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  chúng  ta  thể  hội  được  rất 

sâu. Ngài đầy đủ trí tuệ viên mãn, nghệ thuật cao độ, cho nên 

nói ra vô cùng sinh động, khiến người nghe được rất hoan hỷ, 

rất hoan nghênh và dễ dàng tiếp nhận. 

“Nhữ  kiến  thử  hội”,  hôm  nay  khai  mạc  đại  hội  thập 

thiện nghiệp đạo, dùng cách nói hiện nay mà nói là chúng 

ta  tổ  chức  hoạt  động  này  với  mục  đích  là  đến  thảo  luận 

thập  thiện  nghiệp  đạo.  Pháp  hội  của  Phật  theo  cách  nói 

hiện  nay  chính  là  hoạt  động,  chúng  ta  tổ  chức  hoạt  động 

này là thảo luận thập thiện nghiệp đạo. Người tham gia vào 

hoạt  động  này,  phía  trước  nói  có  tám  ngàn  chúng  đại  tỳ 

102 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kheo và ba mươi hai ngàn chúng Bồ Tát. Đây là pháp Đại 

thừa, không phải pháp Tiểu thừa. Tuy là nói hai loại nhưng 

trên thực tế bao gồm tất cả già trẻ nam nữ các ngành nghề 

trong  xã  hội,  tỳ  kheo  đại  biểu  chúng  xuất  gia,  Bồ  Tát  tại 

gia và xuất gia đều có. 

Như quí vị đều biết ở Trung Quốc có bốn Bồ Tát lớn là 

Địa  Tạng,  Quán  Âm,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền.  Trong  bốn  Bồ 

Tát  lớn,  chỉ  có  tượng  của  Bồ  Tát  Địa  Tạng  là  tướng  xuất 

gia, Bồ Tát Quán Âm, Văn Thù và Phổ Hiền đều là tướng 

tại  gia,  đây  là  nói  rõ  tại  gia  nhiều  hơn  xuất  gia.  Phàm  là 

người dựa theo phương pháp lý luận của Phật đã truyền đạt 

mà tu học, tu học áp dụng vào trong sinh hoạt thường ngày, 

tức là áp dụng trong đời sống công việc, ứng xử với người, 

với vật, thì người này được gọi là Bồ Tát. Nếu bạn hiểu rõ 

ý nghĩa này thì Kinh văn bạn hiểu được ngay và sẽ không 

có chướng ngại nữa. 

Lần  này  tham  dự  đại  hội  “Cập  đại  hải  trung”.  “Đại 

hải trung” là thí dụ cho xã hội. Phần trước đã nói với quí 

vị là bộ Kinh này Phật giảng tại Long cung Sa-kiệt-la. Sa-

kiệt-la  là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  ý  nghĩa  Trung  văn  là 

“biển  mặn”.  Chúng  ta  biết  nước  biển  đều  có  vị  mặn,  vì 

vậy bạn lập tức thể hội được ý của Phật. Phật thuyết pháp 

đều là ý tại, ngôn ngoài, nghe xong bạn phải hiểu và phải 

thể  hội  được.  Nếu  như  y  văn  giải  nghĩa  thì  là  “tam  thế 

Phật oan”, Phật ba đời đều bị hàm oan, bạn hiểu sai ý của 

Phật  rồi.  Bạn  phải  hiểu  được  Ngài  là  ý  tại,  ngôn  ngoài. 

“Biển mặn” chúng ta rất dễ dàng thể hội được là biển khổ, 

nước  biển  là  khổ,  rất  khó  nuốt.  Đây  chính  là  hình  dung 

khổ  hải  vô  biên.  Bạn  ở  trong  biển  khổ  dường  như  vẫn 

sống rất vui vẻ, rất tự tại, đây gọi là Long vương, Sa-kiệt-

la Long vương, đây là không giác ngộ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

103 

Sa-kiệt-la Long vương là học trò của Phật, là đệ tử Phật 

mộ đạo quy y tam bảo, Ngài cũng là Bồ Tát Ma-ha-tát, chư 

Phật Bồ Tát thị hiện ở trong đây. Biển khổ này chính là hình 

dung sáu cõi, đặc biệt là ba đường ác. Rồng là thuộc về cõi 

súc  sanh,  không  phải  cõi  người,  cho  nên  đại  biểu  cho  ba 

đường ác, ý nghĩa này vô cùng rõ rệt. 

Biển  lớn  chính  là  để  chúng  ta  quan  sát  xã  hội  này,  thế 

giới  này.  Tất  cả  mọi  chúng  sanh  hình  dạng  không  giống 

nhau,  mặc  dù  cùng  là  loài  người  nhưng  hình  dáng  của  loài 

người cũng không giống nhau, có người dáng cao, có người 

dáng  thấp,  có  người  mập,  có  người  ốm;  sắc  màu  da  không 

giống nhau, có người da trắng, da vàng, da đen, v.v... Khác 

biệt  về  chủng  loại  thì  càng  nhiều  nữa,  già  trẻ  nam  nữ,  các 

ngành các nghề. Nếu như mở rộng thêm đến tất cả sinh vật, 

động vật ở trên lục địa, động vật ở trong biển lớn, thì sự khác 

biệt chủng loại hình sắc này thật là quá nhiều. 

Trước tiên, Phật đem những hiện tượng này nói ra, tại sao 

lại có sự khác biệt nhiều như vậy. Phật nói: “Như thị nhất 

thiết”. “Nhất thiết” là không những bao gồm động vật chúng 

ta vừa mới nói, mà còn bao gồm thực vật và cả khoáng vật, 

thật  sự  là  mỗi  mỗi  khác  nhau.  Tiềm  tàng  của  khoáng  sản 

chủng loại thì rất nhiều, có một số loại được con người phát 

hiện và khai thác, khu vực này trở nên giàu có, ví dụ như dầu 

hỏa.  Quí  vị  nên  biết,  còn  có  thời  tiết  nhân  duyên  cũng  mỗi 

mỗi  bất  đồng.  Ví dụ  dầu hỏa,  khoáng  sản  này  nếu như  200 

năm trước được phát hiện và khai thác ra thì cũng không lợi 

ích gì, nó không đáng một xu, tại sao vậy? Vào thời đó chưa 

có xe hơi, chưa có những động lực này nên nó vô dụng. Ngày 

nay khoa học kỹ thuật phát triển, lợi dụng dầu hỏa làm động 

lực thì sự phát hiện này biến thành quí báu. Như vậy chúng ta 

liền  biết  được,  khoáng  vật  ẩn  chứa  ở  phía  dưới,  khai  thác 

104 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng cần có thời tiết nhân duyên, thời xưa có nhưng không 

đáng  một  xu,  cho  nên  nếu  bạn  suy  nghĩ  thật  kỹ  thì  sẽ  thấy 

được tính phức tạp của tất cả sự vật giữa vũ trụ này. 

Tất cả vạn vật được sinh ra như thế nào vậy? Ngày nay 

rất nhiều nhà khoa học đang nghiên cứu, nhà triết học và nhà 

tôn  giáo  cũng  đang  nghiên  cứu,  nhưng  họ  hoàn  toàn  chưa 

đem sự việc này nói rõ ràng, nói sáng tỏ, nói thấu triệt. Điều 

này  thì  trong  Phật  pháp  Đại  thừa  nói  được  rất  rõ  ràng,  rất 

tường tận. Nhưng hiện nay, Phật pháp ở thế gian bị người ta 

chụp lên một lớp bóng tối là mê tín, họ cho rằng Phật pháp là 

mê tín, là tiêu cực, thế là có biết bao nhiêu người không dám 

tiếp cận. Phật pháp đích thực là một kho báu, cho nên được 

gọi là tam bảo, gọi là Phật bảo, pháp bảo. Phật pháp bị chụp 

lên một lớp bóng tối như vậy nên biết bao nhiêu người không 

dám  tiếp  xúc,  bày  ra  trước  mắt  mà  không  được  thọ  dụng, 

điều này thật đáng tiếc biết bao. Chúng ta vô cùng may mắn, 

đây là thiểu số ở trong thiểu số có cơ hội tiếp xúc được, nhận 

thức được, có duyên học tập và thật sự có được một số thọ 

dụng, nhưng chúng ta vẫn chưa thể có được sự thọ dụng viên 

mãn, vì chúng ta vẫn chưa giác ngộ viên mãn. Điều này cần 

phải hiểu. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết, 

hiện tượng vũ trụ là bao gồm cái mà nhà khoa học ngày nay 

gọi  là  không  gian  tần  số  khác  nhau.  Năm  xưa,  cụ  Hoàng 

Niệm  Tổ  nói  với  tôi,  nhà  khoa  học  phương  tây  hiện  đại  đã 

chứng  thực  có  sự  tồn  tại  của  tần  số  không  gian  mười  một 

chiều, đây là điều được chứng thực. Nhưng trên lý luận mà 

nói thì tần số không gian khác nhau là vô hạn độ, trong Phật 

pháp không gọi là không gian mà gọi là pháp giới (“giới” là 

giới  hạn).  Họ  nói  không  cùng  tần  số,  chúng  ta  nói  không 

cùng  giới  hạn.  Phật  pháp  thông  thường  nói  quả  thật  so  với 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

105 

nhà khoa học nói là gần giống nhau, có mười một loại, tức là 

mười pháp giới cộng thêm Nhất Chân pháp giới, đây là mười 

một loại. Mười một loại này là phân theo cỡ lớn, trong Kinh 

Phật  có  nói,  nhưng  Đại  Sư  Thiên  Thai  nói  với  chúng  ta  lại 

càng rõ ràng, càng cụ thể hơn. Mười pháp giới ở trong mỗi 

một pháp giới lại có đầy đủ mười pháp giới, tức là 100 pháp 

giới; trong 100 pháp giới này, ở trong mỗi một pháp giới còn 

có 100 pháp giới, trùng trùng vô tận. Lời nói này mới đúng, 

mới thật sự đem chân tướng sự thật này nói ra. Hay nói cách 

khác, không gian không cùng tần số trong pháp giới tùy theo 

ý nghĩ của chúng ta mà thay đổi. 

Có phải chúng ta sống trong cùng một tần số không gian 

không? Không phải! Có người tu hành tâm của họ thanh tịnh, 

khi  họ  nhập  định  thì  pháp  giới  ở  trong  định  không  phải  là 

pháp  giới  như  lúc  họ  tỉnh  táo,  là  không  cùng  tần  số  không 

gian, cho nên ở trong định họ có thể nhìn thấy quá khứ, có 

thể nhìn thấy vị lai, có thể nhìn thấy ở xa. Người tu định đều 

có kinh nghiệm này, đều từng xuất hiện cảnh giới này. 

Năm xưa khi tôi còn ở Đài Bắc, cư sĩ Giản Phong Văn là 

tổng  cán  sự  của  Hội  Cơ  Kim  Giáo  Dục  Phật  Đà,  trước  khi 

chưa gặp tôi, ông tu thiền. Ông ngồi thiền nhập định đại khái 

vẫn có chút công phu nhỏ, ở trong định ông đã gặp vua Diêm 

La, Thập Điện Diêm Vương, đây không phải một lần mà rất 

nhiều lần.  Ông  nói, hình  dáng  của  họ  rất  thấp, đại khái cao 

chỉ có vài ba thước. Ông thường hay kể với tôi những chuyện 

này. Tôi bèn khuyên ông, thường hay qua lại với họ không có 

lợi ích, nếu như ông thường qua lại với Phật, Bồ Tát thì lợi 

ích  hơn,  qua  lại  với  cõi  quỷ  có  gì  lợi  ích  chứ?  Về  sau  ông 

niệm Phật A Di Đà thì cảnh giới này sau đó không còn nữa. 

Cho nên khi ở trong định thì không gian không cùng tần số 

xuất hiện. 

106 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phàm  phu  thông  thường  chúng  ta,  tôi  thử  hỏi:  “Bạn  có 

bao giờ nằm mộng chưa?”. Bạn nói: “Tôi đã từng nằm mộng 

rồi!”, vậy trong mộng là không gian không cùng tần số. Cho 

nên, hiện nay chúng ta cũng không phải sống cố định trong 

một không gian, mà là sống ở trong không gian đa chiều. Chỉ 

cần bạn tự mình quan sát thật tỉ mỉ, thể hội thật kỹ càng, bạn 

sẽ phát hiện những giới hạn này làm sao mà có, hoặc giả các 

nhà khoa học nói không cùng tần số không gian được tạo nên 

như thế nào? Ở đây Phật nói cho chúng ta biết: “Mị bất do 

tâm  tạo  thiện  bất  thiện”,  do  nghiệp  tạo  nên.  Vậy  chúng  ta 

mới bỗng nhiên vỡ lẽ, toàn bộ hiện tượng vũ trụ nhân sinh là 

do tâm tưởng biến hiện ra. “Nhân sinh” là một đại danh từ, 

bao gồm tất cả sinh vật ở trong hiện tượng khác nhau, “nhân 

sinh” là ý nghĩa này. Quí vị không nên đem câu nói này xem 

thành nghĩa rất hẹp, vậy là sai rồi. Ở trong Phật pháp thông 

thường  không  gọi  là  “nhân  sinh”  mà  gọi  là  “chúng  sanh”, 

danh từ này rất hay. 

Phần trước nói: “Tâm tưởng dị cố, tạo nghiệp diệc dị”. 

“Dị”  liền  biến  thành  giới  hạn  khác  nhau,  mỗi  một  người 

chúng  ta  hằng  ngày  đang  tạo  nghiệp,  xưa  nay  chưa  từng 

ngừng  nghỉ.  Phật  nói,  những  điều  bạn  đã  tạo  thảy  không 

ngoài  ba  loại  lớn  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Do 

bởi bạn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mới biến thành 

phàm phu, sự khác biệt giữa phàm phu với Phật Bồ Tát là ở 

chỗ này. Phật và chư đại Bồ Tát (không phải Bồ Tát nhỏ, Bồ 

Tát  nhỏ  vẫn  chưa  làm  được,  Pháp  Thân  Bồ  Tát  mà  trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  đại  Bồ  Tát),  các  Ngài  đem  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều buông xả rồi, hay nói 

cách  khác,  các  Ngài  không  còn  tạo  nữa.  Không  tạo  nữa  thì 

các Ngài đến cảnh giới nào vậy? Đến Nhất Chân pháp giới. 

Tại sao gọi là Nhất Chân pháp giới? Trong vô lượng vô biên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

107 

pháp giới, ngày nay nói là đủ loại không gian không cùng tần 

số, các Ngài đã đột phá hết toàn bộ rồi, đây gọi là Nhất Chân 

pháp giới. Hiện nay nhà khoa học biết được, nhưng không có 

cách gì đột phá. 

Trong vật lý học, chúng ta đã phát hiện một sự việc gọi 

là gia tốc. Nếu như tốc độ của chúng ta có thể vượt qua tốc 

độ ánh sáng thì trên lý luận mà nói, chúng ta có thể trở về 

quá  khứ  hoặc  cũng  có  thể  tiến  vào  đến  tương  lai,  hay  nói 

cách khác, chúng ta đột phá được chướng ngại thời gian và 

không gian. Chúng ta phải biết đây là sự đột phá hữu hạn, 

không phải vô hạn, tại sao vậy? Bởi vì bạn có tạo tác, cũng 

giống  như  hiện  nay  khoảng  cách  giữa  chúng  ta  với  nước 

Mỹ là hơn 10.000 km, chúng ta đang ở trong giảng đường 

này  để  thảo  luận  nghiên  cứu  bài  giảng  và  đồng  tu  ở  bên 

nước Mỹ từ trên mạng có thể nhìn thấy ngay lập tức. Thời 

gian và không gian này dường như cũng bị đột phá rồi, là 

do  chúng  ta  dùng  biện  pháp  cơ  giới  để  nối  liền.  Nhưng 

năng lực của cơ giới có hạn, vả lại đối phương cần phải có 

thiết bị, không có thiết bị vẫn thu không được, việc này thì 

không tự tại. 

Phương  pháp  Phật  dạy  cho  chúng  ta  tự  tại  là  buông  xả 

tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn sẽ được tự tại. 

Cho  nên,  chúng  ta  phải  hiểu  được  pháp  giới  vô  lượng  vô 

biên là do tất cả chúng sanh “tâm tạo thiện, bất thiện”. Cái 

gì tạo vậy? Cơ thể bạn đang tạo, ngôn ngữ bạn đang tạo, ý 

nghĩ  bạn  đang  tạo.  Thân  nghiệp,  ngữ  nghiệp,  ý  nghiệp  tạo 

tác vô lượng vô biên không ngoài ba loại này. Bạn mỗi ngày 

đang  tạo,  chính  là  nói  bạn  mỗi  ngày  đang  chướng  ngại  trí 

tuệ viên mãn, đức năng viên mãn vốn dĩ đầy đủ ở trong tự 

tánh của bạn, đó là thông đạt tất cả, hằng ngày bạn đang làm 

cái này.  Bạn đem  trí  tuệ  đức năng của bạn  càng gom  càng 

108 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhỏ, nhỏ đến cuối cùng là bất lực, vô tri bất lực. Chúng ta 

phải  hiểu  rõ  đạo  lý  này.  Phật  chỉ  một  câu  là  nói  tột  ra. 

Chúng ta nên nhớ kỹ, đoạn dưới này hoàn toàn nói lý luận 

và có ý nghĩa rất sâu. 




************ 

 

Kinh văn: “Nhi tâm vô sắc, bất khả  kiến thủ, đãn thị 

hư vọng, chư pháp tập khởi, tất cánh vô chủ, vô ngã ngã 

sở, tuy các tùy nghiệp, sở hiện bất đồng, nhi thực ư trung, 

vô hữu tác giả. Cố nhất thiết pháp, giai bất tư nghị”. 

Đoạn này nói rõ cho chúng ta biết căn nguyên của chân 

tướng sự thật. 

Phía  trước  nói  rõ  cho  chúng  ta  biết  tại  sao  có  sáu  cõi 

luân hồi, trong những hiện tượng này nói rất rõ ràng. Hiện 

tượng này rốt cuộc phát sinh như thế nào và từ đâu mà có? 

Phật nói là “từ tâm tưởng sanh”, đều do tâm tạo thiện bất 

thiện  biến  hiện  ra  cảnh  giới  này,  cho  nên  căn  nguyên  của 

nó  là  “Tâm”.  “Tâm”  này  vô  cùng  khó  hiểu,  Đại  đức  xưa 

nay thường nói: “Nếu người biết được tâm, đại địa không 

tấc đất”. Phật pháp nói ngộ đạo, nói chứng đạo, chứng quả 

là ý gì vậy? Chẳng qua là muốn bạn thật sự hiểu rõ “tâm” 

là  gì  mà  thôi.  Cho  nên  gọi  là  “minh  tâm  kiến  tánh”,  đây 

chính  là  đại  triệt  đại  ngộ,  đây  chính  là  chứng  được  Phật 

quả Bồ Đề vô thượng. 

Chúng  ta  hiện  nay  nhìn  thấy  chữ  “Tâm”  này  lập  tức 

liền  nghĩ  rằng  tâm  là  trái  tim.  Đây  là  nhục  đoàn  tâm,  cái 

tâm này là không có lợi ích, không có công dụng, đây là sai 

lầm. Kinh Lăng Nghiêm vừa mở đầu, Thế Tôn liền hỏi tôn 

giả  A-Nan:  “Ông  lúc  mới  phát  tâm  vào  cửa  Phật,  là  do 

nhân  duyên  gì?”  Ngài  rất  thật  thà  trả  lời  Thế  Tôn,  Ngài 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

109 

nói: “Con nhìn thấy tướng hảo của Thế Tôn, tướng này đẹp 

quá,  tướng  này  dứt  khoát  không  phải  do  cha  mẹ  sanh  ra, 

nhất định là do tu hành thành tựu. Con thường nghĩ về vấn 

đề này và con cũng muốn được tướng hảo như vậy, cho nên 

phát tâm xuất gia để tu hành”. Thế Tôn nghe xong bèn gật 

đầu nói: “Là trong tâm ông nghĩ”. Phật bèn tiến thêm một 

bước  hỏi  ông:  “Tâm  ở  đâu?”.  Phật  pháp  thường  nói,  có 

chân tâm, có vọng tâm, nhưng bất kể là chân tâm hay vọng 

tâm, vậy tâm ở đâu? Ngài thông minh hơn chúng ta, Ngài 

đã nghĩ ra được bảy chỗ, còn chúng ta không cách nào có 

thể nghĩ ra được. Nhưng bảy chỗ đó đều bị Phật phủ định 

cả,  thế  là  Ngài  liền  bối  rối,  hướng  về  Thế  Tôn  thỉnh  giáo 

tâm ở đâu? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Phật nói cho chúng ta biết, hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh là “duy tâm sở hiện, duy 

thức sở biến”.  “Tâm”  này  là  chân tâm,  còn  “thức”  là vọng 

tâm, chân tâm và vọng tâm là một tâm. Sao gọi là chân tâm, 

là vọng tâm vậy? Hoàn toàn giác ngộ gọi là chân tâm, kèm 

theo  có  mê  hoặc  là  vọng  tâm.  Mê  hoặc  là  sao?  Chúng  ta  ở 

trong các buổi giảng thường nói vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, trong tâm bạn chỉ cần có ba thứ này chưa loại bỏ sạch 

sẽ thì đây chính là vọng tâm, chân tâm không thể hiện tiền. 

Nếu  các  thứ  này  thảy  đều  gạn  lọc  hết  rồi,  hoàn  toàn  không 

còn nữa thì chân tâm liền hiện tiền. Quyết không phải nói ở 

ngoài vọng tâm còn có chân tâm, thế là không tìm ra rồi, vậy 

là chân tâm cũng không có. Cho nên nói “chân vọng không 

hai” chính là đạo lý này. Chỉ cần đem vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước buông xả thì chân tâm liền hiện tiền. Chân tâm là 

năng hiện vũ trụ hư không. Trong Phật pháp nói mười pháp 

giới y chánh trang nghiêm, ngay cả Nhất Chân pháp giới đều 

do chân tâm hiện ra. 

110 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ở trong cảnh giới sở hiện này sinh ra thay đổi, khởi đầu 

nó hiện là Nhất Chân, gọi là Nhất Chân pháp giới, đó là hoàn 

toàn không có vọng tâm, do chân tâm hiện ra. Thế giới Hoa 

Tạng ở trong Kinh Hoa Nghiêm, Tây Phương Tịnh Độ nói là 

Thế giới Cực Lạc đều do chân tâm hiện ra, cho nên nó không 

có thay đổi. Người sinh về nơi đó ai nấy đều là thọ vô lượng, 

ai nấy năm nào cũng tuổi 18, họ vĩnh viễn không suy, không 

già, không bệnh, tại sao vậy? Họ là do chân tâm hiện ra. Từ 

đó cho thấy, chúng ta bị già, bị bệnh, bị chết là do vọng tâm 

tạo  nên.  Vọng  tâm  chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước.  Giả như  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp trước thảy 

đều đoạn hết thì chúng ta và chư Phật Như Lai giống nhau, 

cũng là bất sanh bất diệt, không già, không suy, không bệnh. 

Đạo lý lớn này ở trong tất cả Kinh luận Đại Thừa, Phật đều 

nhắc đến cho chúng ta, đây là cái mà chúng ta cầu. Cho nên, 

Phật  và  chúng  sanh  là  bình  đẳng,  quyết  định  bình  đẳng, 

không có cao thấp. 

Tại sao chúng sanh không giống Phật vậy? Vấn đề phát 

sinh ở chỗ này. Phật nói cho chúng ta biết ba loại phiền não 

tập khí này, nếu như chúng ta đem chấp trước buông xả, đối 

với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  không  chấp  trước  nữa  thì 

bạn liền thoát khỏi lục đạo, người này ở trong Phật học được 

gọi là A La Hán (A La Hán, Bồ Tát, Phật là danh xưng của 

ba học vị ở trong nền giáo dục Phật Đà). Bạn cầm được học 

vị A La Hán rồi thì vĩnh viễn không bị thối chuyển, không đi 

thọ khổ trong lục đạo luân hồi, đây là học vị thứ nhất. Nếu 

như tiếp tục đối với tất cả pháp thế xuất thế gian không phân 

biệt (phân biệt, vọng tưởng đều dứt hết) thì bạn được gọi là 

Bồ  Tát.  Từ  đó  cho  thấy,  A  La  Hán  tuy  không  chấp  trước 

nhưng họ vẫn còn phân biệt. Bồ Tát không chấp trước cũng 

không phân biệt, cao hơn A La Hán, nhưng họ vẫn ở trong 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

111 

thập pháp giới, chưa thoát khỏi phạm vi thập pháp giới, cho 

nên  họ  cần  phải  đem  vọng  tưởng  đoạn  dứt  mấy  phần.  Cái 

vọng tưởng này gọi là “vô minh phiền não”. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm  nói  41  phẩm  cũng  chính  là  nói  phiền  não  nhiều  ít, 

đem  nó  chia  thành 41  loại.  Chỉ  cần đoạn  một phẩm  thì bạn 

thoát khỏi mười pháp giới và vào ngay Nhất Chân pháp giới. 

Vào Nhất Chân pháp giới vẫn còn dư lại một số vọng tưởng 

vi tế, từ từ đoạn thêm. Chữ “từ từ” này, trong Kinh Đại thừa 

nói  phải  qua  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp,  phải  qua  thời  gian  dài 

như  vậy  mới  có  thể  đem  tập  khí  vọng  tưởng  đoạn  sạch  sẽ, 

vậy là bạn thành Phật, bạn cầm được học vị cao nhất, đó là 

học vị Phật Đà. 

Chúng  ta  ngày  nay  nói  “vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước” thì mọi người dễ hiểu. Nhưng danh từ trong Phật học 

không phải nói như vậy, danh từ trong Phật học là nói “Vô 

minh  phiền  não”,  “Trần  sa  phiền  não”  và  “Kiến  tư  phiền 

não”.  Kiến  tư  phiền  não  chính  là  chấp  trước,  trần  sa  phiền 

não  chính  là  phân  biệt,  vô  minh  phiền  não  chính  là  vọng 

tưởng,  tôi  đem  nó  đổi  qua  danh  từ  khác  thì  mọi  người  dễ 

hiểu, ý nghĩa sâu sắc vô cùng. Cho nên, chúng ta thật sự là bị 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước hại rồi. Ngay cả làm người 

chúng  ta  cũng  không  tự  tại,  hằng  ngày  sinh  tâm  phiền  não. 

Tại  sao  vậy?  Ta  đi  đến  đâu  cũng  đều  chấp  trước  thân  phận 

của ta, phân biệt thân phận, chấp trước thân phận, phải có địa 

vị của ta, phải có danh dự của ta, có đáng lo hay không chứ? 

Toàn  là  giả!  Có  những  thứ  này  bạn  liền  có  sinh  tử,  liền  có 

nhân duyên quả báo. Trong nhà Phật nói, bạn có thiện niệm 

sẽ thọ báo ba cõi thiện trong sáu cõi, bạn có ác niệm thì sẽ 

thọ báo ba cõi ác. Nếu ý nghĩ thiện, ác không còn nữa thì sáu 

cõi cũng không còn. Nhân của sáu cõi không còn nữa thì đâu 

có quả của sáu cõi? 

112 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Những  vị  A  La  Hán,  Bồ  Tát,  Phật,  các  Ngài  rất  tự  tại, 

muốn đi đến lục đạo các Ngài liền đến. Các Ngài đến không 

phải  để  thọ  báo  mà  đến  là  để  giúp  chúng  sanh  giải  thoát, 

chúng ta thường nói “thừa nguyện tái lai”, cho nên cửa sáu 

cõi  này  các  Ngài  xuất  nhập  cảnh  tự  do,  còn  chúng  ta  thì 

không  tự  do.  Chúng  ta  ở  trong  đây  không  thể  ra  được,  còn 

các Ngài đến, đi tự tại. Trong Phẩm Phổ Môn mà các vị đã 

đọc  tụng,  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  hiện  thân  ở  trong  sáu  cõi, 

cần dùng thân gì để độ thì Ngài liền hiện thân ấy, bạn thấy 

Ngài  tự  tại  biết  bao.  Nếu  như  Ngài  có  một  thân  tướng  thì 

Ngài không thể hiện thân tướng thứ hai, cũng như chúng ta 

chấp trước thân này là ta, tướng này là ta thì không thể hiện 

cái  thân  tướng  thứ  hai.  Các  Ngài  không  có  chấp  trước,  cho 

nên tùy loại mà biến hóa, biến hóa tự tại, không phải trong 

tâm mình muốn. Còn như nói “tôi muốn biến ra cái gì đó” thì 

là  hỏng  rồi,  đó  chính  là  phàm  phu.  Tại  sao  vậy?  Ta  lại  có 

phân biệt, có chấp trước rồi. Các Ngài biến hóa không phải 

do  mình  nghĩ,  mà  do  trong  tâm  chúng  sanh  nghĩ.  Chúng  ta 

muốn Bồ Tát Quán Thế Âm hình dáng như thế nào, Ngài liền 

hiện  như  thế  ấy.  Tùy  theo  tâm  chúng  sanh  nghĩ  mà  biến, 

không phải tùy theo mình nghĩ, bản thân các Ngài hoàn toàn 

không có nghĩ. Nghĩ là chấp trước. 

Tổ tiên xa xưa của Trung Quốc chúng ta tạo chữ rất có 

ý nghĩa. “Tư” là phân biệt. Bạn thấy chữ “Tư”, ở trên chữ 

tâm có rất nhiều ô vuông, ô vuông đó chính là chữ “điền”, 

ô  vuông  đó  là  phân  biệt.  “Tưởng”  là  trên  tâm  có  tướng, 

chấp  trước  cái  tướng  đó,  cho  nên  “tưởng”  nghĩa  là  chấp 

trước.  Còn  “tâm”  là  gì  vậy?  Là  đem  chữ  “điền”  bỏ  đi, 

“tướng” cũng bỏ đi, phần còn lại đó là “tâm”. Cho nên, bạn 

xem cái đẹp, cái thù thắng của chữ Trung Quốc mà trên thế 

giới bất kể quốc gia chủng tộc nào cũng tìm không ra, nó là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

113 

ký hiệu trí tuệ, khiến bạn  vừa thấy  là giác ngộ, là hiểu rõ 

ngay.  Cho  nên  tư  tưởng  không  phải  là  cái  tốt.  Ngày  nay 

nói,  “tư  tưởng  của  người  nào  đó”  là  họ  xong  rồi,  họ  là 

phàm phu sáu cõi. 

A  La  Hán  có  tư,  không  có  tưởng.  Nếu  tư  và  tưởng  đều 

không  còn  nữa  thì  người  này  là  Bồ  Tát.  Cho  nên  ở  trong 

Kinh Phật thường nói, Phật trong 49 năm này không hề nói 

một câu nào. Nếu Phật thuyết pháp là Ngài có tư tưởng rồi, 

Ngài không có tư tưởng. Cho nên, Kinh Phật không thể dùng 

tư tưởng để nghiên cứu, vì Phật không có tư tưởng, bạn dùng 

tư tưởng để nghiên cứu là biến thành nghĩ tưởng xằng bậy. Ý 

của  Phật,  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa”,  câu  này 

phải  giải  như  thế  nào  đây?  Xa  lìa  tư  tưởng,  không  có  tư 

tưởng  là  bạn  có  thể  thể hội  được  ý  của Phật.  Đây  là  trí  tuệ 

chân thật, trí tuệ viên mãn. 

Đoạn văn này ý nghĩa rất sâu, 30 phút giảng không xong. 

“Nhi tâm vô sắc”. “Tâm” không phải vật chất, chữ “sắc” 

này là nói sắc pháp, như ở trong ngũ uẩn nói “sắc, thọ, tưởng, 

hành, thức”, “tâm” không phải sắc pháp. Hiện nay khoa học 

đem nó chia thành hai loại lớn, một cái là vật chất và một cái 

là tinh thần. Nhà Phật nói “sắc” là chỉ vật chất, “tâm” là chỉ 

tinh thần, chúng ta có thể nói như vậy, vì trong đó có chân 

tâm, có vọng tâm. Cái tâm này của phàm phu chúng ta là một 

bộ phận của tinh thần, bất luận là chân tâm hay vọng tâm, nó 

đều không phải vật chất. Cho nên, mắt bạn không nhìn thấy, 

tai cũng không nghe thấy, cơ thể cũng không tiếp xúc được, 

ngay cả trong tâm bạn nghĩ cũng không nghĩ được. Sáu căn 

gồm mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. “Ý” chính là ý nghĩ, đều 

không  đến  được.  Trong  sáu  căn,  năng  lực  mạnh  nhất,  công 

năng thù thắng nhất là ý căn. 

114 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta thường thường khởi vọng tưởng, từ sáng đến tối 

nghĩ ngợi lung tung, có thể nghĩ trước, nghĩ sau, nghĩ về quá 

khứ vô thỉ kiếp, nghĩ đến vị lai vô lượng kiếp, nghĩ đến thế 

giới  này,  nghĩ  đến  ngoài  không  gian,  nghĩ  đến  những  cõi 

nước của chư Phật, bạn đều có thể nghĩ, nhưng tâm này thì 

không nghĩ ra, chắc chắn là không nghĩ ra vì nó không phải 

sắc pháp, cho nên Phật nói “bất khả kiến”, sáu căn chắc chắn 

không  thể  đến  được.  “Bất  khả  kiến  thủ”,  bốn  chữ  này  của 

Ngài là hai câu “Bất khả kiến” và “Bất khả thủ”. “Thủ” là gì 

vậy?  Là  chấp  trước,  bạn  dứt  khoát  không  có  cách  gì  chấp 

trước.  Quả  thật  nói  “Bất  khả  kiến”,  “Bất  khả  thủ”,  không 

những là tâm, mà sắc cũng như vậy. 

“Sắc”, chúng ta nói, cái đứng đầu quan hệ với chúng ta, 

cái thân mật nhất là thân của chúng ta. Thân của chúng ta có 

thể thấy, nhưng dứt khoát không thể “thủ”. Thủ là có ý chiếm 

hữu, ý là “tôi có được”. Thân thể này của chúng ta tự mình 

có  thể  làm  chủ  được  hay  không?  Không  thể!  Hiện  nay  nhà 

khoa  học  chứng  minh,  tế  bào  trong  cơ  thể  chúng  ta  chuyển 

hóa thay cũ đổi mới theo từng sát-na; tế bào cũ chết đi, tế bào 

mới sinh ra, “bất khả thủ”. Nếu như có thể thủ thì tế bào của 

ta  là  vĩnh  viễn  như  thế  này,  bất  sanh  bất  diệt,  thế  là  ta  thủ 

được rồi. 

Bạn  biết  cái  thân  này  còn  bất  khả  thủ,  huống  hồ  là  vật 

ngoài thân. Hay nói cách khác, có cái gì là của bạn đâu, ngay 

cả cơ thể của mình cũng không phải, như vậy thì bạn mới là 

thật sự giác ngộ, bạn thật sự nhìn thấu. Nhìn thấu là hiểu rõ 

rồi, hiểu rõ một cách triệt để rồi. Ở trong Phật pháp thường 

nói: “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không”. Pháp thế 

xuất thế gian chính là  vòng nhân  quả.  Nhân quả  tại sao bất 

không? Và chúng ta muốn hỏi nhân quả có ở trong vạn pháp 

hay không? Có! Vạn pháp giai không, tại sao nói bất không? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

115 

Điều này chúng ta phải hiểu rõ ràng, nhân sẽ biến thành quả 

thì nhân đã không, quả lại biến thành nhân tiếp theo thì quả 

cũng không luôn, cho nên nhân và quả đều không thể được. 

Nói  là  “nhân  quả  bất  không”  là  ý  nói  gì  vậy?  Nhân  quả 

chuyển  biến  bất  không.  Nó  chuyển  biến  lẫn  nhau,  nhân 

chuyển biến thành quả, quả chuyển biến thành nhân, nhân lại 

biến  thành  quả,  quả  lại  biến  thành  nhân.  Chuyển  biến  bất 

không, tương tục bất không, tuần hoàn bất không, đây là nói 

ba sự việc này. Chuyển biến, tương tục, tuần hoàn, bạn phải 

hiểu rõ đạo lý này. 

Bộ  Kinh  này  hay,  nói  gọn  đủ  ý,  Kinh  văn  không  dài. 

Trong bộ Kinh này, Phật dạy người phải đoạn ác tu thiện. Tại 

sao vậy? Bạn có thể đoạn ác tu thiện, thì sự chuyển biến của 

bạn  càng  chuyển  càng  tốt,  sự  tuần  hoàn  tương  tục  của  bạn 

càng  ngày  càng  tự  tại.  Nếu  như  không  biết  đạo  lý  này,  tùy 

thuận theo phiền não tập khí của mình thì phiền phức thật rồi, 

sự chuyển biến của bạn là càng chuyển càng tệ hại, tương tục 

tuần hoàn là đọa lạc xuống thêm. Cho nên, tất cả pháp thế xuất 

thế gian, không có người nào khác làm chủ tể cho bạn, mà là 

tự làm tự nhận. Phật cũng không thể giúp gì cho bạn. Trong 

tôn giáo thông thường nói thượng đế, trong Phật pháp chúng 

ta  nói  tâm,  nói  tánh.  Hôm  qua,  tín  đồ  của  đạo  Hồi  báo  cáo, 

giới thiệu sơ lược với chúng ta, tất cả đều do thánh A La làm 

chủ, A La là chủ tể duy nhất trên thế giới này. A La mà họ nói 

chính  là  tâm  tánh  mà  chúng  ta  nói.  Nhưng  họ  vẫn  chưa  nói 

đến chân tâm, cái họ nói là vọng tâm. Tại sao vậy? Họ muốn 

làm chủ tể thì chủ tể đó là vọng tâm, ở trong chân tâm không 

làm  chủ  tể.  Ở  trong  chân  tâm  không  có  vọng  tâm,  cũng  nói 

tương  đối  cao  rồi,  chỉ  cách  một  bậc.  Khi  một  bậc  đó  đảo 

ngược lại thì nhận được chân tâm ngay. “Tâm vô sắc, bất khả 

kiến thủ”, chúng ta phải thường luôn ghi nhớ câu nói này. 

116 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong Bát Nhã Tâm Kinh nói rất cụ thể, nói rất thấu triệt. 

Kinh  văn  câu  đầu  tiên  là:  “Quán  tự  tại  Bồ  Tát,  …  chiếu 

kiến  ngũ  uẩn  giai  không”.  “Quán”  là  tự  tại  rồi,  “quán”  là 

quán  chiếu.  Sao gọi là  “quán  chiếu”  vậy?  Bồ  Tát dùng  tâm 

gọi là quán chiếu, cũng tức là nói các Ngài sáu căn tiếp xúc 

cảnh  giới bên ngoài,  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  tiếng,  mũi  ngửi 

mùi,  lưỡi  nếm  vị,  các  Ngài  không  phải  không  có,  các  Ngài 

giống  như  chúng  ta  vậy,  nhưng  các  Ngài  lìa  tất  cả  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì gọi là “quán chiếu”; chúng ta 

có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước ở trong đó thì gọi là “tư 

tưởng". Phàm phu chúng ta dùng tư tưởng, các Ngài không 

dùng tư tưởng nên gọi là quán chiếu. Quán chiếu có thể thấy 

tướng chân thực của tất cả hiện tượng. 

Trong đây xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì 

chúng  ta  thấy  tất  cả  mọi  cảnh  giới  là  thấy  thành  tướng  hư 

vọng, đem tướng chân thực bóp méo rồi nên chúng ta không 

nhìn thấy tướng chân thực. Nếu xa lìa vọng tưởng phân biệt 

chấp  trước  thì  bạn  nhìn  thấy  chân  tướng  ngay.  Bản  thân 

chúng ta tự bóp méo chân tướng, không phải hiện tượng bên 

ngoài bị bóp méo. Đây là chính bạn bóp méo công năng sáu 

căn của chính mình, hoàn toàn không liên quan gì với cảnh 

giới  bên  ngoài,  cảnh  giới  bên  ngoài  vĩnh  viễn  là  trung  lập. 

Tại  sao  vậy?  Cảnh  giới  bên  ngoài  là  duy  tâm  sở  hiện.  Cho 

nên,  Phật  Bồ  Tát  ngồi  chung  với  chúng  ta,  tay  bắt  tay,  mà 

cảnh  giới  của  hai  người  hoàn  toàn  khác  nhau,  họ  ở  Nhất 

Chân  pháp  giới,  chúng  ta  ở  sáu  cõi  luân  hồi.  Quyết  không 

phải  ở ngoài  lục  đạo  luân  hồi  còn  có  Nhất  Chân pháp giới, 

ngoài Nhất Chân pháp giới còn có lục đạo luân hồi, mà đều 

là viên dung với nhau. 

Ví dụ, vào buổi tối trăng sáng rất đẹp, có rất nhiều người 

đang  ngắm  trăng,  mọi  người  nhìn  thấy  giống  nhau  mà  cảm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

117 

xúc mỗi người lại khác nhau. Hiện tượng này bạn rất dễ dàng 

hiểu, là do cảnh giới của mỗi người không giống nhau. Cảnh 

sắc bên ngoài là một, hoàn toàn không vì cảm thọ của bạn mà 

sinh thay đổi. Bạn từ cái ví dụ nhỏ này từ từ mà tư duy, mà 

thể  hội.  Không  nên  nghiên  cứu,  vừa  nghiên  cứu  là  hỏng 

ngay. Đó là càng nghĩ càng xa thực tế, càng nghĩ càng “ngã”, 

đạo lý này chúng ta phải hiểu. 




*********** 

 

Chúng ta đọc lại Kinh văn một lần: “Nhi tâm vô sắc, bất 

khả  kiến  thủ,  đãn  thị  hư  vọng,  chư  pháp  tập  khởi,  tất 

cánh vô chủ, vô ngã ngã sở”. 

Hôm qua, tôi đã giảng hai câu nói rõ tâm này không phải 

sắc pháp, bất khả kiến, bất khả thủ. Hôm nay, chúng ta nói 

tiếp tâm này từ đâu mà có? Những lời trong Kinh nói, chúng 

ta vừa nhìn liền biết đây là thức tâm, không phải chân tâm vì 

chân tâm không phải hư vọng, nó là chân thật. Cho nên nhìn 

qua, đây chính là A Lại Da thức. 

“Đãn thị hư vọng, chư pháp tập khởi, tất cánh vô chủ, 

vô  ngã  ngã  sở”.  Các  vị  đã  học  qua  Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận của tướng tông, nếu như có chút cơ sở về bộ tiểu luận 

này thì mấy câu này sẽ vô cùng dễ hiểu. Chúng ta biết, “Bách 

Pháp” là Bồ Tát Thiên Thân đem 660 pháp ở trong Du Già 

Sư Địa Luận quy nạp thành 100 pháp để tiện lợi cho người sơ 

học Đại thừa. Đây là bài đầu tiên của nhập môn tướng tông, 

bài đầu tiên của người sơ học. “Bách Pháp” nói gì vậy? Nếu 

bạn hiểu được “Bách Pháp” nói gì, thì bạn liền hiểu được 660 

pháp nói ở trong Du Già Sư Địa Luận là gì. Đây là đem tất cả 

mọi  pháp  ở  trong  vũ  trụ  quy  nạp  thành  100  điều.  Sự  hàm 

chứa  ở  trong  mỗi  một  điều  là  vô  lượng  vô  biên,  không  có 

cách gì tính được, bất kể là thuộc về môn học nào. 

118 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tâm pháp năng biến, có khi chúng ta cũng nói năng sanh 

năng biến. Năng sanh cũng có thể nói trôi chảy, nhưng quí vị 

phải nhớ kỹ, năng sanh chứ không phải năng hiện. Ý nghĩa 

của năng hiện và năng sanh không giống nhau. Năng hiện là 

chân  tâm,  vọng  tâm  không  thể  hiện.  Vọng  tâm  năng  biến, 

đem  Nhất  Chân  pháp  giới  biến  thành  mười  pháp  giới,  biến 

thành  vô  lượng  vô  biên  pháp  giới,  nó  có  công  năng  này. 

Vọng  tâm  này  từ  đâu  mà  có  vậy?  “Đãn  thị  hư  vọng,  chư 

pháp tập khởi”. “Hư vọng” là nói vọng tâm không phải chân 

thật. Tại sao có hiện tượng này vậy? Là vì tập khởi. 

Ở trong Trung Quán Luận có một bài kệ nói rất hay, đều 

là nói đến cội nguồn của chư pháp trong vũ trụ nhân sinh. Kệ 

nói rằng:  

“Chư pháp bất tự sanh 

Diệc bất tùng tha sanh 

Bất cộng bất vô nhân 

Thị cố thuyết vô sanh”. 

Chúng ta có thể nói bộ Trung Quán Luận 500 tụng chính 

là nói rõ sự việc này. Một sự việc này là chân tướng của vũ 

trụ nhân sinh. Hiện tượng của tột nguồn muôn pháp bạn hiểu 

rõ  ràng,  hiểu  sáng  tỏ  rồi,  thì  trong  nhà  Phật  liền  gọi  bạn  là 

pháp  thân  Bồ  Tát,  chẳng  khác  gì  nói  bạn  cầm  được  học  vị 

này thì bạn là pháp thân Bồ Tát rồi. Đối với hiện tượng này 

hoàn toàn mơ hồ, mê hoặc, không hiểu, thì người này gọi là 

phàm phu. Phàm phu, Phật và Bồ Tát không có sai khác, chỉ 

là  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sinh  có  sự  bất  đồng 

trong  nhận  thức.  Cũng  giống  như  chúng  ta  hiện  nay  học  ở 

trường vậy, bạn cầm được học vị tiến sĩ, họ cầm được học vị 

thạc  sĩ,  có  người  không  có  văn  hóa,  ngay  cả  tiểu  học  cũng 

chưa  học  qua.  Đều  là  người,  đều  là  như  nhau  không  có  gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

119 

khác,  chỉ  là  trên  trình  độ  văn  hóa  có  sai  biệt  bất  đồng  mà 

thôi.  Ở  trong  Phật  pháp,  mười  pháp  giới  quả  thật  mà  nói 

chính là sự khác nhau của trình độ văn hóa, họ trải qua đời 

sống  không giống nhau.  Từ  chỗ này  chúng  ta  phải nhận  ra, 

chúng  ta  phải  sống  đời  sống  tốt,  phải  đem  phẩm  chất  đời 

sống của mình nâng cao lên. Dựa vào điều gì vậy? Dựa vào 

giáo dục. 

Ngày  nay,  trên  thế  giới  còn  có  biết  bao  khu  vực  nghèo 

khó, chúng ta nhìn thấy họ sống đời sống khổ như vậy, làm 

sao  cứu  giúp  đây?  Cứu  giúp  vật  chất  là  không  giải  quyết 

được vấn đề, cho nên phải xây trường học, phải dạy họ. Nâng 

cao  trình  độ  văn  hóa  của  họ  cũng  chính  là  nâng  cao  phẩm 

chất đời sống của họ. Ở trong Phật pháp gọi là giới hạn lớn. 

Chúng ta có thể từ cõi người nâng lên đến cõi trời, trời Dục 

Giới nâng lên đến trời Sắc Giới, trời Sắc Giới nâng lên đến 

trời Vô Sắc Giới, từ trong sáu cõi nâng lên đến pháp giới bốn 

thánh, từ pháp giới bốn thánh nâng lên đến Nhất Chân pháp 

giới,  toàn  dựa  vào  giáo  dục.  Pháp  thế  xuất  thế  không  có 

ngoại lệ, chúng ta phải có nhận thức này. 

A Lại Da là từ đâu mà có vậy? A Lại Da là tiếng Phạn, 

dịch thành tiếng Trung Quốc là “tàng thức”. “Tàng” tức là 

bao hàm, tàng chứa chư pháp, chúng ta hiện nay gọi là ấn 

tượng  của  chư  pháp.  Thuật  ngữ  trong  Kinh  Phật  gọi  là 

“Chư pháp lạc tạ ảnh tử”, người hiện nay gọi là ấn tượng. 

Chúng  ta  ngày  nay  từ  sáng  đến  tối  ở  trong  cuộc  sống  của 

đời này, cảnh giới mà sáu căn tiếp xúc đều có ấn tượng, ấn 

tượng này vĩnh viễn không bị mất đi. Bạn nói: “Ấn tượng 

rất  cạn,  tôi  không  nhớ  nổi!”,  tuy  là  không  nhớ  nổi  nhưng 

mà  cả  thảy  đều  đưa  vào  hồ  sơ  lưu.  A  Lại  Da  thức  giống 

như là kho lưu trữ, tất cả thiện, tất cả ác, tất cả vô ký mà 

bạn tạo thảy đều ở trong đây, vĩnh viễn không bị quên mất. 

120 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong Kinh Phật nói, cho dù trải qua trăm kiếp, ngàn kiếp, 

khi nhân duyên hội ngộ thì quả báo liền hiện tiền (nhân này 

chính là ấn tượng ở trong A Lại Da thức hàm chứa chủng 

tử). Ấn tượng này cực kỳ nhỏ yếu. Ý thức thứ sáu của bản 

thân  chúng  ta,  quả  thật  dùng  tâm  ý  qua  loa  mà  nói,  nó 

không phải là lỗi, ý thức thứ sáu rất lơ là. A Lại Da rất vô 

cùng vi tế. Ý nghĩ vi tế tạo nghiệp, thường thường ý thức 

thứ  sáu  vẫn  không  phát  hiện  được,  nhưng  mà  kho  lưu  trữ 

đã lưu rồi, tốc độ lưu trữ theo từng sát na, vô cùng nhanh. 

Ấn  tượng  không  phải  sắc  pháp  nên  không  có  hình  tướng. 

Phật nói, nếu như chủng tử (hiện nay gọi là ấn tượng) trong 

A  Lại  Da  thức  là  sắc  pháp,  là  vật  chất,  thì  sự  tạo  tác  của 

chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  dù  lớn  như  hư  không 

cũng chứa không hết.  Như vậy  bạn  mới hiểu được nghiệp 

mà chúng ta đã tạo ra là bao nhiêu. 

Chúng ta ở trong quá trình một đời người, trên đường 

Bồ  Đề  trải  qua  ba  đại  A-tăng-kỳ  kiếp,  làm  sao  có  thể 

không  có  ma,  không  có  nạn,  không  có  chướng  ngại  chứ? 

Từ xưa đến nay, chúng ta tạo ác nghiệp quá nhiều rồi. Ác 

nghiệp  chướng  ngại  chúng  ta,  thiện  nghiệp  cũng  chướng 

ngại  chúng  ta.  Thiện  nghiệp  dẫn  chúng  ta  tới  tham  ái,  ác 

nghiệp  dẫn  chúng  ta  tới  sân  hận,  toàn  là  chướng  ngại. 

Tham  sân  si  toàn  là  chướng  ngại.  Cho  nên,  Phật  dạy 

chúng ta tu tịnh nghiệp. Có mấy người tu tịnh nghiệp, mấy 

người  hiểu  được  tịnh  nghiệp?  Người  tu  tịnh  nghiệp  sẽ 

không có chướng ngại nữa. 

Quả  thật  mà  nói,  đến  khi  nào  mới  tu  tịnh  nghiệp  chân 

chánh vậy? Thuần tịnh, không xen tạp là Pháp Thân Đại Sĩ. 

Ở trong tịnh còn xen tạp ít phần bất tịnh là pháp giới bốn 

thánh.  Sáu  cõi  ở  trong  pháp  giới  này  luôn  luôn  là  nhiễm 

nhiều,  tịnh  ít.  Phàm  phu  chúng  ta,  người  tu  hành  chân 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

121 

chánh rất tốt, phân lượng nhiễm nghiệp xen tạp ở bên trong 

tương đối ít, xen tạp khoảng 20% - 30%, điều này ở người 

tu hành phàm phu sáu cõi là hiện tượng rất bình thường, đã 

là tương đối khá rồi. Như chúng ta hiện nay, trình độ này 

đại khái trên 95% là nghiệp nhiễm, tịnh nghiệp của chúng 

ta  chỉ  có  2%  -  3%,  thậm  chí  là  1%  -  2%  mà  thôi.  Đạo  lý 

này nhất định phải hiểu. 

Những  thứ  này  quả  thật  là  hư  vọng.  Tuy  là  hư  vọng, 

nhưng nếu bạn không biết nó là hư vọng thì bạn sẽ bị nó hại. 

Thật  sự  biết  nó  là  hư  vọng  thì  bạn  sẽ  không  bị  hại,  bạn  đã 

giác ngộ rồi, cho nên mấu chốt ở chỗ này vẫn là mê ngộ. Khi 

mê thì bạn vĩnh viễn bị vọng cảnh trói buộc, bạn vĩnh viễn bị 

vọng cảnh chi phối. Chúng tôi nêu ra một ví dụ vô cùng hiện 

thực,  thế  giới  trước  mắt  chúng  ta  đây  là  hư  vọng,  nhưng 

chúng ta không biết nó là hư vọng, chúng ta bị nó ảnh hưởng, 

khởi tâm động niệm tất cả hành vi sinh hoạt đều bị hoàn cảnh 

ảnh hưởng. Đây là nguyên nhân gì vậy? Không biết nó là hư 

vọng. Nếu như thật sự biết nó là hư vọng thì chắc chắn không 

bị  hoàn  cảnh  quấy  nhiễu,  bạn  ở  trong  hoàn  cảnh  vĩnh  viễn 

giữ gìn tâm thanh tịnh của mình, bạn được đại tự tại. Đây là 

sự thật chứ không phải giả. 

Các  tổ  sư,  đại  đức,  cư  sĩ  nhiều  đời  ở  Trung  Quốc  có 

không ít người chứng được cảnh giới này. Ngay như trong 

Kinh Lăng Nghiêm có nói: “Nhược năng chuyển cảnh, tắc 

đồng  Như  lai”.  Họ không bị hoàn cảnh làm  mê  hoặc,  nên 

không  bị  hoàn  cảnh  chuyển.  Họ  ở  trong  hoàn  cảnh  có  thể 

làm chủ được, họ có thể chuyển cảnh giới. Người thiện gặp 

được  họ  thì  người  thiện  sẽ  càng  thiện  hơn,  người  ác  gặp 

được họ thì người ác sẽ sửa mình hướng thiện. Họ chuyển 

hoàn  cảnh,  chuyển  hoàn  cảnh  nhân  sự  và  họ  cũng  có  thể 

chuyển hoàn cảnh vật chất. Hoàn cảnh vật chất có rất nhiều 

122 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thiên  tai,  họ  đến  nơi  đó  thì  thiên  tai  giảm  thiểu.  Chúng  ta 

ngày nay nói gió bão, lũ lụt, hạn hán, động đất, họ đến nơi 

đó liền giảm thiểu ngay. Đây không phải thần thoại mà là sự 

thật. Lý ở trong đây quá sâu, cho nên ở trong Kinh Phật nói 

“mật”, nhà Phật không nói “bí mật” mà nói “thâm mật”. Lý 

này quá sâu! 

Lý càng sâu, chỉ cần bạn dựa vào phương pháp này tuần 

tự  từ  từ  mà  tiến,  bạn  nhất  định  có  thể  chứng  được.  Khi 

chứng  được  thì  gọi  là  “Hoát  nhiên  đại  ngộ”.Trong  Kinh 

Kim Cang nói với chúng ta: “Phàm sở hữu tướng, giai thị 

hư vọng”, “tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bèo bọt”. 

“Pháp hữu vi” chính là chín mươi bốn pháp phía trước trong 

“Bách Pháp”, sáu pháp phía sau là “Pháp vô vi”. Bất kể là 

tâm  pháp,  tâm  sở  pháp,  sắc  pháp,  tâm  bất  tương  ưng  hành 

pháp,  đều  là  “chư  pháp  tập  khởi,  tất  cánh  vô  chủ”.  “Vô 

chủ” là không có chủ tể. Tập khởi thế nào vậy? Duyên! Phật 

pháp vô cùng coi trọng duyên. Phật pháp nói “duyên sanh” 

chứ không nói “nhân sanh”. Nói “duyên sanh” là vô cùng có 

đạo  lý.  Nhà  Phật  nói  tất  cả  hiện  tướng  của  vạn  pháp,  nói 

“duyên  khởi”.  Nhưng  mà  duyên  khởi  chắc  chắn  là  tánh 

không.  Tánh  không  tức  là  “tất  cánh  vô  chủ,  vô  ngã  ngã 

sở”.  Chân  tướng  của  tất  cả  vạn  pháp  đều  là  như  vậy,  cho 

nên  nói  “vạn  pháp  giai  không”.  Hiện  nay  nhà  khoa  học 

cũng hiểu được đạo lý này. 

Nhà khoa học dùng phương pháp gì để nhìn thấy chân 

tướng này vậy? Họ dùng phương pháp phân tích. Họ dùng 

cơ thể của một người, một vật thể để phân tích. Từ trong tế 

bào phân tích thành phân tử, phân tử phân tích thêm thành 

nguyên  tử,  thành  điện  tử,  thành  hạt  cơ  bản,  vậy  mới  hiểu 

được thân này là không. Vốn dĩ toàn bộ tất cả pháp đều do 

hạt  cơ  bản  tổ  hợp  mà  thành.  Hiện  tượng  tổ  hợp  không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

123 

giống nhau, có tổ hợp thành khoáng vật, tổ hợp thành thực 

vật, tổ hợp thành động vật, đều do một tổ hợp thành. Nhà 

khoa học hiện nay hiểu rõ đạo lý này. Chẳng qua là phương 

trình tổ hợp không giống nhau. Lời nói này có trong Kinh 

Kim Cang. 

Kinh  Kim  Cang  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói.  Theo 

như  cách  nói  của  người  nước  ngoài,  Phật  Thích  Ca  Mâu 

Ni  cũng  có  hơn  2.500  năm  rồi,  theo  như  lịch  sử  Trung 

Quốc ghi chép là hơn 3.000 năm.  Phật  Thích Ca  Mâu  Ni 

nói  trong  Kinh  Kim  Cang,  thế  giới  này  là  “tướng  nhất 

hợp”.  Các  bạn  thử  nghĩ  “tướng  nhất  hợp”  là  gì  vậy?  Vật 

chất cơ bản là một. Nhỏ như vi trần, lớn như thế giới (thế 

giới này ngày nay chúng ta gọi là tinh cầu) cùng từ hạt cơ 

bản tổ hợp thành. “Tướng nhất hợp” tổ hợp thành. Tổ hợp 

này khi duyên tụ nó liền hình thành, duyên tan nó liền tan 

rã. Tụ tán vô thường, nó đâu có chủ. Nếu nó có chủ thì tụ 

hợp  vĩnh  viễn  không  tan,  đây  gọi  là  có  chủ.  Tụ  tán  vô 

thường, biến hóa từng sát-na. Chúng ta phải hiểu rõ những 

chân  tướng  sự  thật  này.  Tại  sao  vậy?  Hiểu  thấu  triệt  rồi, 

bạn  đối  với  pháp  thế  xuất  thế  gian  chắc  chắn  không  có 

tâm  tham  luyến.  Vì  sao?  Vì  bạn  biết  đó  là  đồ  giả.  Bạn 

tham luyến là mê hoặc, bạn chấp trước, muốn chiếm hữu 

là vọng tưởng. Tại sao vậy? Vì không thể được! Cái thân 

của  chính  chúng  ta  cũng  không  thể  chiếm  hữu,  vì  sự 

chuyển  hóa  của  tế  bào  biến  hóa  theo  từng  sát-na,  vì  vậy 

quả thật là “vô ngã”. 

Người thế gian chấp trước cái thân này là ta, đây là cái 

mê hoặc đứng đầu. Từ mê hoặc, chấp “ngã” mà sinh ra tự 

tư  tự  lợi,  tạo  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp.  Tạo  những  tội 

nghiệp  này,  thông  thường  nói  là  đọa  lạc  trong  luân  hồi. 

Đây  không  phải  là  đọa  lạc,  mà  những  nghiệp  lực  này  của 

124 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

họ đem cảnh giới biến thành cảnh giới luân hồi, biến thành 

cảnh giới địa ngục. Địa ngục từ đâu  mà  có vậy?  Tự  mình 

biến ra, không phải người khác tạo ra bắt bạn chịu, mà tự 

làm  tự  chịu. Mười pháp giới  y  chánh trang nghiêm  không 

phải  do  Phật  tạo  ra.  Phật  hoàn  toàn  không  làm  việc  này, 

Ngài không làm những việc rỗi hơi này. Chúng ta giác ngộ 

rồi còn không làm chuyện rỗi hơi, Phật còn làm chuyện rỗi 

sao?  Phật  làm  chuyện  rỗi  thì  Ngài  không  bằng  chúng  ta. 

Tâm  địa  Ngài  thanh  tịnh,  không  nhiễm  mảy  bụi,  nói  cho 

bạn biết chân tướng sự thật là do trong tâm của chính bạn 

biến  hiện  ra.  Phần  trước  đã  nói  “Nhất  thiết  chúng  sanh, 

tâm tưởng dị cố, tạo nghiệp diệc dị”. Từ tâm tưởng sanh, 

cách nói này ở trong Kinh Đại thừa nói quá nhiều rồi, “tất 

cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Tôi  cũng  thường  hay  gặp  một  số  đồng  tu,  họ  hỏi  tôi: 

“Có  quỷ  hay  không?  Có  rồng  hay  không?”.  Tôi  đều  gật 

đầu nói: “Có”. Tại sao có vậy? Trong tâm bạn đang tưởng, 

nó  từ  tâm  tưởng  sanh.  Chỉ  cần  bạn  tưởng,  nó  liền  hiện  ra 

hiện tướng. Vốn dĩ không có, tướng này là do bạn tưởng ra 

mà. Bạn hằng ngày nghĩ quỷ, thì đương nhiên quỷ sẽ hiện 

ra  một  núi  thôi.  Sau  đó  bạn  mới  hiểu  được,  ở  trong  “tịnh 

nghiệp  tam  phước”  nói  cho  chúng  ta  biết  “Tin  sâu  nhân 

quả”, “tin sâu nhân quả” đó là gì vậy? Niệm Phật là nhân, 

thành  Phật  là  quả.  Phật  cũng  là  tâm  tưởng  sanh.  Ta  hằng 

ngày nghĩ Phật, Phật liền hiện tiền. Tức là khi hạt cơ bản tổ 

hợp,  nó  sẽ  theo  tâm  tưởng  mà  tổ  hợp,  nó  liền  tổ  hợp  thế 

giới  của  Phật.  Hằng  ngày  nghĩ  quỷ  thì  sẽ  tổ  hợp  thế  giới 

của quỷ.  Quỷ  là gì vậy?  Quỷ  là tham  ái.  Hằng  ngày  niệm 

niệm không quên tham ái, thì cảnh giới biến hiện chính là 

pháp giới của quỷ. Niệm niệm sân hận, hận người khác, thế 

gian không có người nào tốt, đều là người đáng ghét, đều là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

125 

người  đáng  căm  thù,  họ  liền  biến  ra  pháp  giới  địa  ngục. 

Mười pháp giới đều là hư huyễn, không thật, cho nên Phật 

nói “mộng huyễn bèo bọt”. Sau khi hiểu rõ đạo lý này rồi, 

Phật  mới  khuyên  dạy  chúng  ta  nên  nghĩ  thiện,  không  nên 

nghĩ ác; nên hành thiện, không nên tạo ác. Sau khi hiểu rõ 

triệt  để  mới  thấy  những  lời  Phật  nói  với  chúng  ta  là  lời 

chân  thật,  lời  chỉ  dạy  chân  thật,  lời  dạy  bảo  từ  bi  thương 

yêu đến cực điểm, chúng ta mới biết cảm ơn. 

“Ngã”  còn  không  có  thì  làm  gì  có  “ngã  sở”  chứ?  Ngã 

sở chính là những cái mà ta có. Căn nhà này là cái ta có, tài 

sản là cái ta có, địa vị là cái ta có, quyền lực là cái ta có. Là 

đồ  giả!  Những  cái  mà  ta  có  càng  không  có.  “Ngã”  còn 

không có huống hồ “ngã sở”. Cho nên, nhà Phật nói thanh 

tịnh,  bình  đẳng  là  từ  chỗ  này  mà  ra.  Nếu  bạn  không  hiểu 

đạo lý này, không hiểu rõ chân tướng sự thật này, thì tâm 

bạn  làm  sao  mà  thanh  tịnh  được?  Bạn  làm  sao  mà  bình 

đẳng  được?  Lúc  nào  cũng  cảm  thấy  mình  cao  hơn  người 

khác, người khác không bằng ta, bạn không hiểu được đạo 

lý này. Khi biết được đạo lý này, thì vạn pháp là bình đẳng. 

Phật với ngạ quỷ là bình đẳng, với súc sanh là bình đẳng, 

với địa ngục cũng là bình đẳng. Phật còn như vậy, chúng ta 

làm  sao  mà  không  bình  đẳng  chứ?  Chúng  ta  trên  thì  bình 

đẳng  với  chư  Phật,  dưới  thì  bình  đẳng  với  địa  ngục.  Bình 

đẳng thì bất kể là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên 

hay ác duyên, chướng ngại đều không còn nữa. Bình đẳng 

là pháp giới Phật. Pháp giới Phật trong Kinh Hoa Nghiêm, 

Ngài  Thanh  Lương  nói  cho  chúng  ta  biết:  “Lý  không  có 

chướng ngại, sự không có chướng ngại, lý sự vô ngại, sự 

sự vô ngại”. Đây mới đích thực là đại viên mãn, đại tự tại. 

Bộ  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  này  rất  rõ  ràng,  dễ 

hiểu.  Đoạn  này  là  ý  rất  sâu,  là  nói  lý.  Nếu  lý  không  rõ, 

126 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không  thấu  triệt  thì  thập  thiện  này  dạy  bạn,  bạn  sẽ  không 

chịu làm. Tại sao vậy? Khuyên bạn, bạn cũng biết thiện là 

tốt,  bất  thiện  là  không  tốt  nhưng  thiện  vẫn  cứ  làm  không 

được.  Tham  sân  si  mạn  là  phiền  não,  thường  hay  lừa  gạt 

người khác, biết không phải là việc tốt mà hằng ngày vẫn 

làm.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Đạo  lý  này  chưa  có  thấu  triệt. 

Thật sự thấu triệt rồi thì chắc chắn không làm việc ác nữa. 

Người khác lừa chúng ta nhưng chúng ta không lừa người. 

Người  khác  phỉ  báng,  làm  nhục  chúng  ta,  hãm  hại  chúng 

ta,  nhưng  chúng  ta  dứt  khoát  không  có  ý  nghĩ  báo  thù. 

Chúng ta vẫn cứ thành tâm thành ý, một mực thiện tâm đối 

đãi họ, đây là bạn thật sự giác ngộ. 

Tại  sao  không  trả  thù  người  ác  vậy?  Trong  Kinh  Phật 

nói, đây là “kẻ đáng thương xót”. Họ rất đáng thương, họ hồ 

đồ  vì  không  biết  chân  tướng  sự  thật,  bạn  không  nên  chê 

trách họ. Đúng là như trong Kinh Vô Lượng Thọ đã nói, do 

hoàn  cảnh  của  họ  không  tốt,  không  gặp  được  người  tốt. 

Người trước bất thiện, “vô tri”, không biết đạo đức, không 

có người dạy họ. “Thù vô quái dã” là không nên chê trách 

họ.  Hành  vi  của  họ  đối  với  ta  xấu  xa  hơn  là  đúng,  là  phải 

như vậy. Chúng ta hiểu họ, nhưng họ không hiểu chúng ta. 

Vì vậy chúng ta nên tha thứ cho họ, dứt khoát không có một 

niệm ý nghĩ báo thù, vẫn cứ thành tâm thành ý đối đãi người 

ta. Cho dù mạng sống của bạn bị họ hại chết đi nữa, hại chết 

thì rất tốt, vì hại chết rồi, bạn ngay đó sanh thiên, bạn sanh 

thiên sớm hơn vậy. Cảm ơn họ còn không hết, sao bạn lại có 

thể trách họ chứ? Sở dĩ bạn có tâm oán hận là vì bạn không 

hiểu đạo lý này. Bạn hiểu rõ đạo lý này thì oán hận không 

còn  nữa.  Họ  hại  ta  chết  là  để  ta  sanh  thiên  sớm  hơn  một 

chút,  đổi  hoàn  cảnh  tốt.  Chỉ  có  người  đích  thực  thấu  triệt 

hiểu rõ, họ mới biết được. Không hiểu không được, chúng ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

127 

cứ luôn bị đọa lạc ở trong đây. Cho nên, ba câu “Đãn thị hư 

vọng, chư pháp tập khởi, tất cánh vô chủ là nói A Lại Da, 

vô ngã vô ngã sở. Chữ “vô” này là phải nối liền lại, “vô ngã 

vô  ngã  sở”.  Đây  là  hiện  tượng  sự  thật,  không  chỉ  là  chân 

tướng của sáu cõi và mười pháp giới y chánh trang nghiêm. 

Phật chỉ một câu là nói tột. 

Kinh văn: “Tuy các tùy nghiệp, sở hiện bất đồng, nhi 

thực ư trung, vô hữu tác giả, cố nhất thiết pháp, giai bất 

tư nghị”. 

Phần  trước,  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết  “tất  cả  pháp  từ 

tâm tưởng sanh”. Tâm không phải sắc pháp, cũng tức là nói 

tâm  không  phải  vật  chất,  cho  nên  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân, 

ngay cả ý chúng ta cũng không duyên đến được. Nó quả là 

thật  sự  tồn  tại,  nó  năng  hiện  tất  cả  vạn  pháp.  Năng  biến, 

“biến” này là khiến tất cả pháp sinh ra biến đổi. Cho nên, nó 

là năng hiện, năng biến. 

Hôm  nay  tiếp  tục  nói  cho  chúng  ta  biết:  “Tuy  các  tùy 

nghiệp, sở hiện bất đồng”. Nhà Phật nói mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm. Mười pháp giới là nói ra từ hiện tượng 

sai biệt lớn. Nếu như nói kỹ, thì pháp giới là vô lượng vô 

biên, mỗi người đều không giống nhau. Tại sao vậy? Vì tư 

tưởng  của  mỗi  người  chúng  ta  không  giống  nhau,  ý  nghĩ 

khác nhau, vì vậy cảnh giới sở hiện đương nhiên là không 

tương đồng, đặc biệt là tâm tưởng. Trong Kinh nói: “Tâm 

tưởng dị cố, tạo nghiệp diệc dị”, ngạn ngữ thế gian có câu: 

“Nhân tâm bất đồng, mỗi người mỗi vẻ”, hai câu nói này 

rất hay! 

Nếu  như  tâm  của  hai  người  này  giống  nhau,  thì  diện 

mạo  của  hai  người  này  sẽ  giống  nhau.  Cho  nên,  chúng  ta 

quan  sát  tỉ  mỉ,  nếu  như  nhìn  thấy  có  hai  người  diện  mạo 

128 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

giống nhau, nếu bạn quan sát tỉ mỉ hơn thì sẽ thấy rất nhiều 

động tác của họ cũng giống nhau. Quan sát sâu hơn nữa thì 

thấy cách nghĩ, cách nhìn của họ đối với tất cả người, sự vật 

cũng  rất  gần  như  nhau.  Chứng  minh  những  lời  Phật  nói 

trong Kinh là chính xác: “Tất cả chúng sanh tâm tưởng bất 

đồng”.  Cho  nên,  báo  thân  mà  họ  cảm  được,  thân  tướng 

không  giống  nhau,  dung  mạo  không  giống  nhau,  màu  da 

không  giống  nhau,  tình  trạng  sức  khỏe  không  giống  nhau, 

những thứ này toàn là từ tâm tưởng sanh. Nếu như chúng ta 

hiểu rõ đạo lý này, quan sát tỉ mỉ hơn, người nhiều bệnh thì 

vọng tưởng nhất định nhiều, lo nghĩ nhất định nhiều, phiền 

não  nhất định nhiều.  Bạn hãy  quan  sát,  cơ  thể  khỏe  mạnh, 

rất hoạt bát, rất vui vẻ thì người này vọng niệm ít, phiền não 

ít. Thảy đều bày ra trước mắt chúng ta, chúng ta rất dễ dàng 

quan sát cảm nhận được. 

Những  nguyên  lý,  nguyên  tắc  này  ở  trong  Kinh  Phật 

giảng rất thấu triệt. Tất cả mọi hiện tượng, chúng ta ngày nay 

nói  tóm  lại,  hư  không,  vũ  trụ,  động  vật,  thực  vật,  tinh  cầu, 

v.v…mọi loại hiện tượng này đều là từ tâm tưởng của chính 

mình biến hiện ra. Cho nên, mỗi người chúng ta có thế gian 

riêng  của  mỗi  người,  không  thể  có  thế  gian  của  hai  người 

hoàn toàn tương đồng. Chúng ta cùng nhìn một sự việc giống 

nhau,  nhưng  cảm  nhận  của  chúng  ta  khác  nhau.  Hãy  lấy 

trước  mắt  chúng  ta  mà  luận,  chúng  ta  triển  khai  Kinh  Phật 

Thuyết  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  bản  Kinh  của  chúng  ta 

giống nhau, câu chữ ở bên trong cũng giống nhau, nhưng mỗi 

người  chúng  ta  đọc  bộ  Kinh  này  cảm  nhận  đều  khác  nhau, 

hiểu không giống nhau. Đây là nguyên nhân gì? “Tâm tưởng 

dị cố”. 

Ở  trong  kệ  khai  Kinh  dạy  chúng  ta:  “Nguyện  giải  Như 

Lai  chân  thật  nghĩa”,  chúng  ta  có  thể  làm  được  không? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

129 

Không làm được! Tại sao không làm được vậy? Chúng ta có 

tâm tưởng, Phật không có tâm tưởng. Tâm tưởng là việc của 

bên phía tám thức này. Phật thì “chuyển tám thức thành bốn 

trí”, cho nên Phật không có tâm ý thức. Chúng ta đến khi nào 

trong tâm không tưởng nữa (tưởng là chấp trước, tư là phân 

biệt),  nếu  như  chúng  ta  xa  lìa  được  phân  biệt,  chấp  trước, 

vọng tưởng, chúng ta xem lại những Kinh điển này thì Như 

Lai chân thật nghĩa liền hiện tiền. Há chẳng phải “tuy các tùy 

nghiệp, sở hiện bất đồng” sao? Do đây có thể biết, chúng ta 

có  thể  thể  hội  được  ở  trong  rất  nhiều  Kinh  liễu  nghĩa  Đại 

thừa, Phật nói cho chúng ta biết, tất cả vạn pháp có trong thế 

gian đều là “bất khả đắc, vô sở hữu”. 

Có rất nhiều đồng tu đã đọc Kinh Kim Cang rồi. Phật nói 

rất  hay:  “Tất  cả  pháp  hữu  vi  như  mộng  huyễn  bèo  bọt”. 

Đây  chính  là  điều  mà  trong  Kinh  Đại  Bát  Nhã  gọi  là  “bất 

khả đắc, vô sở hữu”. Tâm năng đắc không thể được. Trong 

Kinh  nói,  tâm  quá  khứ  không thể  được,  tâm  hiện tại không 

thể được, tâm vị lai không thể được, tâm năng đắc không thể 

được. Tâm sở đắc là cảnh giới bên ngoài. Cảnh giới là pháp 

duyên  sanh,  tánh  không  duyên  khởi,  cho  nên  cảnh  giới  bên 

ngoài cũng không thể được. 

Phật  nói:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng”. 

Không những tất cả hiện tượng ở trong mười pháp giới này là 

không thể được, mà hiện tượng ở trong Nhất Chân pháp giới 

cũng không thể được. Hiện tượng có hay không vậy? Không 

thể nói nó không có, cũng không thể nói nó có. Bạn nói nó 

không  có  là  sai  lầm,  bạn  nói  nó  có  cũng  là  sai  lầm.  Trong 

Kinh  Phật,  chúng  ta  thường  thường  xem  thấy,  đây  không 

phải cách nói của Phật, mà là cách nói của rất nhiều nhà tôn 

giáo, nhà triết học thời xưa, nó tuy là “phi hữu cũng phi vô”. 

Đem nó gộp chung lại, phi hữu phi vô có được không? Cũng 

130 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có  cũng  không  có  được  không?  Đều  không  được.  Tại  sao 

không được vậy? Chỉ cần bạn có cái ý nghĩ này thì bạn đã rơi 

vào trong tình thức. Đây là chỗ rốt ráo của Phật pháp, đây là 

chỗ tuyệt vời của Phật pháp. 

Phật  dạy  chúng  ta,  ở  trong  tất  cả  cảnh  duyên  (chúng  ta 

ngày  nay  nói  ở  trong  đời  sống  thực  tế)  chúng  ta  dùng  tâm 

thái như thế nào để sống, để xử sự đối nhân tiếp vật vậy? Dạy 

chúng  ta  một  niệm  không  sanh,  tùy  duyên  chứ  không  phan 

duyên.  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy  rất  hay:  “Hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy hỷ công đức”. Đây là thái độ làm người của Bồ Tát 

Phổ Hiền, trí tuệ cứu cánh viên mãn đích thực, chúng ta cần 

phải nên học tập. Học chưa được, chúng ta phải cố gắng nỗ 

lực mà học. Chúng ta học được một phần liền có một phần 

thọ dụng, học được mười phần liền có mười phần thọ dụng. 

Bạn không thể nói “không học được, tôi sẽ không học nữa”. 

Không  học  thì  bạn  sẽ  tùy  thuận  phiền  não,  mà  tùy  thuận 

phiền não thì bạn vĩnh viễn sống trong sáu cõi luân hồi. Vậy 

là sai rồi! 

Hai câu nói phía trên: “Tuy các tùy nghiệp, sở hiện bất 

đồng” là nói hiện tượng. Chúng ta gọi là hiện tượng của vũ 

trụ nhân sinh. 

Hai câu phía dưới đây là nói tính chân thật của nó: “Nhi 

thực ư trung, vô hữu tác giả”. Cho nên, có rất nhiều người 

có một quan niệm rất sai lầm. Quan niệm sai lầm này thật rất 

khó mà phá vỡ. Họ muốn truy vấn hiện tượng này từ đâu mà 

có?  Hiện  tượng  này  sinh  ra  như  thế  nào?  Quí  vị  phải  hiểu 

rằng,  quý  vị  khởi  ý  niệm  này  thì  đều  rơi  vào  trong  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước. Tất cả mọi hiện tượng trong hư 

không  pháp  giới  là  vọng  tưởng,  chấp  trước  biến  hiện  ra, 

chúng ta lại dùng vọng tưởng, chấp trước để lý giải nó, đây là 

việc  không  thể.  Làm  thế  nào  mới  có  thể  hiểu  rõ,  thông  đạt 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

131 

chân tướng sự thật? Buông xả tất cả vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước.  Nhà  Phật  nói  “Thiền  định”,  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm nói rất hay: “Tịnh cực quang thông đạt”. Thảy đều 

buông xả, tâm tịnh đến cực điểm thì ánh sáng Bát Nhã của tự 

tánh  liền  hiện  tiền,  tất  cả  mọi  pháp  trên  thế  gian  này,  tánh 

tướng, lý sự, nhân quả thảy đều thông đạt rồi, thảy đều hiểu 

rõ rồi, đây là trí tuệ chân thật. 

Tất cả chư Phật Như Lai đều phải đi qua con đường này, 

giác  ngộ  triệt  để  rồi,  cho  nên  không  chỉ  là  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni mà tất cả chư Phật Như Lai giảng Kinh thuyết pháp 

đều  quy  kết  về  tổng  cương  lĩnh  là  giới,  định,  tuệ.  Ở  trong 

đây  “định”  là  điểm  mấu  chốt,  “tuệ”  là  mục  đích,  “giới”  là 

phương tiện. 

“Giới” có nghĩa là gì vậy? Là tuân thủ pháp. Dứt khoát 

phải tuân thủ theo đường lối của tiền nhân thì chúng ta được 

tiện  lợi.  Con  đường  mà  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đi  là  con 

đường nào? Con đường mà tất cả chư Phật mười phương đi 

là  con  đường  nào?  Chúng  ta  bám  theo,  không  được  từ  bỏ. 

Bạn nói: “Tôi tìm một con đường khác”, bạn không tìm được 

đâu! Vô lượng kiếp đến nay, các Ngài đi trên con đường này 

đều rất thông suốt rồi, đâu có bị sai lầm. Đây là chánh đạo, 

không phải tà đạo. Chánh đạo chắc chắn có thể đạt đến khai 

trí  tuệ,  tà  đạo  chắc  chắn  không  thể  khai  trí  tuệ.  Tà,  chánh 

được  phân  chia  như  vậy.  Nếu  theo  Thiền  tông  Trung  Quốc 

mà nói, chánh đạo nhất định sẽ đạt đến minh tâm kiến tánh, 

còn tà đạo thì không thể. Con đường mà chư Phật Bồ Tát đi 

là chánh đạo. 

Thuần  chánh  ở  trong  chánh  đạo,  đối  với  căn  cơ  của 

chúng ta mà nói, con đường thuần chánh đơn giản, yên ổn, 

tiện lợi, nhanh chóng là không gì bằng pháp môn Tịnh Độ. 

Pháp môn Tịnh Độ, Phật Bồ Tát dạy chúng ta chỉ một câu 

132 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là:  “Thành  thật  niệm  Phật”.  Công  phu  niệm  Phật  của 

chúng  ta  ngày  nay  không  đắc  lực,  nguyên  nhân  do  đâu 

vậy?  Là  do  không  thành  thật,  nguyên  nhân  là  ở  chỗ  này. 

Thật sự thành thật thì hiệu quả rất nhanh. Người thành thật 

đích  thực  thì  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  này  có  cần 

giảng  nữa  không?  Không  cần  giảng  nữa,  họ  thảy  đều  làm 

được  rồi.  Nếu  bạn  không  tin,  Singapore  có  một  vị  cư  sĩ 

Hứa Triết, bà hiện nay quy y rồi. Tôi có thể gọi bà là cư sĩ, 

bà đến năm 101 tuổi mới quy y. Trước đây bà chưa hề học 

Phật, nhưng mỗi một điều ở trong Kinh Thập Thiện Nghiệp 

Đạo bà đều làm được. Chưa học mà bà đã làm được là do 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Thành  thật!  Bà  là  người  thành  thật, 

làm người rất đúng mực. Cho nên, bà hỏi tôi, bà có tư cách 

làm đệ tử Phật hay không? Tôi nói, bà đủ tiêu chuẩn làm đệ 

tử  Phật.  Những  đệ  tử  Phật  chúng  ta  đây,  tại  gia,  xuất  gia 

đều  không  bằng  bà.  Chưa  học  mà  đều  làm  được  rồi,  đây 

gọi là thành thật. Chúng ta học mỗi ngày, hằng ngày trong 

đầu  cứ  tô  vẽ  cho  nhiều  chứ  không  hề  y  giáo  phụng  hành, 

đây là không thành thật. Cho nên, chúng ta học hằng ngày 

mà vẫn chẳng có thành tựu. 

Chúng  ta  thấy,  tất  cả  pháp  có  cần  truy  cứu  hay  không 

vậy?  Người  thế  gian  thường  nói  “hỏi  cho  rõ  ngọn  ngành”. 

Phật pháp vẫn cho phép bạn hỏi đến cùng, dứt khoát không 

có kiêng kỵ. Tại sao vậy? Vì bạn có nghi. Cái nghi hoặc này 

nhất định phải đoạn trừ, hỏi đến cùng là giúp bạn đoạn nghi 

sanh tín, để mọi nghi hoặc đều không còn nữa, con người sẽ 

thành  thật  ngay.  Bạn  còn  có  hoài  nghi  thì  làm  sao  có  thể 

thành thật? Người thành thật có hai loại. Một loại là thiện căn 

phước  đức  sâu dày,  như cụ  Hứa  Triết này.  Đây  là  bản thân 

thiện căn phước đức sâu dày, tuy chưa hề học, bà không có 

nghi hoặc. Đây là thiện căn, phước đức, nhân duyên của đời 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

133 

quá khứ. Một loại khác nữa là đem những chân tướng sự thật 

này đều hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi, không còn nghi ngờ, 

họ thành thật ngay. Còn đoạn ở giữa này chắc chắn chiếm đại 

đa số, gọi là vừa không phải thượng trí lại không phải hạ ngu, 

dạng  người  này  khó  độ.  Họ  vọng  tưởng  nhiều,  phân  biệt, 

chấp  trước  nhiều.  Người  thành  thật  nhìn  thấy  một  câu  này, 

tâm liền định ngay. 

Tất cả hiện tượng trong hư không pháp giới, Phật ở chỗ 

này nói với chúng ta: “Vô hữu tác giả”. Lời nói này là chân 

thật,  không  phải  Phật  tạo  ra,  không  phải  thần  tạo  ra,  cũng 

không  phải thượng  đế  tạo  ra.  Nếu do thượng đế tạo  ra, vậy 

thì  thượng  đế  do  ai  tạo  ra?  “Vô  hữu tác giả”  là  sự thật.  Vô 

hữu tác giả, Phật nói tâm hiện, thức biến. Cho nên, nếu bạn 

hỏi  đến  cùng,  thì  cuối  cùng  Phật  trả  lời  bạn:  “Duy  tâm  sở 

hiện, duy thức sở biến”. Tâm năng hiện, thức năng biến, quả 

thật là không có tác giả. 

Kinh văn: “Cố nhất thiết pháp, giai bất tư nghị”. 

Bồ  Tát  Long  Thọ  ở  trong  Trung  Quán  Luận  nói  cho 

chúng ta biết: “Chư pháp bất tự sanh”. Tất cả mọi pháp ở 

trong vũ trụ này quyết không phải tự mình sanh, vậy thì nói 

không thông. 

“Diệc bất tùng tha sanh”. Cũng không phải do tha sanh. 

Vậy  có  phải  là  tự  tha  cùng  nhau  sanh  không?  Cũng  không 

phải! 

“Bất cộng bất vô nhân”. “Bất cộng”, vậy có phải không 

có nguyên nhân sanh không? Cũng không phải! 

Kết luận ở dưới đây: “Thị cố thuyết vô sanh”. Nếu bạn 

thật  sự  hiểu  được  bốn  câu  này  rồi,  thật  sự  hiểu  rõ  ràng, 

hiểu sáng tỏ rồi thì chúc mừng bạn, bạn đã chứng được địa 

vị  “Vô  sanh  pháp  nhẫn”  rồi.  Bồ  Tát  vô  sanh  nhẫn,  trong 

134 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh Nhân Vương nói cho chúng ta biết, hạ phẩm vô sanh 

nhẫn  là  thất  địa  Bồ  Tát,  trung  phẩm  là  bát  địa,  thượng 

phẩm là cửu địa. Đến địa vị này thì bốn câu trong “Trung 

Quán Luận” này các Ngài mới liễu giải thấu triệt. 

Các  Ngài  dùng  phương  pháp  gì  để  liễu  giải  vậy? 

Không  phải  hằng  ngày  suy  nghĩ,  hằng  ngày  suy  nghĩ  thì 

vĩnh  viễn  không  thể  liễu  giải.  Các  Ngài  dùng  công  phu 

thiền  định  rất  sâu,  cũng  chính  là  chúng  ta  thường  nói 

“nhìn  thấu,  buông  bỏ”.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô 

lượng  pháp  môn  đều  là  tu  Thiền  định.  Cách  nói  gọn  của 

Thiền định chính là sáu căn chúng ta tiếp xúc tất cả cảnh 

giới thì rõ ràng sáng tỏ, rành mạch phân minh, ở trong đây 

quyết định không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trước, đây gọi là Thiền định. Bạn không 

nhất định phải hằng ngày ngồi kiết già quay mặt vào vách, 

không  nhất  định  như  vậy.  Khi  tiếp  xúc  cảnh  giới  bên 

ngoài, bạn thật sự làm được không có phân biệt, không có 

chấp trước, không có khởi tâm, không có động niệm, ứng 

phó mọi thứ rất viên mãn, đây là tuệ. Chính mình thật sự 

làm được không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trước, đây là định. Định, tuệ đồng đẳng; 

định, tuệ cùng vận hành, đây là đời sống của Phật Bồ Tát. 

Phàm phu ở chỗ này khởi tâm động niệm, phân biệt, chấp 

trước. Cho nên, bạn phải biết tất cả pháp quả thật là không 

có tác giả. Sự việc này ở trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta 

đã từng nói qua rồi. 

“Cố nhất thiết pháp, giai bất tư nghị”! Trong Kinh Phật 

thường nói “pháp vốn như vậy”, cho nên, “lý sự vô ngại, sự 

sự  vô  ngại”.  Những  câu  nói  này  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm, 

Thế Tôn đem nó áp dụng toàn bộ vào trong sinh hoạt thường 

ngày  của  Bồ  Tát.  Cho  nên,  nếu  chúng  ta  hợp  lại  xem  với 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

135 

Kinh Hoa Nghiêm thì vô cùng thú vị, chúng ta có thể thể hội 

được sâu hơn. 

Kinh  văn:  “Tự  tánh  như  huyễn,  trí  giả  tri  dĩ,  ưng  tu 

thiện  nghiệp,  dĩ  thị  sở  sanh,  uẩn  xứ  giới  đẳng,  giai  tất 

đoan chánh, kiến giả vô yểm”. 

“Tự tánh như huyễn” là nói nó khởi dụng, khi khởi tác 

dụng, ở trong Kinh Kim Cang, Phật gọi là “mộng huyễn bèo 

bọt”.  Sự  việc  này  Thế  Tôn  thường  dùng  câu  “bất  khả  tư 

nghị” để giải thích chân tướng sự thật. Chúng ta sau khi nghe 

xong,  đối  với  cách  nói này  quả  thật  là  rất  khó khiến ta vừa 

lòng. Tại sao Thế Tôn không đem chân tướng này nói ra, mà 

chỉ dùng câu “bất khả tư nghị”, giống như là lẫn tránh vậy? 

Thực ra lời Phật nói là chân thật. Chỉ có khi dứt đường ngôn 

ngữ, bặt dấu tâm hành thì chân tướng sự thật mới hiện rõ, bạn 

mới hoàn toàn hiểu rõ. 

“Tư” là ý thức. “Nghị” là ngôn ngữ. Chân tướng sự thật 

này tuyệt đối không phải ngôn ngữ có thể nói ra được, cũng 

không phải tư duy tưởng tượng có thể đạt đến được. Do đó 

“bất khả tư nghị” là câu nói chân thật, hoàn toàn không mơ 

hồ,  hoàn toàn  không  phải để lẫn  tránh,  mà  là  lời  chân thật 

với bạn. Chỉ cần bạn không nghĩ, không bàn thì chân tướng 

sự thật liền hiện tiền ngay. Tại sao vậy? Phần trước đã nói: 

“Tất cả pháp là do tâm tưởng sanh”. Bạn dừng tâm tưởng 

lại rồi, sau đó bạn thấy được chân tướng của tất cả pháp. Tất 

cả pháp vốn dĩ bất sanh bất diệt, không đến không đi, không 

một  không  khác,  không  thường  không  đoạn,  trong  Trung 

Quán Luận gọi là “bát bất”. Vào lúc này bạn mới thật sự thể 

hội được. 

Chúng ta là phàm phu, luôn luôn không tách rời tư nghị, 

cho nên vĩnh viễn không thể thấy đạo. “Đạo” ở đây chính là 

136 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tự  tánh,  tông  môn gọi là “minh tâm kiến  tánh”. Phàm  phu 

chúng ta vĩnh viễn không có cách gì kiến tánh. Người nào có 

thể kiến tánh vậy? Họ đối với tất cả pháp thế xuất thế gian 

không  tư,  không  nghị,  họ  liền  kiến  tánh.  Tại  sao  phải  dùng 

phương pháp này? Ở trong Kinh luận Phật thường nói: “Dứt 

đường  ngôn  ngữ”  là  không  nên  tư,  “bặt  dấu  tâm  hành”  là 

không nên nghị, cho nên “bất khả tư nghị” chính là nói dứt 

đường ngôn ngữ, bặt dấu tâm hành, chân tướng này liền hiện 

tiền ngay. 

Thế  nhưng  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta,  ở  trong  không  nghĩ 

bàn, Ngài dạy cho chúng ta nghĩ bàn; ở trong không thể nói, 

Ngài thường nói với chúng ta. Trong đây có điều huyền bí, 

chúng ta phải hiểu  rõ.  Cách nói của  Phật  là  “nói  mà  không 

nói, không nói mà nói”. Vậy ai hiểu được? Người biết nghe, 

“nghe  mà  không  nghe,  không  nghe  mà  nghe”,  họ  liền  khế 

nhập  rồi,  đây  gọi  là chúng  sanh  căn  chín  muồi,  chúng  sanh 

thượng thượng căn. Phật nói không sai, chúng ta nghe sai rồi. 

Tại sao chúng ta nghe sai vậy? Vì chúng ta có nghĩ, có bàn. 

Chúng ta không hiểu nghĩa chân thật của Như Lai. Cho nên 

“nguyện  giải  Như  Lai  chân thật nghĩa”, câu nói  này  nói  thì 

nghe dễ. 

Tự tánh khởi dụng chính là mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm.  Không  chỉ  là  mười  pháp  giới,  mà  Nhất  Chân  pháp 

giới cũng là tự tánh khởi dụng. Mười pháp giới như huyễn thì 

Nhất  Chân  pháp  giới  cũng  không  thật,  trong  Kinh  gọi  là 

“phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, bao gồm cả thế xuất 

thế gian. Cho nên, người giác ngộ, pháp thân Đại Sĩ trụ nhất 

chân pháp giới, trụ Hoa Tạng, trụ Cực Lạc mà không hề mảy 

may  dính  mắc.  Tại  sao  vậy?  Vì  các  Ngài  biết  đó  đều  là 

“mộng huyễn bèo bọt”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

137 

“Trí  giả  tri  dĩ”.  “Trí  giả”  ở  đây  là  chư  Phật,  Bồ  Tát. 

Trong Bồ Tát đặc biệt là chỉ pháp thân Bồ Tát, pháp thân Đại 

Sĩ, các Ngài biết rõ thực tướng các pháp. Sau khi biết rồi, các 

Ngài sống như thế nào vậy? Quan điểm, hành vi đời sống của 

các  Ngài  cùng  với  chúng  ta  không  như  nhau.  Các  Ngài  tu 

thiện  nghiệp,  không  những  là  hành  thiện,  ngôn  thiện,  mà  ở 

trong  tâm  một  mảy  ác  niệm  cũng không có.  Chúng  ta ngày 

nay làm không được. Tại sao làm không được vậy? Chúng ta 

đối với chân tướng sự thật không hiểu rõ, cho nên làm không 

được. Ở đây Phật khuyên chúng ta “nên tu thiện nghiệp”, chữ 

“ưng” này là lời khuyên nhủ. 

“Dĩ thị sở sanh, uẩn xứ giới đẳng”. “Uẩn xứ giới” là sở 

sanh.  Tự  tánh  là  năng  sanh,  năng  hiện,  năng  biến.  Tự  tánh 

năng hiện là thuộc về bản năng của nó, còn năng biến là đã 

mê mất tự tánh, hiện tượng mà tự tánh sở hiện sẽ sinh ra thay 

đổi,  đem  Nhất  Chân  pháp  giới  biến  thành  mười  pháp  giới, 

biến thành vô lượng vô biên pháp giới. 

“Tri” là duyên. 

“Tu thiện” là nhân. 

“Sở sanh, uẩn xứ giới đẳng, giai tất đoan chánh”. Đây 

là quả. 

“Kiến  giả  vô  yểm”  là  thiện  báo.  Gieo  nhân  thiện  được 

quả thiện. 

Tại  sao  phải  tu  thiện  nghiệp  vậy?  Tu  thiện  nghiệp  là 

không có lý do, là không có nguyên nhân, “pháp vốn như 

vậy”,  vốn  dĩ  chính  là  như  vậy.  Sự  việc  này  thánh  nhân 

Trung  Quốc  cũng  đã  nói  đến  rồi,  nhưng  nói  không  thấu 

triệt  bằng  Kinh  Phật  nói.  Nhưng  suy  nghĩ  thật  kỹ,  những 

người này rất có thể cũng do chư Phật Như Lai ứng hóa ra, 

Khổng Phu Tử, Mạnh Phu Tử, Lão Tử, Trang Tử có phải là 

138 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chư Phật Như Lai ứng hóa hay không? Về mặt lý luận mà 

nói  hoàn  toàn  có  lý,  nhưng  trên  sự  tướng  thì  không  có 

chứng cứ, trên lý hoàn toàn nói được thông. Nhà Nho nói: 

“Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”,  vốn  dĩ  là  thiện;  “Tánh 

tương  cận,  tập  tương  viễn”.  Tương  cận  là  giống  nhau  cả, 

bản  tánh  là  giống  nhau.  Điều  này  giống  với  trong  Phật 

pháp gọi là “không hai không khác”. 

Phật  pháp  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh”. 

Phật tánh là bình đẳng, vậy có người nào không phải là người 

tốt, có người nào không phải là Phật? Đã có Phật tánh thì đều 

xem như Phật. Trong Kinh Vô Lượng Thọ có một câu nói rất 

tuyệt vời: “Tất cả đều thành Phật”. Họ tại sao bất thiện vậy? 

Mỗi người chúng ta đều là thuần thiện, nhưng tại sao bây giờ 

chúng ta biến thành bất thiện, đi tạo ác vậy? Là do chúng ta 

“mê”.  Mê  cái  gì  vậy?  Mê  mất  tự  tánh!  Không  phải  mê  gì 

khác mà  là đã mê tự tánh. Dù đã mê tự tánh nhưng tự tánh 

này vẫn khởi tác dụng, khởi tác dụng  mang theo mê, thế là 

liền tạo ác nghiệp. Sự tình là như vậy. 

Chư Phật Như Lai nhìn tất cả chúng sanh là nhìn vào bản 

tánh,  cho  nên  trong  tâm  các  Ngài  một  ác  niệm  cũng  không 

có.  Phàm  phu  nhìn  tất  cả  chúng  sanh  là  nhìn  vào  tập  tánh, 

nên  thế  gian  không  có  người  nào  là  người  tốt.  Do  sự  khác 

biệt  của  một  niệm  này  đã  làm  biến  đổi  hết  mọi  hiện  tượng 

bên ngoài. Nếu như là niệm thiện, thì hiện tượng bên ngoài 

liền trở nên rất tốt. Cho nên, chúng ta nhất định phải khẳng 

định  điều  mà  Thế  Tôn  gọi  là  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh”. Ở trong tất cả pháp này, gần gũi với chúng ta nhất là 

cơ thể của chúng ta, tướng mạo của chúng ta. Người tâm chín 

chắn một chút có thể nhận thấy rất rõ ràng. Người có tâm địa 

lương thiện thì tướng mạo sẽ từ bi, cử chỉ nhu hòa, nhã nhặn. 

Người  có tâm  hạnh bất  thiện  thì  tướng mạo  đáng  sợ,  người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

139 

khác nhìn thấy liền sợ hãi, chúng ta thường nói người này có 

sát khí, sát khí rất nặng. Sát khí là nói khí toát ra, trong khí 

công  nhìn  thấy  khí  của  người,  người  nước  ngoài  gọi  là  từ 

trường. Từ trường đó rất xấu, khiến người ta nhìn thấy bạn, 

tiếp xúc với bạn, cả người cảm thấy sợ hãi, cảm thấy không 

thoải mái. Người tâm địa lương thiện từ bi thì từ trường của 

họ tốt, khi người ta tiếp xúc đều sinh tâm hoan hỷ, đều cảm 

thấy mát mẻ tự tại, rất muốn gần gũi với họ. Đây là điều mà 

trong  kinh  nghiệm  cuộc  sống  chúng  ta  quan  sát  thấy,  cảm 

nhận được. 

Tôi trước đây tiếp xúc ba vị thầy, chỉ cần tôi có thời gian 

là tôi liền đi tìm quí thầy, gần gũi quí thầy. Mặc dù chẳng nói 

một  câu  nào,  tôi  ngồi  ở  trong  căn  phòng  đó  cũng  cảm  thấy 

được  không  khí  rất  tốt,  từ  trường  rất  tốt,  chúng  tôi  đi  tiếp 

nhận, đi cảm nhận. Điều này chứng tỏ người tâm thiện thì từ 

trường  của  bạn  sẽ  thiện,  không  khí  quanh  bạn  sẽ  thiện. 

Không khí thiện này có thể làm cảm động người, khiến người 

sinh tâm hoan hỷ. 

“Sở sanh uẩn xứ giới đẳng”, đây là quả thiện. Vì bạn có 

nhân thiện, tu thiện nghiệp, thiện nhân, bạn cảm được thiện 

quả. “Uẩn” là ngũ uẩn gồm sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Sắc 

là thân của bạn. Thọ, tưởng, hành, thức là tâm của bạn, đều là 

nói  tâm  lý.  Ở  trong  “Tâm  Kinh”  nói:  “Chiếu  kiến  ngũ  uẩn 

giai không”, đây là nói ngũ uẩn. Ngũ uẩn là đã bao gồm hết 

tất cả mọi pháp ở trong vũ trụ rồi. 

Chữ “Sắc” này là nói tất cả mọi hiện tượng thế xuất thế 

gian, dùng một chữ này để đại biểu. 

“Tâm pháp” nói rất tường tận, có bốn điều:  

“Thọ” là cảm thọ của bạn. 

“Tưởng” là tư duy của bạn. 

140 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Hành”  thì  tương  đối  khó  hiểu,  hành  là  sát-na  không 

dừng trụ, ý nghĩ sanh diệt này vĩnh viễn không ngừng nghỉ, 

niệm  trước  diệt,  niệm  sau  liền  sanh,  đây  gọi  là  hành,  niệm 

niệm không dừng. 

“Thức” là hàm chứa. Những cái mà bạn tạo tác, bất kể là 

thiện  pháp,  ác  pháp,  vô  ký  pháp,  hình  bóng  của  nó  rơi  vào 

hàm  chứa  trong  A  Lại  Da  thức,  trong  Kinh  Phật  gọi  nó  là 

chủng  tử.  Thứ  này  thì  phiền  phức!  Chủng  tử  mà  A  Lại  Da 

thức hàm chứa vĩnh viễn không bị mất đi, vĩnh viễn không bị 

tiêu diệt, gặp được duyên thì nó liền khởi tác dụng, liền khởi 

hiện hành, gặp duyên liền sanh khởi hiện tướng, chúng ta gọi 

là thọ báo. 

Trong  Kinh  Phật  nói:  “Giả  sử  bách  thiên  kiếp,  sở  tạo 

nghiệp bất vong”. Trong A Lại Da thức hàm chứa vĩnh viễn 

không bị tiêu diệt. “Nhân duyên hội ngộ thời, quả báo hoàn 

tự thọ”. Đây là Phật nói ra chân tướng sự thật cho chúng ta. 

Nếu như hiểu rõ chân tướng sự thật thì người này chắc chắn 

sẽ không tạo ác. Tại sao vậy? Tạo ác nhỏ bằng sợi lông cũng 

phải  tự  mình  chịu  các  ác  báo.  Những  điều  mà  chúng  ta  tạo 

tác, người khác không thể chịu thay, là tự làm tự chịu, phải 

hiểu đạo lý này. 

“Xứ” là nói mười hai xứ. Chỗ này chúng ta nói tường tận 

một  chút.  Chúng  ta  nói  sáu  căn,  sáu  trần.  Sáu  trần  là  sắc, 

thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp.  Sáu  căn  là  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi, 

thân,  ý.  Theo  cách  nói  này  thì  “tâm  pháp”  chỉ  nói  có  một 

điều, ý là tâm pháp. Ở trong “sắc pháp” triển khai ra đã nói 

mười một pháp. Phật tại sao phải nói như vậy? Chúng sanh 

mê  ngộ không giống  nhau.  Nếu người đối  với  sắc  pháp  mê 

nhẹ, đối với tâm pháp mê nặng, Phật bèn nói ngũ uẩn với họ. 

Cho  nên,  tâm  pháp nói bốn  điều,  bạn  mê  sâu thì  nói  nhiều, 

sắc pháp mê nhẹ nên chỉ nói một điều. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

141 

Bạn nghĩ đến Phật nói mười hai xứ thì ý nghĩa đã rõ ràng 

rồi. Đương cơ của người này hoàn toàn ngược lại, tâm pháp 

mê nhẹ, sắc pháp mê nặng. Mê nặng thì nói nhiều. Cho nên, 

sắc pháp nói mười một điều, tâm pháp nói một điều. 

Mười  pháp  giới  là  nói  đối  với  người  tâm  pháp  và  sắc 

pháp đều mê nặng. Thế là ở trong mười hai xứ lại cộng thêm 

sáu thức là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý. Sáu thức cộng thêm 

“ý” ở trong mười hai xứ thì liền có bảy điều. Trong mười tám 

giới  thì  có  bảy  điều  nói  tâm  pháp,  mười  một  điều  nói  sắc 

pháp.  Đây  là  đối  với  sắc,  người  có  tâm  mê  quá  nặng,  Phật 

bèn nói cách này. Cho nên quy nạp tổng lại chính là hai pháp 

gồm sắc pháp và tâm pháp. Tâm pháp là năng biến, sắc pháp 

là sở biến. Uẩn, xứ, giới là một sự việc, chỉ là khai hợp khác 

nhau, chúng ta ngày  nay nói quy nạp, suy luận. Quy nạp là 

hợp,  suy  luận  là  triển  khai.  Tuy  cách  nói  khác  nhau  nhưng 

chỉ là một sự việc. Dùng cách nói hiện nay mà nói, “sở sanh 

uẩn xứ giới đẳng” chính là cái mà chúng ta ngày nay gọi là 

hiện tượng của tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới, 

chính là ý này. 

“Tất giai đoan chánh”, điều này tốt. Từ thân tướng của 

chúng  ta  đến  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta,  thân  tướng 

của  chúng  ta  đoan  chánh,  môi  trường  chúng  ta  cư  trú  đoan 

chánh, xã hội chúng ta cư trú đoan chánh, quốc gia chúng ta 

cư trú đoan chánh, thế giới chúng ta cư trú đoan chánh. Mở 

rộng thêm, người hiện nay gọi là hệ ngân hà chúng ta cư trú 

đoan  chánh.  Há  chẳng  phải  là  y  báo  tùy  theo  chánh  báo 

chuyển sao? 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  xã  hội  này  không  tốt,  thế  giới 

không thái bình. Nguyên nhân từ đâu ra vậy? Từ không biết 

tu thiện pháp, không biết chân tướng khởi dụng của tự tánh. 

Chúng ta bây giờ đã hiểu rõ chưa? Nếu như thật sự hiểu rõ 

142 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

rồi thì chúng ta sẽ làm thật. Bạn vẫn chưa phát tâm làm thật, 

thành thật mà nói, bạn chưa có hiểu rõ. Năm xưa, khi tôi học 

với Đại Sư Chương Gia, Đại Sư Chương Gia nói cho tôi biết 

chân tướng sự thật này, nói Phật pháp là “biết khó, làm dễ”. 

Tôi nghe thầy nói rất nhiều lần câu “biết quá khó, làm quá dễ 

dàng”. Thật sự biết rồi thì phàm phu thành Phật chỉ trong một 

niệm, bạn chuyển ý nghĩ trở lại liền thành Phật ngay. Tại sao 

bạn  không  chuyển  được  ý  nghĩ  vậy?  Là  vì  bạn  không  biết. 

Cho nên, Phật pháp là hiểu ở trước, hành ở sau. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  giải  của  Ngài  Thanh 

Lương, Ngài đem toàn Kinh phân làm bốn phần là tín, giải, 

hành,  chứng.  Tín,  giải  là  khó.  Tín  thật,  giải  thật  thì  hành 

chứng  sẽ  không  khó,  đó  thật  sự  là  làm  dễ  dàng.  Chúng  ta 

ngày nay cảm giác thấy hành, chứng khó như vậy là do cơ sở 

của  tín,  giải  chưa  có  nền  móng.  Sau  đó  chúng  ta  liền  nghĩ 

đến, tại sao Thế Tôn phải hết lòng hết dạ nói pháp 49 năm, 

mục đích của 49 năm nói pháp là gì vậy? Ngài giúp chúng ta 

tín  và  giải.  Hành  và  chứng  thì  Phật  hoàn  toàn  không  quan 

tâm đến, không cần nói. Chỉ cần bạn tín, chỉ cần bạn giải rồi 

thì hành và chứng là việc của bản thân bạn. 




***************** 

 

Kinh  văn:  “Long  vương!  Nhữ  quán  Phật  thân,  tùng 

bách  thiên  ức,  phước  đức  sở  sanh,  chư  tướng  trang 

nghiêm, quang minh hiển diệu. Tế chư đại chúng, thiết vô 

lượng ức, tự tại phạm vương, tất bất phục hiện. Kỳ hữu 

chiêm ngưỡng, Như Lai thân giả, mạc bất mục huyền”. 

Chúng ta đọc đoạn Kinh văn này phải soi xét lại thật kỹ, 

cần phải học tập theo Phật. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

143 

“Long vương” là đại biểu cho chúng sanh trong sáu cõi 

chúng ta. Tại sao phải dùng “Long vương” làm đại biểu vậy? 

Rồng  là  biến  hóa  đa  dạng,  biến  hóa  khôn  lường.  Ngay  nơi 

bản thân mà nói, chúng ta khởi tâm động niệm thiên biến vạn 

hóa. Ngay nơi môi trường sống của chúng ta mà nói, chúng 

ta đối mặt với nhân sự, đối với người, với việc, với vật, tất cả 

người sự vật này cũng là biến hóa khôn lường, cho nên dùng 

“Long” để đại biểu. 

“Vương”, loại biến hóa này vô tình giống như là tự nhiên 

rồi. Nhà Phật thường nói: “Pháp vốn như vậy”, dường như là 

tình  trạng  này.  “Vương”  có  nghĩa  là  tự  tại,  không  hề  mảy 

may  miễn cưỡng. Chứng tỏ điều gì vậy? Chứng tỏ tập tánh 

đã thành tự nhiên rồi. “Tập quán thành tự nhiên, thiếu thành 

nhược thiên tánh”. Giống như thiên tánh vậy, chúng ta khởi 

tâm động niệm sát-na không dừng trụ một cách rất tự nhiên, 

cho  nên  dùng  “vương” để đại biểu.  Từ đó  cho  thấy,  nghiệp 

lực chúng ta rất sâu nặng. 

Trong  Kinh  Phật  thường  nói,  bản  thân  chúng  ta  vô 

phương  thể  hội.  Tự  mình  cũng  thường  nói:  “Nghiệp 

chướng  của  tôi  sâu  nặng”.  Mức  độ  “nghiệp  chướng  sâu 

nặng”,  nguyên  do  của  “nghiệp  chướng  sâu  nặng”  tự  mình 

hoàn toàn không thể biết được. Cho nên, ở đây Phật dùng 

Long  vương  để  đại  biểu  cho  chúng  sanh  sáu  cõi,  ý  nghĩa 

thật vô cùng sâu xa. 

Phật dạy cho chúng ta, chúng ta quan sát thân Phật; Phật 

là hiện thân thuyết pháp. Ngay như ở trong Kinh giáo thường 

thường dạy chúng ta: “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”. 

Diễn là biểu diễn, biểu diễn cho chúng ta thấy. Chúng ta thấy 

thân  Phật,  ở  trong  tất  cả  Kinh  luận  đều  có  ghi  chép,  tướng 

hảo  của  Phật  là  32  tướng  tốt,  80  vẻ  đẹp.  Trong  Giáo  Thừa 

144 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Pháp Số và Phật Học Từ Điển đều có ghi chép, đây là sách 

dễ dàng tra nhất. 

Cư sĩ Giang Vị Nông viết Kinh Kim Cang Giảng Nghĩa, 

cư sĩ Chu Chỉ Am viết Tâm Kinh Thuyên Chú đều trích dẫn 

theo Kinh luận, nói rõ tường tận với chúng ta tướng hảo là 

quả  báo.  Có  quả  ắt  có  nhân.  Chúng  ta  thường  thường  nói: 

“Tướng tùy tâm chuyển”.  Lời nói này  không sai tí nào cả, 

sự  việc  quả  thật  đúng  là  như  vậy.  Không  những  thể  chất 

tướng mạo của bản thân chúng ta là tùy tâm chuyển, mà môi 

trường  sống  của  chúng  ta  lại  hoàn  toàn  không  phải  sao? 

Ngoài  bản  thân  ra  đều  là  môi  trường  sống,  hay  nói  cách 

khác,  toàn  là  y  báo.  Những  người  cùng  sống  chung  với 

chúng  ta  đây  đều  là  môi  trường  nhân  sự.  Vật  chất  là  hoàn 

cảnh vật chất. Hoàn cảnh vật chất và hoàn cảnh nhân sự bên 

ngoài chúng ta cũng là tùy tâm mà biến, tùy tâm mà chuyển, 

có mấy người biết đâu? 

Chúng ta nói, hoàn cảnh sống của chúng ta ngày nay thật 

là tệ, hoàn cảnh nhân sự không tốt, hoàn cảnh vật chất cũng 

không tốt. Chúng ta hiện nay cùng sinh sống tại Singapore, 

rất nhiều đồng tu đã gặp cụ Hứa Triết, bạn thử hỏi cụ, cụ sẽ 

nói hoàn  cảnh nhân sự,  hoàn  cảnh vật  chất đều  vô  cùng tốt 

đẹp. Đây là nguyên nhân gì vậy? Tại sao chúng ta cảm thấy 

không tốt, còn bà lại cảm thấy rất tốt? Bạn thử hỏi thêm cư sĩ 

Lý  Mộc  Nguyên.  Hoàn  cảnh  của  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  và 

hoàn cảnh của  cư sĩ Hứa  Triết giống nhau,  tất cả người, sự 

vật rất tốt đẹp. Đạo lý này ở chỗ nào vậy? Đạo lý ở khởi tâm 

động niệm, ở tâm của bạn. Phần trước của bộ Kinh này Phật 

nói rất rõ ràng: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Tâm tưởng 

của bạn tốt đẹp thì thấy mọi người là tốt đẹp, sự là tốt đẹp, 

hoàn cảnh là tốt đẹp. Ý nghĩ của bạn không tốt thì người, sự 

vật  không  có  cái  gì  là  tốt  cả.  Đây  há  chẳng  phải  điều  mà 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

145 

Ngẫu Ích Đại Sư gọi là “cảnh duyên không tốt xấu, tốt xấu 

do tâm khởi” sao? Nếu nhân tâm tốt thì khởi tâm động niệm 

đều tốt. 

“Bách  thiên  ức  phước  đức  sở  sanh”.  “Bách  thiên  ức” 

rốt cuộc là thật hay là giả vậy? Là thật! Mỗi một ý nghĩ của 

Phật đều là phước đức. Thế là chúng ta liền hiểu được, chúng 

ta từ sáng đến tối có bao nhiêu ý niệm vậy? “Bách thiên ức” 

ý niệm, một chút cũng không hề quá đáng. Đây là cách hình 

dung,  không  phải  con  số  thật  sự.  Con  số  thật  sự  so  với  cái 

này là phải nhiều hơn gấp trăm ngàn ức cũng chưa đủ. Chúng 

ta  đọc  thấy  ở  trong  Kinh  Phật,  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết, 

một khảy  móng tay có 60 sát-na, một sát-na có 900 ý nghĩ. 

Trước  đây  chúng  tôi  cũng  có  tính  toán  sơ  lược,  trong  một 

giây có hai cái mười vạn tám ngàn ý niệm. Loại ý niệm vi tế 

này  phàm  phu  chúng  ta  không  thể  phát  hiện  được.  Ai  nhìn 

thấy được vậy? Trong Kinh Phật nói với chúng ta, Bồ Tát bát 

địa nhìn thấy rồi. Định công của các Ngài rất sâu, đó chính là 

tâm  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  đến  trình  độ  như  vậy  mới  phát 

hiện được sự sinh diệt của ý niệm vi tế. 

Ý niệm của chúng ta, ý niệm của phàm phu sáu cõi, Phật 

thuyết pháp đem nó quy nạp thành ba loại là thiện, ác và vô 

ký. Thiện có phước, nhưng không phải đức. Chúng sanh sáu 

cõi có phước, đức không thể bàn đến, mức độ của đức là quá 

cao  rồi.  Đức  là  gì  vậy?  Là  tất  cả  mọi  ý  niệm  thảy  đều  là 

thiện, niệm niệm vô trụ. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ 

tâm”.  Vô  trụ  là  gì?  Lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

đây gọi là vô trụ. Ý  nghĩ cực kỳ vi tế của chúng ta đều rơi 

vào vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn mới hiểu được cái 

gốc của vọng tưởng, phân biệt, chấp trước sâu cỡ nào. Cho 

nên, Phật dạy chúng ta, chúng ta học thấy khó khăn như vậy 

146 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là  có đạo  lý,  không phải  không  có  đạo  lý.  Cái gốc này  quá 

sâu  rồi.  Trong  một  giây  có  hai  cái  mười  vạn  tám  ngàn  lần 

sinh diệt, mỗi một lần sinh diệt đều đầy đủ vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước.  Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  ngày  nay  nói 

buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là  buông  xả 

tướng  thô.  Giống  như  một  cái  cây  vậy,  mới  buông  xả  mấy 

cành lá mà thôi, mới buông xả cái ngọn mà thôi; thân, cành, 

gốc, rễ đều không dao động chút nào, chúng ta làm sao có thể 

sánh nổi với Phật? 

Dụng  ý  của  việc  chúng  ta  cúng  dường  tượng  Phật  là  gì 

vậy? Là để chúng ta nhìn thấy tượng Phật liền nghĩ đến, Phật 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm toàn là phước đức viên 

mãn, chính là điều mà trong Kinh Kim Cang đã nói: “Ưng vô 

sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”. Sinh tâm gì vậy? Sinh tâm cảm ứng 

đạo giao với tất cả chúng sanh. Chúng sanh có cảm, Phật lập 

tức liền có ứng. Việc sinh tâm này chúng ta rất khó lý giải, 

bởi  vì  phàm  phu  chúng  ta  nói  đến  sinh  tâm  liền  khởi  tâm 

động niệm. Phật có khởi tâm động niệm hay không? Không 

hề! Cho nên, ý nghĩa của sinh tâm này thật là rất sâu. Phật và 

Bồ  Tát  tùy  loại  hiện  thân,  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước.  Phật  tùy  cơ  thuyết  pháp  với  tất  cả  chúng  sanh, 

cũng  không  có  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Chúng ta phải hiểu rõ chân tướng sự thật này. Học Phật học 

từ đâu vậy? Là học từ những chỗ này. 

Tất  cả  chúng  sanh  căn  tánh  không  giống  nhau,  do  đó 

nhập môn cũng không giống nhau. Cho nên, trước tiên phải 

biết  được  căn  tánh  của  chính  mình.  Cổ  đức  thường  nói: 

“Nhân quí tự tri chi minh”. Tự mình nhất định phải hiểu rõ 

chính  mình,  nhận  biết  chính  mình,  sự  tu  học  của  bạn  liền 

thuận tiện ngay. Thế gian người hồ đồ, người mê hoặc điên 

đảo không biết chính mình, cuồng vọng tự đại. Loại người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

147 

này thì thế pháp hay Phật pháp đều không có thành tựu. Cổ 

nhân  thường  nói  như  vậy,  chúng  ta  hãy  quan  sát  tỉ  mỉ  thì 

quả nhiên không sai. Phàm là người cuồng vọng tự đại thì 

họ chẳng thành tựu được gì cả, những người này trong xã 

hội  không  ít.  Người  thật  sự  có  thành  tựu  là  người  khiêm 

tốn cung kính, mọi cái không bằng người, ngay như trong 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  đều  nói  rất  nhiều.  Viên  Liễu  Phàm 

nhìn người khác, nhìn thấy những sĩ tử này ( tức là người 

chuẩn  bị  thi  cử),  chỉ  cần  nhìn  thấy  người  này  khiêm  tốn 

cung kính, mọi thứ không bằng người khác, ông nói người 

này chắc chắn thi đỗ. Người cuồng vọng tự đại, không coi 

ai ra gì, thì người này chắc chắn thi rớt. Tất cả đều bị ông 

đoán đúng cả. Ở trong đây có đạo lý lớn, cho nên chúng ta 

cần học tập điều này. 

Gốc của phước đức là gì vậy? Gốc chính là thập thiện 

nghiệp đạo, làm sao chúng ta có thể lơ là được? Gốc rễ của 

trăm  ngàn  ức  phước  đức  của  Chư  Phật  Như  Lai  chính  là 

điều  đầu  tiên  trong  tịnh  nghiệp  tam  phước:  “Hiếu  dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện 

nghiệp”.  Trong  Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  cũng 

nói  đến  điều  này,  nhưng  có  khinh  trọng  khác  nhau,  là  lấy 

“hiếu  thân  tôn  sư”  làm  trọng.  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo  với  Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  không  hai 

không  khác,  nhưng  nghiêng  nặng  về  “từ  tâm  bất  sát,  tu 

thập thiện nghiệp”. Hai bộ Kinh này hợp chung lại xem thì 

điều thứ nhất của “tịnh nghiệp tam phước” là viên mãn rồi. 

Chư Phật Bồ Tát khởi tu từ chỗ này và cũng hoàn thành ở 

ngay  chỗ này.  Phát tâm  khởi tu, đây  chính là Bồ  Tát phát 

tâm  trụ.  Công  đức  viên  mãn  chính  là  Phật  quả  cứu  cánh. 

Phật  quả  cứu  cánh  chẳng  qua  là  đem  mười  sáu  chữ  trong 

điều một này làm đến thật sự viên mãn mà thôi. Chúng ta 

148 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải hiểu được đạo lý này, sau đó mới biết được tu học như 

thế  nào?  Cho  nên  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”  là  vô  cùng 

quan trọng. 

Chúng ta thử nghĩ, thân của chúng ta sinh ra từ trăm ngàn 

ức  nghiệp  chướng.  Theo  như  lời  trong  Kinh  Địa  Tạng  nói: 

“Chúng sanh cõi diêm phù đề khởi tâm động niệm đều là tội 

lỗi”, chúng ta là sinh ra từ tội nghiệp. Tại sao có hiện tượng 

này vậy? Thực ra chúng ta trong Kinh giáo trải qua thời gian 

tu học dài như vậy không phải không hiểu, chúng ta hiểu cả. 

Tội nghiệp của chúng ta là niệm niệm đều là lợi ích riêng tư. 

Ý  nghĩ  lợi  ích  riêng  tư  xưa  nay  chưa  từng  nói  là  một  giây, 

một phút nào buông xả đi. Niệm niệm đều là lợi ích riêng tư, 

đây chính là tội. Trong Kinh Địa Tạng nói: “Khởi tâm động 

niệm đều là tội lỗi”. 

Phật  là  phước,  là  đức.  Phật  khởi  tâm  động  niệm  quyết 

không  vì  chính  mình.  Làm  sao  biết  vậy?  Trong  Kinh  Kim 

Cang  nói  rất  hay:  “Phật  Bồ  Tát  là  vô  ngã  tướng,  vô  nhân 

tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng”;  “vô  ngã 

kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”, cho 

nên  các  Ngài  thành  tựu  là  vô  lượng  phước  đức.  Chúng  ta 

khởi  tâm  động  niệm  là  lợi  ích  riêng  tư,  đây  là  đầy  đủ  bốn 

tướng, toàn là tội lỗi. Đạo lý này hiểu rõ ràng rồi, chân tướng 

sự thật cũng hiểu rõ rồi, chúng ta phải làm như thế nào đây? 

Có nên học Phật hay không? Quả báo của Phật, câu phía dưới 

nói: “Tùng bách thiên ức, phước đức sở sanh”, đây là nhân. 

Dưới đây nói quả là “Chư tướng trang nghiêm”, câu này là 

nói tổng quát về quả báo. 

Phật Đà thị hiện ở trong thế gian này của chúng ta, chúng 

sanh  ở  thế  gian  này  phước  mỏng,  các  Ngài  luôn  luôn  hiện 

cùng loại thân với tất cả chúng sanh, ở trong cùng loại thân 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

149 

nhưng  tương  đối  tốt  hơn  một  chút  là  “32  tướng  tốt,  80  vẻ 

đẹp”, tướng tốt ở trong cùng loại thân. Trong Kinh tán thán 

báo thân của Phật Tỳ Lô Xá Na ở trong Kinh Hoa Nghiêm, 

Phật  A  Di  Đà  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  là  “thân  có  vô  lượng 

tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp”, không phải 32 tướng tốt, 

80  vẻ  đẹp.  Đây  là  cảnh  giới  trên  quả  vị  Như  Lai,  nói  với 

phàm phu chúng ta, phàm phu chúng ta cũng không có cách 

gì lý giải. Chúng ta có thể đối với 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, về 

mặt  tương  đối  có  thể  lý  giải  được  một  chút,  có  thể  thể  hội 

được một chút. 

Kẻ  chí  sĩ  ở  thế  gian  là  giống  như  tôn  giả  A-Nan,  nhìn 

thấy tướng đẹp sáng ngời của Phật thì phát tâm học tập theo 

Phật.  Đây  là  đem  quả  báo  trưng  bày  ra.  Chúng  ta  xem  thử 

quả báo này tốt hay không? Nếu như bạn cảm thấy quả báo 

này  tốt,  bạn  cũng  muốn  có,  thì  bạn  cần  phải  tu  nhân  giống 

như Phật Bồ Tát vậy. Nhân tròn thì quả đủ ngay. Bạn không 

tu  nhân  thì  quả  báo  chắc  chắn  không  thể  có  được.  Ý  nghĩa 

của đoạn văn này sâu rộng vô cùng. Chúng ta phải rất tỉ mỉ 

mà thể hội, phải biết tu học như thế nào. 

Kinh  văn:  “Quang  minh  hiển  diệu,  tế  chư  đại  chúng, 

thiết vô lượng ức, tự tại phạm vương, tất bất phục hiện. 

Kỳ  hữu  chiêm  ngưỡng,  Như  Lai  thân  giả,  mạc  bất  mục 

huyền”. 

Đoạn Kinh văn này xem ra dường như là rất bình thường, 

nhưng trên thực tế hàm nghĩa vô cùng sâu xa. Trong phương 

pháp tu hành của nhà Phật, đặc biệt là pháp môn niệm Phật, 

các vị biết, trong bốn phương pháp niệm Phật có một phương 

pháp gọi là “quán tượng niệm Phật”, chỗ này nói đến chính là 

yếu  nghĩa  của  quán  tượng  niệm  Phật.  Hôm  qua,  tôi  đem  ý 

nghĩa  này  báo  cáo  qua  với  các  vị  rồi.  Chúng  ta  phải  hiểu 

được, phải lưu ý làm thế nào học theo Phật. 

150 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta phải biết rằng, bản thân chúng ta khi khởi tâm 

động niệm, cho dù là ý niệm cực kỳ vi tế cũng đều có quan 

hệ  mật  thiết  với  y  báo,  chánh  báo  của  chúng  ta.  Cho  nên, 

bất  kể  chúng  ta  có  được  thân  tướng  như  thế  nào,  bất  kể 

sống ở trong hoàn cảnh như thế nào, không có gì là không 

phải tự tâm mình biến hiện ra. Như vậy mới đích thực hiểu 

rõ,  đích  thực  sáng  tỏ  chân  tướng  sự  thật  là  tâm  hiện  thức 

biến này. Chính bởi như thế Phật mới nói: “Trí giả tri dĩ, 

ưng tu thập thiện”. Chữ “ưng” này chúng ta nhận thấy đây 

là ý khuyên bảo, nhưng trên thực tế ý nghĩa thật sự của nó 

là  “pháp  vốn  như  vậy”,  họ  liền  tu  thiện  nghiệp  một  cách 

tự nhiên, không cần người khác khuyên, cũng không hề có 

mảy  may  miễn  cưỡng  nào.  Chúng  ta  ngày  nay  không  biết 

tu thiện nghiệp chính là vì đối với chân tướng sự thật hoàn 

toàn không hiểu rõ. Từ đó cho thấy, giáo dục là quan trọng 


biết bao. 

Ở trong Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta đã xem đi xem lại 

vô số lần.  Hôm  nay,  Kinh  văn này  mới mở  đầu đã bày  tỏ 

quả  đức  “quang  minh  hiển  diệu”.  “Quang  minh”,  người 

Trung  Quốc  chúng  ta  thường  nói  là  bầu  không  khí.  Bầu 

không khí tốt, vô cùng rõ rệt khiến người vừa tiếp xúc liền 

có thể cảm nhận được, người nước ngoài gọi là từ trường, 

người luyện khí công nói đây là khí, còn ở trong Phật pháp 

gọi là quang. Bất kể bạn gọi là bầu không khí, gọi là quang 

hay  gọi  là  từ  trường,  thì  cái  mà  phàm  phu  tiếp  xúc  được 

cũng  chỉ  là  vật  thể  phát  quang  mà  thôi,  tiếp  xúc  đến  cảm 

thấy hoa mắt. Ánh sáng này trên thực tế phạm vi của nó là 

tận hư không khắp pháp giới. Nhưng “quang” trên vật thể 

này là sóng tư tưởng sinh ra từ trong hình thức, tuy không 

giống với sóng của vật chất, nhưng nó cũng là càng xa thì 

sức  mạnh  của  sóng  này  càng  yếu  dần,  đây  là  đạo  lý  nhất 

định. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

151 

Ánh sáng ở trong tự tánh thì không như vậy. Giống như ở 

trong Kinh Đại thừa thường thường đọc thấy: “Chư Phật Bồ 

Tát quang minh biến chiếu”. Ánh sáng đó của các Ngài là 

đều đặn nhưng phàm phu chúng ta vẫn không thể phát hiện. 

Nguyên nhân không thể phát hiện là do phiền não của chính 

chúng  ta  làm  chướng  ngại.  Nếu  như  đem  tập khí phiền não 

đoạn  hết,  thì  chúng  ta  cảm  nhận  ánh  sáng  chiếu  khắp  của 

Phật  là  viên  mãn.  Bất  kỳ  chỗ  nào,  bất  kể  lúc  nào,  sự  cảm 

nhận của bạn cũng là viên mãn. Đây chính là tánh đức và tu 

đức không giống nhau. 

Tu  đức  thật  sự  là  có  kiểu  phân  chia  đậm  nhạt  này. 

Giống  như  chúng  ta  cảm  nhận  bầu  không  khí  này  vậy, 

chúng ta tiếp cận, gần gũi một người có đức hạnh, họ ngồi 

hoặc  ở  tại  căn  phòng  này  thì  ta  cảm  giác  thấy  không  khí 

này  đặc biệt đậm.  Chúng ta không  ở trong  căn phòng  của 

họ,  mà  ở  trong  ngôi  nhà  của  họ  cũng  có  thể  cảm  nhận 

được, thậm chí là ở trong khu vườn của họ cũng có thể cảm 

nhận được. Ở ngoài khu vườn thì càng xa càng nhạt, chúng 

ta sẽ cảm nhận không được. Thực ra trên lý luận mà nói, từ 

trường  của  họ,  bầu  không  khí  của  họ,  sóng  quang  của  họ 

cũng  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  nhưng  so  với  Phật, 

pháp thân Bồ Tát thì khác nhau. Tuy bầu không khí của họ 

là  tốt,  nhưng  phiền  não  chưa  đoạn  hết.  Phiền  não  của  họ 

nhẹ hơn chúng ta, chúng ta cảm nhận bầu không khí của họ 

là  tốt.  Nếu  như  phiền  não  của  họ  nặng  hơn  chúng  ta,  thì 

bầu không khí chúng ta cảm nhận sẽ vô cùng không tốt, vì 

bầu không khí của chúng ta là vẩn đục, nhưng mức độ vẩn 

đục của họ còn nghiêm trọng hơn chúng ta. Đạo lý là như 

vậy, chúng ta phải hiểu rõ. 

Không  những  lý  như  vậy  mà  sự  cũng  như  vậy.  Một 

người không tu thiện làm sao được? Cảm nhận rõ rệt nhất 

152 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ở  người  không  có  tu  trì,  tâm  địa  không  thanh  tịnh,  tràn 

đầy  tham,  sân,  si,  mạn  thì  mùi  trên  thân  họ,  mùi  hơi  thở 

trong miệng họ thở ra, sau khi tiếp xúc bạn đều cảm thấy 

rất  khó  ngửi.  Điều  này  là  vô  cùng  rõ  rệt,  hầu  như  mỗi 

người  chúng  ta  đều  có  kinh  nghiệm  này.  Tuổi  tác  càng 

cao,  bầu  không  khí  này  càng  không  tốt.  Nguyên  nhân  gì 

vậy?  Là  do  trong  đời  này  tích  lũy  ác  nghiệp.  Bầu  không 

khí ác, ý nghĩ ác tạo nên sự thay đổi sinh lý của chúng ta, 

sinh lý không bình thường. 

Người có tu hành thì không như vậy, ví dụ như Lão hòa 

thượng Hư Vân. Tôi chưa hề gặp Ngài, nhưng ở Hồng Kông 

có không ít đồng tu đã đích thân gặp được Ngài. Vào lúc đó, 

Ngài có lẽ cũng đã 100 tuổi rồi. Tuổi tác của Ngài cao như 

vậy, họ nói, không những mùi trên cơ thể Ngài thơm dịu, mà 

mùi  của  quần  áo  Ngài  cũng  thơm  dịu.  Mọi  người  chúng  ta 

đều biết, Lão hòa thượng Hư Vân một năm chỉ tắm một lần, 

một năm cắt tóc một lần, y phục xưa nay không thay, do đó 

trên cổ áo bám dầu rất dày, nhưng ngửi thử thì có mùi thơm 

chứ không phải thối, ai cũng đều thích ngửi. Từ đó cho thấy, 

ý nghĩ  thiện  ác  của chúng ta thật sự  ảnh  hưởng đến sinh lý 

chúng  ta,  ảnh  hưởng  đến  tổ  chức  sinh  lý  và  ảnh  hưởng  bài 

tiết. Không khí của người có tu hành tỏa ra bên ngoài không 

giống như người phàm, huống hồ chi “thân Phật” mà ở trong 

Kinh điển đã nói. Phật đã đoạn hết kiến tư phiền não, trần sa 

phiền  não,  vô  minh  phiền  não  rồi,  cảnh  giới  này  chúng  ta 

không thể tưởng tượng được. 

Trong Phật pháp gọi là “quang minh hiển diệu, tế chư 

đại chúng”. “Tế” là che đậy. Chữ “đại chúng” này, phía dưới 

nói  “tự  tại  phạm  vương”,  đây  là  trời  đại  tự  tại,  trời  Ma-hê-

thủ-la  là  Thế  giới  Ta-bà  ở  trong  tam  giới,  giàu  có  đến  cực 

điểm, bạn thử nghĩ xem phước đức của họ bao lớn. Người thế 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

153 

giới  này  cũng  là  phước  huệ  song  tu,  tập  khí  phiền  não  họ 

hoàn toàn phục được rồi nhưng chưa đoạn. Nếu như họ đoạn 

được thì liền chứng quả A La Hán chứ không phải phàm phu. 

Khi tập khí phiền não phục được, thì bầu không khí của họ, 

từ trường của họ cũng không có người nào có thể sánh với họ 

được. Họ tu ở đây là tứ thiền bát định. 

Bản  thân  chúng  ta  tu  hành  phải  thường  thường  kiểm 

nghiệm  lại  bản  thân,  từ  trong  bầu  không  khí  này  kiểm 

nghiệm lại xem mình có tiến bộ hay không? Nếu như cảm 

giác  thấy  mùi  trên  cơ  thể  của  chúng  ta,  mùi  của  áo  quần 

thay  ra  rất  khó  ngửi,  thì  chúng  ta  không  có  công  phu. 

Người  chân  thật  có  công  phu  thì  mùi  khó  ngửi  này  nhất 

định  là  mỗi  năm  mỗi  nhạt  dần,  mỗi  tháng  mỗi  nhạt  dần, 

đây  là  chứng  minh công  phu  của bản thân  chúng  ta đã  có 

tiến bộ. Một tuần không tắm, trên người tuy là có vết bẩn 

nhưng mà không khó ngửi. Người thật sự có công phu thì 

hoàn toàn không bị dính nhiễm. Đây đều là Phật Bồ Tát vì 

chúng ta hiện thân thuyết pháp. Chúng ta phải hiểu đạo lý 

này, phải hiểu rõ chân tướng sự thật, phải chăm chỉ nỗ lực 

tu học, tuyệt đối không phải để cho người ta thấy, mà là để 

tự thọ dụng. Chúng ta thật sự được tự thọ dụng mới có thể 

lợi ích người khác. Bản thân còn không có được thọ dụng 

thì làm sao bàn đến tha thọ dụng? Muốn tha thọ dụng nhất 

định  phải  tự  thọ  dụng  trước.  Chư  Phật  Bồ  Tát  chỉ  dạy 

chúng ta một câu là: “Phải làm thật”. 

Mấy năm gần đây, chúng tôi đem Phật pháp làm ra một 

tổng quy kết, chúng tôi quy kết thành mười hai chữ và đã viết 

thành  một  câu  đối. Mọi  người  đều có thể  thuộc, đều  có  thể 

nhớ rất rõ ràng, niệm niệm không quên, y giáo phụng hành. 

Chúng  ta tu  cái  gì  vậy?  Tu  tâm  chân  thành.  Thật  thì  không 

giả, thành thì không hư ngụy, thanh tịnh thì không ô nhiễm, 

154 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bình đẳng thì không cao thấp, chánh giác thì không mê, từ bi 

thì chắc chắn không có lợi ích riêng tư. Đây là tâm Phật, là 

tâm Bồ Đề, chúng ta phải giữ tâm như vậy. 

Chúng ta áp dụng trong đời sống, phải nhìn thấu, buông 

xả. Nhìn thấu là gì vậy? Mọi thứ thông đạt hiểu rõ, đây gọi là 

nhìn  thấu.  Buông  xả  là  không  nhiễm  mảy  bụi,  không  mảy 

may  dính  nhiễm.  Biểu  hiện  ra  bên  ngoài  chính  là  nói: 

“Quang  minh  hiển  diệu,  tế  chư  đại  chúng”.  Là  gì  vậy?  Tự 

tại, tùy duyên. Sau cùng quy kết về niệm Phật. Phần trước có 

chín  câu,  mười  tám  chữ  thảy  đều  là  niệm  Phật.  Dùng  niệm 

Phật làm tổng quy kết ở trong quy kết, như vậy thì chỉ trong 

một đời chúng ta liền thành tựu viên mãn. Chúng ta khởi tâm 

động  niệm  đều  phải  như  vậy  mà  tu,  như  vậy  mà  học,  làm 

mẫu mực của xã hội đại chúng một cách tự nhiên, quyết định 

không  có  lợi  ích  riêng  tư,  mỗi  niệm  đều  là  vì  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh. 

Phía dưới đây là lời giả thiết, nêu một ví dụ cho chúng 

ta. Giả thiết “vô lượng ức tự tại phạm vương”. Đây không 

phải một người, “vô lượng ức” là nhiều. Đại Tự Tại Thiên 

Vương ngồi trong hội của Phật, mà quang minh phước đức 

của họ đều không thể hiện tiền, ví như là gì vậy? Chúng ta 

từ  một  ví  dụ  khác,  chúng  ta  đem  vô  lượng  ức  ngọn  nến 

thảy  đều  thắp  lên,  nhưng  dưới  ánh  nắng  mặt  trời  thì  ánh 

sáng  của  ngọn  nến  đều  không  thấy  nữa,  không  hiện  ra 

được, ví dụ này  mọi  người dễ  hiểu.  Cho  dù  loại đèn sáng 

hơn nữa của thế gian chúng ta, thì dưới ánh sáng mặt trời 

ánh  sáng  của  đèn  đều  không  còn.  Đây  là  chứng  tỏ  bầu 

không  khí  mà  bạn  cảm  nhận  được,  ở  trước  Phật  chỉ  cảm 

nhận được bầu không khí của Phật, còn bầu không khí của 

Đại  Tự  Tại  Thiên  Vương  liền  biến  mất,  “Tất  bất  phục 

hiện”. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

155 

Câu  sau  cùng  là  khuyên  bảo,  cũng  là  tán  thán,  người 

chiêm ngưỡng thân Như Lai không ai không lóa mắt. Phàm 

phu  chúng  ta  không  làm  được,  phàm  phu  thật  sự  mà  nói 

cũng không có cái phúc phần này. Chúng ta ngày nay sinh 

vào  thời  kỳ  Mạt  Pháp  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  Phật 

cách  chúng ta hơn 3.000 năm  rồi.  Vừa rồi tôi đã nói, trên 

thực tế bầu không khí của Phật là vĩnh hằng, là trùm khắp 

pháp  giới,  chúng  ta  có  thể  cảm  nhận  được  hay  không? 

Được! Làm sao được? Cần phải tu hành như giáo. Chúng ta 

quả thật có thể đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đoạn 

trừ thì chúng ta liền có thể cảm nhận được bầu không khí 

của  chư  Phật  Như  Lai.  Bầu  không  khí  của  chư  Phật  Như 

Lai  chính  là  bầu  không  khí  của  chân  như  bản  tánh  chúng 

ta, không phải bên ngoài đến. Bầu không khí của chân như 

bản tánh đâu có lý nào mà không tận hư không khắp pháp 

giới? Lý đương nhiên là vậy. Từ đó cho thấy, chúng  sanh 

và Phật quả thật là bình đẳng. 

Ngày nay không bình đẳng là do vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  của  bản  thân  chúng  ta  tạo  nên.  Lìa  khỏi  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  thật  sự  bình  đẳng.  Tự  tánh 

vốn đầy đủ đức năng, vốn đầy đủ tướng hảo. Phật chỉ bày ra 

cho chúng ta thấy, đó là quả đức của chúng ta. Chúng ta ngày 

nay  bất  hạnh,  nhiễm  phải  vô  minh,  trần  sa,  kiến  tư,  cũng 

giống như người hút ma túy bị nghiện thuốc vậy, bây giờ trở 

thành người không ra người, quỷ không ra quỷ. Giáo dục của 

Phật  chính  là  giúp  chúng  ta  cai  nghiện.  Nếu  chúng  ta  chịu 

tiếp  nhận,  muốn  đem  bệnh  nghiện  của  chúng  ta  trừ  bỏ  tận 

gốc  rễ,  hồi  phục  lại  bình  thường,  bình  thường  chính  là  chư 

Phật Như Lai. Ví dụ này mọi người dễ hiểu, thật sự mà nói 

cũng  rất  gần  gũi.  Cho  nên,  chúng  ta  cần  phải  biết  hiện  nay 

chúng ta là một người như thế nào, là người ở lập trường gì? 

156 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật  làm  thế  nào  đến  giúp  đỡ  chúng  ta,  đến  viện  trợ  cho 

chúng ta? Chúng ta cần nên tiếp nhận, phải chăm chỉ nỗ lực 

mà học tập, hồi phục lại tánh đức của mình, hồi phục lại trí 

tuệ đức tướng của mình. 

Kinh  văn:  “Nhữ  hựu  quán  thử,  chư  đại  Bồ  Tát,  diệu 

sắc  nghiêm  tịnh,  nhất  thiết  giai  do,  tu  tập  thiện  nghiệp, 

phước đức nhi sanh”. 

Phần trước Phật dạy chúng ta quán thân Phật, thân Phật 

được  sinh  ra  từ  trăm  ngàn  ức  phước  đức.  Tiếp  theo  là  dạy 

chúng  ta  quán  thân  diệu  sắc  của  Bồ  Tát.  Thân  Phật  là  đại 

biểu tánh đức. Tánh đức là cứu cánh viên mãn. “Bách thiên 

ức”, chữ này là hình dung, trên thực tế là vô lượng vô biên 

phước đức, không những chúng ta nói không hết, mà cho dù 

chư Phật Như Lai khác miệng đồng lời cùng nhau tuyên nói 

trong vô lượng kiếp cũng nói không hết. Đạo lý này chúng ta 

hiện nay hiểu được rồi, có thể thể hội được. 

“Xứng tánh” thì không ai có thể nói được, nhưng mà Bồ 

Tát  chưa  thành  Phật,  diệu  sắc  trang  nghiêm  của  Bồ  Tát  là 

thuộc về tu đức. Ở đây chúng ta phải biết, “diệu sắc” của Bồ 

Tát  là  nói  sắc  tướng  trang  nghiêm  thanh  tịnh.  Trong  Kinh 

chúng  ta  thường  thường  đọc  thấy  32  tướng  tốt,  80  vẻ  đẹp, 

đây là tu đức của Bồ Tát trên quả địa Như Lai. Ở trong đại 

Kinh  thường  nói:  “Thân  có  vô  lượng  tướng,  tướng  có  vô 

lượng vẻ đẹp”, đó là tu đức viên mãn, tánh đức hiện tiền mới 

có  sự  trang  nghiêm  thù  thắng  như  vậy.  Ba  mươi  hai  tướng 

tốt, tám mươi vẻ đẹp, đây là thế gian này chúng ta thường nói 

“liệt ứng thân”, đây đều là thuộc về tu đức, ý nghĩa vô cùng 

rõ ràng. 

Trong Kinh Phật nói cho chúng ta biết: “Bồ Tát thị hiện 

thành  Phật”,  câu  nói  này  chúng  ta  phải  thể  hội  thật  kỹ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

157 

Đúng như ở trong Phẩm Phổ Môn đã nói: “Cần dùng thân 

Phật  mà  độ  được,  liền  hiện  thân  Phật  mà  thuyết  pháp”. 

Hiện  thân  Phật  này  chắc  chắn  là  hiện  cùng  loại  thân,  cho 

nên  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thị  hiện  ở  nhân  gian  chúng  ta 

nhất  định  là  ở  cõi  người,  Ngài  hiện  cùng  loại  thân  mà  thị 

hiện thành Phật. Ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp là 

quả báo. Có quả ắt có nhân! Ví dụ trong Kinh nói với chúng 

ta, “tướng  lưỡi rộng  dài”  của  Phật  là  quả  báo  của  đời  đời 

kiếp kiếp không vọng ngữ. Phật nói, nếu như một người ba 

đời không vọng ngữ thì lưỡi họ lè ra có thể liếm đến chóp 

mũi của mình. Chúng ta ngày nay lưỡi lè ra liếm không đến 

được,  chứng  tỏ  là  chúng  ta  vẫn  thường  hay  nói  vọng  ngữ. 

Phật thị hiện lưỡi của Ngài lè ra có thể che kín hết cả mặt, 

chứng tỏ đời đời kiếp kiếp không vọng ngữ. Từ đó cho thấy, 

tuy  nói  32  tướng  tốt,  80  vẻ  đẹp,  nói  nhiều  như  vậy  nhưng 

nền tảng của nó cũng là mười thiện nghiệp. Nếu như thật sự 

tu tốt mười thiện nghiệp đạo rồi, thì “diệu sắc nghiêm tịnh” 

sẽ hiện tiền một cách tự nhiên. 

“Trang nghiêm thanh tịnh”. Trong bốn chữ này, quan 

trọng  nhất  là  chữ  “tịnh”.  “Tịnh”  là  tâm  thanh  tịnh,  các  vị 

phải hiểu được, đây  chỉ nói một chữ “tịnh”. Chúng ta quy 

nạp  lời  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  nếu  bạn  không  chân  thành 

thì chắc chắn sẽ không thanh tịnh, nếu bạn không bình đẳng 

thì bạn cũng sẽ không thanh tịnh, nếu bạn mê hoặc, không 

có  trí  tuệ  thì  bạn  cũng  sẽ  không  thanh  tịnh,  tâm  địa  bạn 

không từ bi thì bạn cũng không thanh tịnh. Cho nên “chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”, có một 

điều thì chắc chắn năm điều đều có đủ, các vị phải hiểu đạo 

lý này. 

Bất kỳ một điều nào, ví dụ bạn nói chân thành, tâm rất 

chân thành nhưng không thanh tịnh, không thanh tịnh chắc 

158 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chắn  là  không  chân  thành.  Không  bình  đẳng  chắc  chắn  là 

không  chân  thành.  Không  từ  bi  chắc  chắn  không  chân 

thành. Bất kỳ một điều nào, có một điều nhất định là năm 

điều  viên  mãn  đầy  đủ,  cho  nên  sắc  tướng  mới  trang 

nghiêm.  Sắc  tướng  gọi  là  “diệu”.  Diệu  ở  chỗ  nào  vậy?  Ở 

chỗ  mà  trong  Kinh  Kim  Cang  Phật  đã  nói  là  “vô  ngã 

tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

tướng”, đây chính là diệu. Hay nói cách khác, chấp tướng 

là  không  diệu  rồi.  Nói  rõ  ràng,  sáng  tỏ  hơn  một  chút,  sáu 

căn  chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài,  khởi  tâm 

động  niệm  liền  không  diệu  rồi.  Sự  khác  nhau  giữa  Chư 

Phật  Bồ  Tát  và  phàm  phu  là  ở  chỗ  này,  bản  lĩnh  của  các 

Ngài là ở chỗ này. Các Ngài có thể làm được, tại sao chúng 

ta không làm  được?  Chúng ta  thấy  sắc, nghe  tiếng tại sao 

lại  khởi  tâm  động  niệm?  Khởi  tâm  động  niệm  này  đương 

nhiên là bạn bị cảnh giới bên ngoài cám dỗ. Hợp với ý của 

mình, thật sự mà nói cái gì gọi là “hợp ý của mình”? Là tùy 

thuận  theo  phiền  não  của  mình.  Tùy  thuận  theo  sở  thích 

của  mình  liền  khởi  lên  tâm  tham,  tùy  thuận  theo  sự  chán 

ghét của mình liền khởi tâm sân hận, đây là phàm phu, đây 

là  tạo  nghiệp,  quả  báo  mà  bạn  cảm  được  đương  nhiên  là 

không  thù  thắng.  Sắc  tướng  của  chư  Phật  Bồ  Tát  là  tùy 

thuận tánh đức. Tánh đức là thiện. 

Mở đầu Tam Tự  Kinh của Trung Quốc liền nói: “Nhân 

chi sơ, tánh bổn thiện”. “Tánh” là tự tánh, là bản tánh. Bản 

tánh  là  thiện.  Điều  này  chúng  ta  rất  khó  thể  hội.  Thiện  này 

không phải là thiện của thiện ác. Thiện của thiện ác là thiện 

đối  đãi.  Cho  nên,  chúng  ta  vừa  nghe  thấy  “tánh  bổn  thiện” 

lập tức ý thức này liền rơi vào thiện của thiện ác đối đãi, vậy 

là sai rồi, bạn không thể lý giải ý nghĩa của nó. Ở trong kệ 

khai Kinh nói “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”, chúng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

159 

ta phải hiểu đạo lý này. Thiện của thiện ác đối đãi là tập tánh, 

không  phải  bản  tánh.  “Tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”. 

“Tánh tương cận”, “tánh” này là chân tánh, là bản tánh, mọi 

người đều như vậy, tất cả chúng sanh không hai không khác. 

Nhưng  ở  trong  tập  tánh  là  có  thiện,  có  ác,  thiện  ác  này  là 

thiện  ác  đối  đãi,  ý  nghĩa  so  với  “tánh  bổn  thiện”  nói  phía 

trước hoàn toàn không giống nhau. Đây là chỗ chúng ta cần 

phải  hiểu  rõ  ràng,  phải  hiểu  sáng  tỏ.  Trước  khi  chưa  kiến 

tánh, các Ngài toàn là tu đức. 

Trong Kinh Phật nói, pháp giới tứ thánh gồm có Thanh 

Văn  (A  La  Hán),  Bích  chi  Phật,  Bồ  Tát,  Phật  (pháp  giới 

Phật  ở  trong  mười  pháp  giới).  Tướng  Phật  này  chính  là 

trong Kinh nói 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp là tu đức, không phải 

thuộc về tánh đức. Tại sao vậy? Họ chưa kiến tánh, cần phải 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân thì tánh 

đức mới hiện tiền. Vào lúc này là giống như phần trước đã 

nói:  “Thiên  vạn  ức  phước  đức  sở  sanh”.  “Thiên  vạn  ức 

phước đức” này không phải do tu mà có, mà là tự tánh vốn 

đầy đủ, đã hoàn toàn hồi phục tự tánh. Phần trước đoạn này 

dạy  chúng  ta  quán  thân  Phật  là  thể  hội  tánh  đức,  còn  chỗ 

này dạy chúng ta quán chư đại Bồ Tát tức là dạy chúng ta 

quán tu đức. 

Chúng ta ngày nay là phàm phu, tự mình nhất định phải 

thừa nhận, nhất định phải tự biết rõ chính mình. Bậc thánh 

hiền  thường  hay  dạy  chúng  ta  là  “nhân  quí  tự  tri”.  Một 

người quan trọng nhất là phải biết chính  mình  mới có thể 

nói tu hành. Nếu như tự mình không nhận thức được chính 

mình, không hiểu rõ chính mình, không biết chính mình thì 

việc tu hành này là không thể bàn đến. Mấu chốt trong việc 

tu  hành  là  đoạn  ác  tu  thiện,  phá  mê  khai  ngộ.  Cái  gì  là 

thiện, là ác? Họ không hiểu. Sao gọi là mê, ngộ? Họ cũng 

160 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không hiểu. Vậy thì họ khởi tu từ đâu? Không những là tu 

không làm được, mà học cũng không làm được. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  đọc  tụng,  mỗi  ngày  nghe  Kinh, 

nhưng  có  thật  sự  nghe  hiểu,  thật  sự  lý  giải  hay  không? 

Không  có!  Tại  sao  nói  bạn  chưa  nghe  hiểu,  chưa  lý  giải 

vậy? Vì nếu bạn thật sự nghe hiểu, thật sự lý giải thì ý nghĩ 

của bạn đã xoay chuyển rồi. Cho nên, nhà Phật không nói 

“giáo học”  mà nói  “giáo hóa”.  Phật dạy  bạn,  nếu bạn thật 

sự hiểu được, thật sự sáng tỏ rồi thì lập tức liền phát sinh 

thay  đổi,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  ác  thành  thiện, 

chuyển  phàm  thành  thánh,  bạn  liền  bắt  đầu  thay  đổi,  cổ 

nhân  gọi  là  “đọc  thư  biến  hóa  khí  chất”.  Chữ  “hóa”  này, 

cách nói hiện nay là quan sát từ trên thành tích. “Giáo” là 

nói  từ  trên  sự  tướng,  còn  “hóa”  là  nói  từ  trên  thành  tích. 

Rốt  cuộc  là  có  hiệu  quả  hay  không  và  hiệu  quả  ra  sao? 

Điều  này  thì  phải  xem  bạn  thay  đổi  được  bao  nhiêu,  thay 

đổi  ít  là  bạn  hiểu  rõ  được  ít  phần,  thay  đổi  nhiều  là  bạn 

hiểu rõ được nhiều phần, thay đổi lớn thì là bạn chân thật 

tường tận rồi. 

Tập khí nghiệp chướng của phàm phu chúng ta vô cùng 

sâu nặng, đã chướng ngại lời giáo huấn  của Phật, Bồ  Tát, 

thánh  hiền.  Tuy  hằng  ngày  chúng  ta  học  tập,  hằng  ngày 

nghe giảng, đã học mười mấy năm, hai mươi mấy năm, ba 

mươi năm nhưng vẫn không hề mảy may thay đổi, vậy mới 

biết  nghiệp  chướng  của  mình  là  nặng  cỡ  nào.  Tuy  nghiệp 

chướng nặng nhưng chúng ta không nên sợ. Dùng phương 

pháp gì để tiêu trừ nghiệp chướng đây? Không ngừng huân 

tu. Phương pháp này rất kỳ diệu. Phật tổ truyền xuống phải 

“huân  tu  lâu  dài”,  bởi  vì  tập  khí  phiền  não  của  chúng  ta 

quá nặng như vậy là do huân tập thời gian dài mà ra. Đạo 

lý  là  như  vậy.  Thời  gian  huân  tu  của  chúng  ta  đối  với  lời 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

161 

giáo huấn của thánh hiền quá ít, không đủ. Vì vậy, nếu như 

có thể có sự huân tu thời gian dài, thì cuối cùng sẽ có ngày 

giác ngộ được. 

Chúng ta thử xem các đại đức tông môn giáo hạ xưa và 

nay của Trung Quốc, họ cũng không phải nghe Kinh, nghe 

giáo  thời  gian  ngắn  là  giác  ngộ  mà  cũng  phải  mất  nhiều 

năm, ít thì ba năm đến năm năm. Đây là chúng ta nói người 

căn  tánh  lanh  lợi,  người  căn  tánh  chậm  thì  cũng  phải  mất 

ba  mươi,  bốn  mươi  năm  mới  khai  ngộ,  trong  “Cao  Tăng 

Truyện”,  trong  “Cao  Sĩ  Truyện”  chúng  ta  đều  nhìn  thấy. 

Từ chỗ này, chúng ta có thể nhìn thấy rất rõ ràng, căn tánh 

chúng sanh không giống nhau, nên mỗi người nỗ lực cũng 

khác  nhau.  Nếu  chúng  ta  chăm  chỉ  nỗ  lực  học  tập,  thì  có 

thể giúp chúng ta rút ngắn bớt thời gian mà sớm giác ngộ. 

Nhất  định  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực.  Không  những  chúng  ta 

phải nỗ lực học tập ở trong Kinh luận, mà điều quan trọng 

nhất là chúng ta phải đem nền giáo học trong Kinh điển áp 

dụng vào đời sống thường ngày. Nếu xa rời đời sống thực 

tế thì cửa ngộ liền bị bế tắc ngay, điểm này chúng ta phải 

hiểu rõ. 

Tại sao cổ nhân chỉ có ba đến năm năm hoặc năm đến 

mười  năm  thì  khai  ngộ  rồi?  Là  vì  họ  có  thể  đem  những 

điều đã học áp dụng, họ có tín, giải, hành, chứng. Việc học 

tập  trên  Kinh  sách  ở  trong  phòng  học  là  tín,  giải.  Sau  khi 

hiểu  rồi,  bạn  phải  áp  dụng  vào  trong  đời  sống  là  hành. 

Hành là thực nghiệm. Thông qua thực nghiệm chứng thực 

điều  bạn  hiểu  là  không  hề  sai.  Chỗ  chứng  này  chính  là 

chuyển phàm thành thánh. Hành là chuyển ác thành thiện, 

chuyển mê thành ngộ. Cho nên, nếu bạn không thể áp dụng 

vào trong đời sống (đời sống bao gồm công việc, bao gồm 

xử sự đối nhân tiếp vật), thì bạn không thể khế nhập, không 

162 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thể  vào  cảnh  giới  Phật  Bồ  Tát  được.  Khế  nhập  chính  là 

chứng.  Vì vậy  bạn chưa  có hành  chứng, tuy  là học nhưng 

không thể hóa. Từ những chỗ này, chúng ta thể hội sâu sắc 

tâm đại từ đại bi của Phật Bồ Tát, các Ngài mãi mãi không 

rời  bỏ  chúng  sanh,  các  Ngài  có  tâm  nhẫn  nại,  không  ngại 

phiền phức, dần dần đến dạy, lần lượt nối tiếp nhau đến chỉ 

dạy, khuyên nhủ. Cuối cùng có một ngày bạn sẽ giác ngộ, 

bạn sẽ quay đầu. Nhưng “cuối cùng có một ngày” đó, thời 

gian  dài  ngắn  thì  mỗi  người  không  giống  nhau,  nhà  Phật 

gọi  là  thượng,  trung,  hạ  ba  căn.  Thượng  căn  thì  thời  gian 

ngắn,  trung  căn thì có  thể  ở trong đời này  mất  khoảng 20 

năm,  30  năm,  hạ  căn  thì  đời  này  không  thể  khai  ngộ,  đợi 

đến đời sau. 

Phật Bồ Tát có tâm nhẫn nại đợi bạn đến đời sau, kiếp 

sau.  Kiếp  sau  có  thể  là  bao  nhiêu  kiếp  về  sau,  khi  duyên 

của  bạn  chín  muồi  rồi  thì  bạn  mới  hiểu  rõ  ràng,  mới  khai 

ngộ. Phật không bỏ rơi, “ở trong cửa Phật, không bỏ một 

ai”. Sự dìu dắt của thiện hữu chính là điều mà Thiện Đạo 

Đại  Sư  gọi  là  “rốt  cuộc  do  duyên  ngộ  bất  đồng”.  Duyên 

ngộ quan trọng nhất là thiện hữu, nhà Phật gọi là thiện tri 

thức. Sự dìu dắt của thiện tri thức là một loại tăng thượng 

duyên  rất  quan  trọng.  Chúng  ta  có  thể  gặp  được,  có  cơ 

duyên thường hay nghe được, hằng ngày đang nghe. Hiện 

nay  bản  Kinh  có  được  dễ  dàng,  Đại  Tạng  Kinh  làm  dễ 

dàng, chúng ta có thể có được, hằng ngày đọc tụng. Thiện 

tri thức của chúng ta ngày nay là gì vậy? Kinh sách là thiện 

tri  thức.  Hiện  nay  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  băng  ghi 

âm, đĩa quang là thiện tri thức. Nhưng bạn phải biết được 

phương  pháp  tu  học.  Bí  quyết  của  phương  pháp  này  là: 

“Thâm nhập một môn, huân tu trường kỳ”. Tại sao vậy? 

Một môn dễ dàng được định, định liền có thể khai tuệ. Nếu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

163 

bạn  cùng  lúc  học  rất  nhiều  môn  thì  sẽ  khó  khăn,  hay  nói 

cách khác, sẽ khiến thời gian được định, khai tuệ  của bạn 

bị chậm lại. Nếu như bạn thâm nhập một môn, sẽ khiến cho 

thời gian được định, khai tuệ của bạn sớm hơn. Vì vậy, bạn 

phải biết phương pháp. 

“Tu tập thiện nghiệp phước đức”, câu nói này đặc biệt 

nghiêng  nặng  về  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Chúng  ta  thật  sự 

muốn giác ngộ thì thật sự phải có tín tâm kiên định, vĩnh viễn 

lìa sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, nói hai lời, nói ác 

khẩu, nói thêu dệt, tham, sân, si. Từ trong nội tâm đem thập 

ác này nhổ sạch, đây là nói từ trên tu đức. 




*************** 

 

Kinh  văn:  “Hựu  chư  thiên  long,  bát  bộ  chúng  đẳng, 

đại  uy  thế  giả,  diệc  nhân  thiện  nghiệp  phước  đức  sở 

sanh”. 

Phần trước Thế Tôn dạy chúng ta, để chúng ta trước tiên 

thấy thân Phật. Thấy thân Phật là quán sát tánh đức, tự tánh 

vốn đầy đủ. Tiếp đó, Phật dạy chúng ta quán sát Bồ Tát, Bồ 

Tát là tu đức đã gần viên mãn. 

Kinh văn hôm nay Phật dạy chúng ta quán sát thế gian, 

“đại uy thế giả”. “Uy” là có uy đức. “Thế” là có thế lực. 

Những người này ở thế gian là người lãnh đạo ở trong các 

nghành  các  nghề.  Nếu  như  không  phải  “thiện  nghiệp 

phước  đức”  nhiều  đời  nhiều  kiếp  thì  uy  thế  này  là  chắc 

chắn không thể có được. “Đại uy thế” là quả báo. Quả ắt có 

nhân, đây chính là nói gieo nhân thiện được quả thiện. Thế 

Tôn  nêu  ví  dụ  cho  chúng  ta  thấy,  “chư  thiên”,  đây  là  nói 

các vua trời. Trời Vô Sắc Giới thì không cần nói nữa, vì họ 

không  có  thân  tướng,  không  có  sắc  tướng.  Từ  chỗ  có  sắc 

164 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tướng  mà  nói thì  Trời  Sắc  Giới, đỉnh trời tứ thiền  Ma-hê-

thủ-la  thiên  vương,  đỉnh  trời  sơ  thiền  đại  tự  tại  thiên 

vương,  phía  dưới  là  sáu  tầng  Trời  Dục  Giới.  Đây  là  nói 

“chư  thiên”.  Chư  thiên  càng  hướng  lên  trên,  tầng  trên 

phước  báo  lớn  hơn  tầng  dưới.  Phước  báo  của  họ  quá  lớn, 

chúng ta khó có thể tưởng tượng được. 

Trở  xuống  nhìn  lại  vua  người  cõi  nhân  gian.  Trước  hết 

bạn thử xem vua của mỗi một quốc gia, hiện nay thời đại dân 

chủ gọi là người lãnh đạo quốc gia. Những người này trong 

một  khu  vực  cũng  là  “đại  uy  thế  giả”,  không  có  người  nào 

mà  không  phải  do  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  nhiều 

đời nhiều kiếp sinh ra, quyết không phải là ngẫu nhiên. Nếu 

như  chúng  ta  quan  sát  thật  kỹ,  thì  có  thể  nhận  thấy  rất  rõ 

ràng,  những  người  này  có  biết  bao  nhiêu  người  ủng  hộ  họ, 

nghe theo lệnh của họ, vì họ phục vụ. Quí vị thử nghĩ, đây 

không phải nhân duyên nhiều đời nhiều kiếp thì làm sao có 

thể làm được? 

Chúng  ta  ngày  nay  làm  việc  rất  vất  vả,  là  do  trong  đời 

quá  khứ  không  có  tu  phước.  Lấy  ví  dụ  trước  mắt  này  của 

chúng  ta  mà  xem,  Tịnh  Tông  Học  Hội  Cư  Sĩ  Lâm  là  một 

đoàn  thể  rất  nhỏ.  Chư  vị  đồng  tu!  Nếu  như  quí  vị  quan  sát 

thật kỹ, Hội trưởng Lý Mộc Nguyên (Trưởng Cư Sĩ Lâm) vô 

cùng vất vả, ông không có một trợ thủ đắc lực nào. Cả đời tôi 

không  thể  xây  đạo  tràng,  tại  sao  vậy?  Vì  không  có  trợ  thủ. 

Chúng ta có nên trách người khác không? Không nên trách! 

Chỉ trách chính mình trong đời quá khứ đã tu lơ là nên không 

có  phước  báo.  Trong  Kinh  Phật  nói:  “Tu  huệ  không  tu 

phước, La-hán cũng bát không”, A La Hán chứng quả rồi, đi 

ra  ngoài  khất  thực  không  có  người  cúng  dường.  Sự  tu  học 

của chúng ta lệch về một bên, chỉ nghiêng nặng về tu huệ, đã 

lơ là  tu phước,  thật  rất  rõ  ràng.  Vì  vậy  chúng ta không  oán 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

165 

trời, không trách người. Đời này hãy tu phước nhiều lên, thì 

tình trạng đời sau sẽ không giống như đời này. Nghiệp nhân 

quả  báo  không  mảy  may  sai  chạy.  Lý  sự  bày  ra  ngay  trước 

mắt chúng ta rõ ràng như vậy, công khai như vậy, nếu chúng 

ta thể hội được, thông đạt được, thì nên biết trước mắt phải 

làm như thế nào, biết khởi tâm động niệm, lời nói việc làm 

đều có nghiệp nhân quả báo. 

Bản thân chúng ta tự cảm thấy, hiện nay  về mặt này đã 

làm được rất tốt rồi. Người trong nghề đến đây vừa nhìn qua, 

như Đài truyền hình Á châu đến chỗ của chúng ta nhìn thấy 

máy móc của chúng ta là cao cấp nhất, thậm chí là hơn hẳn 

công ty phát thanh truyền hình chuyên nghiệp của họ. Nhưng 

khuyết  điểm  của  chúng  ta  là  không  biết  thao  tác,  không  có 

người  biết  cách  sử  dụng,  cho  nên  khi  họ  đến  đây  vừa  nhìn 

thấy  họ  lập  tức  phát  hiện  ở  đây  không  có  một  người  nào 

chuyên  nghiệp.  Đây  là  sự  thật.  Chúng  ta  đều  là  nghiệp  dư, 

không có nhân tài chuyên nghiệp đến quy hoạch cho chúng 

ta, đến chỉ đạo cho chúng ta, đến thao tác. Hiện nay, xã hội 

hướng đến khoa học kỹ thuật, là thời đại khoa học kỹ thuật 

cao,  nếu không  có nhân  tài  chuyên  nghiệp  thì  rất khó  đứng 

vững  ở  trên  xã  hội  này.  Chúng  tôi  ở  nước  ngoài,  nên  tình 

hình  ở  Singapore  tôi  không  rõ  lắm.  Chúng  tôi  ở  nước  Mỹ 

thường  hay  nghe  thấy,  bởi  vì  đồng  tu  bên  đó  rất  nhiều, 

khoảng  mỗi  nửa  năm  họ  phải  đi  học  một  lần.  Thời  gian 

không dài, một tuần, hai tuần, ba tuần đi tập huấn, tiếp nhận 

khoa học kỹ thuật mới, tri thức khoa học kỹ thuật. Nếu như 

không thường xuyên tham gia tập huấn thì họ sẽ bị đào thải, 

vì họ sẽ không theo kịp thời đại. Một năm ít nhất có hai lần 

tập huấn, có người đi ba lần. 

Pháp thế gian đối với việc này đã rất coi trọng, Phật pháp 

cũng  không  ngoại  lệ.  Nếu  như  không  hiểu  được  những 

166 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thường  thức  khoa  học  kỹ  thuật  này,  không  biết  vận  dụng 

những khoa học kỹ thuật cao này như thế nào, thì Phật pháp 

chắc chắn sẽ suy  yếu,  chắc  chắn  sẽ  tụt  hậu.  Mọi người đều 

hiểu được, Phật pháp là trí tuệ, đức năng. Ở trong đức năng 

có hàm chứa khoa học kỹ thuật, quả báo của nó là tướng hảo. 

Trong  Kinh  nói  “diệu  sắc  nghiêm  tịnh”,  đây  là  tướng  hảo. 

Tướng  hảo  thuộc  về  quả,  mà  quả  là  do  nhân  và  duyên  kết 

hợp.  Nhân  là  trí  tuệ,  duyên  chính  là  khoa  học  kỹ  thuật. 

Chúng ta dùng phương pháp này đem Phật pháp phổ biến đến 

toàn thế giới, phổ cập đến tất cả chúng sanh. 

Hôm qua, Đài truyền hình Á Châu đến đây tham quan, họ 

hỏi  tôi:  “Đường  lối  của  Phật  pháp  làm  sao  kết  hợp  với 

những tôn giáo khác? Có thể kết hợp được hay không?”. Tôi 

nói: “Đây là điều có thể”. Căn bản của mọi tôn giáo trên thế 

gian đều là nhân từ, bác ái. Tôn giáo chính là nền giáo dục 

yêu thương. Mục đích của tôn giáo là mong cầu thế giới hòa 

bình,  xã  hội  ổn  định,  nhân  dân  hạnh  phúc.  Tất  cả  mọi  tôn 

giáo  chúng  ta  cùng  có  chung  một  gốc  rễ,  cùng  chung  mục 

đích, chỉ có điều là phương pháp dạy học không giống nhau, 

nghi  thức  không  giống  nhau,  nhà  Phật  gọi  đây  là  “phương 

tiện hữu đa môn, quy nguyên vô nhị lộ”. Đều là quy kết về 

thế giới hòa bình, xã hội ổn định, nhân dân hạnh phúc, thì sao 

không thể đoàn kết được? 

Hôm kia, khi chúng tôi đi làm từ thiện, Thứ trưởng chính 

vụ Bộ Ngoại giao Singapore cùng đi bên cạnh tôi. Chúng tôi 

vừa đi vừa trao đổi ý kiến, có được thời gian dài như vậy là 

vô cùng hiếm. Ông đưa ra lời phát biểu vô cùng quan trọng: 

“Giữa  tôn  giáo  với  tôn  giáo,  giữa  chủng  tộc  với  chủng  tộc 

phải kết giao mật thiết”. Lời nói này vô cùng có đạo lý. Nếu 

tất  cả  các  tôn  giáo  thường  xuyên  qua  lại  không  ngừng,  xây 

dựng tình hữu nghị, luôn luôn cùng nhau thảo luận, học tập 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

167 

lẫn nhau, tăng trưởng trí tuệ, tăng trưởng tri thức, tăng trưởng 

kiến thức, thì mục đích mà chúng ta mong cầu chắc chắn có 

thể thành hiện thực. Cho nên, đối với mỗi nhà lãnh đạo tôn 

giáo của Singapore ông vô cùng tán thán và cho rằng họ đều 

có tấm lòng rộng lớn để có thể tiếp nhận tôn giáo khác nhau. 

Tuy  Singapore  là  một  nước  nhỏ,  nhưng  đủ  để  làm  nên  một 

tấm gương tốt cho toàn thế giới, đây là điều họ lấy làm vinh 

dự, quả thật là như vậy. 

Những lời này với những lời giáo huấn của Phật ở trong 

Kinh điển đối với chúng ta là không hẹn mà gặp. Tôi thường 

hay  nhắc  đến  với  các  đồng  tu,  Phật  dạy  chúng  ta  đạo  đối 

nhân xử thế chính là lục độ, tứ nhiếp. Lục độ, tứ nhiếp  cần 

phải áp dụng trong đời sống thường ngày, áp dụng trong khi 

mặc áo, ăn cơm, áp dụng trong gia đình, áp dụng trong đời 

sống  vợ  chồng.  Vợ  chồng  cùng  nhau  trải  qua  đời  sống  là 

hành Bồ Tát đạo. Ai hiểu được? Gia đình là đạo tràng, mọi 

người đều là Bồ Tát. Đoàn thể là đạo tràng. Bạn làm thương 

mại, bạn mở cửa hàng thì cửa hàng chính là đạo tràng, ông 

chủ và nhân viên đều là Phật Bồ Tát, còn khách hàng của bạn 

đều là chúng sanh, đây là đối tượng độ hóa của bạn. Nếu Phật 

pháp áp dụng như vậy thì thế giới có thể đạt đến hòa bình, ổn 

định,  hưng  vượng  vĩnh  cửu.  Việc  này  khó  hay  không  vậy? 

Quả  thật  mà  nói  là  không  khó,  khó  ở  chỗ  phải  có  người  đi 

thúc đẩy. 

Chúng  ta  ở  đây  lập  lớp  tập  huấn,  mục  đích  của  lớp  tập 

huấn  là  khuyên  bảo  đồng  tu  chúng  ta  phát  tâm  đại  Bồ  Đề, 

chúng ta đến để thúc đẩy công việc này. Công việc này chính 

là sự thực hiện nguyện thứ nhất trong tứ hoằng thệ nguyện: 

“Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Thật sự chịu thúc đẩy 

thì  bạn  là  Bồ  Tát.  Tâm  từ  bi  của  bạn  nếu  thường  độ  chúng 

sanh,  thì  đời  sau  bạn  có  thể  xuất  hiện  ở  thân  phận  quốc 

168 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vương. Cần dùng thân phận quốc vương độ chúng sanh, bạn 

liền hiện thân quốc vương; cần dùng thân đại thần độ chúng 

sanh, bạn liền hiện thân đại thần. Ở trong Phẩm Phổ Môn nói 

32 ứng thân cũng sẽ ứng vào trên thân chúng ta, ứng vào trên 

thân  của  mỗi  đồng  tu.  Nếu  không  làm  được  như  vậy,  thì 

chúng  ta  đời  này  tu  học  Phật  pháp  cũng  chỉ  là  phí  sức  mà 

thôi. Cho nên, lão cư sĩ Hạ Liên Cư hết lòng, hết dạ dạy bảo 

chúng ta “phải thật làm”. 

Ngày  nay,  chướng  nạn  lớn  nhất  của  chúng  ta  chính  là 

không có biện pháp khắc phục tập khí, phiền não của mình, 

đây là điều nguy hiểm thật sự. Sự việc này ở trong các buổi 

giảng chúng tôi cũng đã nhiều lần nhắc đến. Làm thế nào cứu 

vãn đây? Chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức, chúng ta quan sát 

thật kỹ các Ngài tự độ mình, độ người là có thể liễu ngộ bí 

quyết khắc phục của các Ngài. Bí quyết này là gì vậy? Hằng 

ngày  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  hằng  ngày  ôm  bản  Kinh 

khuyên giáo đại chúng. Quí vị phải hiểu rằng, khuyên dạy đại 

chúng  là  vô  tình  đang  khuyên  dạy  chính  mình.  Cho  nên, 

“thâm nhập một  môn, huân tu trường kỳ”, thời gian lâu dài 

10  năm,  20  năm,  30  năm,  40  năm  thì  vô  hình  khí  chất  của 

mình thay đổi rồi. 

Tôi không hề nói tôi đã tận lực dụng tâm tự sửa chữa lỗi 

lầm.  Sự  huân tập trong 48 năm  này  được  trưởng thành  một 

cách  tự  nhiên,  trưởng  thành  vô  cùng  rõ  rệt  mà  bản  thân  tôi 

cũng  có  thể  nhận  biết  được.  Từ  chỗ  nào  mà  nhận  ra  được 

vậy?  Kinh  mà  mỗi  năm  tôi  giảng  cảnh  giới  không  giống 

nhau. Nếu quí vị xem thử những gì mà tôi giảng trước đây, 

những băng ghi âm, băng ghi hình đều còn đó. Tôi đã giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ mười một lần, quí vị thử nghe thật kỹ, 

thử  xem  thật  kỹ  sẽ  thấy  cảnh  giới  không  giống  nhau.  Mấy 

năm  gần  đây  nhất,  bản  thân  tôi  đã  cảm  nhận  thấy  không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

169 

những  là  mỗi  năm  mỗi  khác,  mà  mỗi  tháng  mỗi  khác.  Cho 

nên, phương pháp dạy học của Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức là 

có  hiệu  quả.  Lúc  mới  học  thì  tương  đối  khó  khăn,  chưa  có 

khế nhập cảnh giới, công phu không đắc lực. Chỉ cần bạn có 

thể bền bỉ không ngừng, hằng ngày chăm chỉ làm, nhất định 

không vứt bỏ; đối với danh vọng lợi dưỡng, sự hưởng thụ đời 

sống  vật  chất  càng  phai  nhạt  càng  tốt,  như  vậy  mới  có  thể 

củng cố đạo tâm của mình. 

Hôm  qua,  tôi  nghe  các  đồng  tu  nói  lại,  những  người 

của Đài truyền hình Á Châu đến tham quan và dùng cơm 

ở  chỗ  chúng  ta  đây,  họ  cảm  thấy  đời  sống  vật  chất  của 

chúng ta ở đây quá tốt và họ cảm thấy vô cùng thỏa mãn. 

Nhưng họ lại vô cùng lo lắng, vì người xuất gia và tại gia 

chúng ta hưởng thụ đời sống vật chất tốt như vậy, e rằng 

đạo tâm sẽ thối chuyển. Chúng ta không biết rằng, trên thế 

giới có biết bao nhiêu chúng sanh khổ nạn đang ở trên bờ 

đói khát. Họ nói những lời này là rất có đạo lý. Chúng ta 

sống đời sống như thế này thì tâm từ bi mỗi ngày một suy 

yếu. Tuy tương lai chúng ta học thành rồi nhưng chúng ta 

không  có  tâm  từ  bi.  Chúng  ta  không  thể  sống  đời  sống 

khổ,  thì  chúng  ta  không  có  cách  gì  giúp  đỡ  chúng  sanh 

khổ nạn. Họ không phải tín đồ Phật giáo và cũng chưa hề 

học  Phật,  cảm  nhận  này  của  họ  đã  nhắc  nhở  chúng  ta  và 

cũng  là  lời  cảnh  cáo  nghiêm  khắc  với  chúng  ta.  Tôi  cảm 

thấy đây là Bồ Tát hóa thân. 

Đời sống sung túc, tiền tài nhiều rồi, thường thường con 

người sẽ đổi tâm, đạo tâm không còn nữa, tà tư và ác niệm sẽ 

tăng trưởng,  còn gì nguy  bằng!  Ai  có thể  trải qua đời được 

sống giàu có xa hoa? Trong Phật pháp nói là Pháp Thân Đại 

Sĩ, các Ngài hoàn toàn không dính nhiễm, hoàn toàn không 

dao động, các Ngài là lý sự vô ngại, sự sự vô ngại thì được, 

170 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

còn  quyền  giáo  Bồ  Tát  cũng  không  dám.  Tại  sao  vậy?  Các 

Ngài chưa đến được cảnh giới sự sự vô ngại nên không dám. 

Cho  nên,  Phật  dạy  chúng  ta  “lấy  khổ  làm  thầy”.  Thế  Tôn 

trước khi nhập diệt đã nói ra hai câu: “Lấy giới làm thầy, lấy 

khổ làm thầy”. Bạn giữ giới được, chịu khổ được thì bạn mới 

có thể giữ vững tâm Bồ Đề không lui sụt. 

Thế  gian  “đại  uy  thế  giả”  đều  phải  tu  thiện  nghiệp 

phước đức. Thiện nghiệp phước đức chính là quên mình vì 

người,  ngày  nay  gọi  là  hy  sinh  bản  thân,  dâng  hiến  cho 

người  khác.  Nếu  như  chúng  ta  không  thể  quên  mình  vì 

người,  thì  chắc  chắn  là  tham  sân  si  mạn  tăng  trưởng.  Khi 

tham sân si mạn tăng trưởng, thì tuy là chúng ta học Phật 

hay giảng Kinh, chúng ta vẫn bị đọa ba đường ác. Bạn học 

của  An  Thế  Cao  là  Long  Vương  ở  Hồ  Động  Đình  chẳng 

phải  là  ví  dụ  rất  hay  đó  sao?  Ông  với  An  Thế  cao  là  bạn 

học.  Ở  trong  truyện  ký,  An  Thế  Cao  tán  thán  người  bạn 

học  này  là  “minh  Kinh  hiếu  thí”,  ông  thông  hiểu  về  giáo 

lý, thích giảng Kinh, là pháp sư giảng Kinh lại ưa thích bố 

thí; bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy đều làm cả. Phân vệ 

là ra ngoài khất thực, được cơm và thức ăn không tốt, trong 

tâm  ông  liền  không  hoan  hỷ  vì  cảm  thấy  mình  cống  hiến 

cho xã hội nhiều như vậy, “anh nhìn xem, xã hội trả ơn tôi 

như  vầy!”,  trong  tâm  ông  cảm  thấy  khó  chịu.  Chỉ  vì  một 

niệm này mà ông bị đọa vào đường súc sanh, đi làm long 

vương. Đức hạnh, phước đức của chúng ta ngày nay không 

bằng  ông,  ác  nghiệp  của  chúng  ta  tạo  nặng  hơn  ông,  ông 

đọa làm long vương, chúng ta sẽ đọa đến cõi nào đây? Quỷ 

vương  cũng  không  thể  có!  Chúng  ta  xem  những  công  án 

này,  phải  tự  mình  nghiêm  túc  cảnh  giác.  “Một  niệm  sai 

lầm, vạn kiếp khó khôi phục”, đây là lời chân thật. 


************* 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

171 

Kinh  văn:  “Kim  đại  hải  trung,  sở  hữu  chúng  sanh, 

hình sắc thô bỉ, hoặc đại hoặc tiểu, giai do tự tâm, chủng 

chủng tưởng niệm, tác thân ngữ ý, chư bất thiện nghiệp, 

thị cố tùy nghiệp, các tự thọ báo”. 

Trước tiên, Thế Tôn để chúng ta xem quả báo phước đức 

thiện nghiệp của thế xuất thế gian. Sau đó quay lại xem thử, 

chúng sanh hữu tình trong sáu cõi tạo tác nghiệp bất thiện, từ 

trên quả báo hình thành sự so sánh mạnh mẽ. Điều này chứng 

tỏ rằng tại sao Phật nói “trí giả tri dĩ, ưng tu thiện nghiệp”. 

“Đại hải” là sự thật, cũng là thí dụ chúng sanh hữu tình ở 

trong thế gian này của chúng ta. Ngạn ngữ nói rằng: “Nhân 

tâm bất đồng, mỗi người mỗi vẻ”. Diện mạo của mỗi người 

chúng ta không giống nhau, tình trạng sức khỏe không giống 

nhau, hoàn cảnh sống cũng có sai khác. Những điều này do 

nguyên  nhân  gì  tạo nên  vậy?  Chính là  điều  mà  Phật  gọi  là: 

“Giai do tự tâm chủng chủng tưởng niệm”. Đây chính là ở 

trong  Kinh  Đại  thừa  Phật  thường  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm 

tưởng  sanh”.  Cho  nên,  khởi  tâm  động  niệm  của  chúng  ta 

chiêu cảm ra quả báo, chính mình chắc chắn không thể tránh 

được. Người thật sự thông đạt hiểu rõ thì biết được sự việc 

này quả đúng là tự làm tự chịu, hoàn toàn không có một mảy 

may can thiệp từ bên ngoài. Người thế gian không hiểu, oán 

trời trách người, gần như đều do hoàn cảnh hay người khác 

tạo ra cho họ vậy. Thực ra đây là một sự hiểu lầm rất lớn, là 

họ  quá  lơ  là  sơ  suất  rồi.  Ở  trong  Phật  pháp  nói  “Tứ  duyên 

sanh  pháp”,  họ  chỉ  nhìn  thấy  có  một  duyên,  ba  loại  duyên 

khác họ chưa nhìn thấy. Nếu nói là do bên ngoài quấy nhiễu 

thì đây là thuộc về tăng thượng duyên. Họ quên mất bản thân 

mình  còn  có  thân  nhân  duyên,  sở  duyên  duyên,  vô  gián 

duyên, họ đã lơ là mất đi điều này. Nếu như ba duyên phía 

trước  này  tốt,  thì  tăng  thượng  duyên  bên  ngoài  chắc  chắn 

172 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không thể  quấy  nhiễu  được.  Chúng  ta  thấy  ví  dụ này  rất  rõ 

ràng, tại sao chư Phật Bồ Tát không bị quấy nhiễu? Tại sao 

người  tu  học  Thiền  định  không  bị  quấy  nhiễu?  Vậy  quấy 

nhiễu  là  gì  vậy?  Là  do  ba  loại  ác  duyên  của  bản  thân  bạn 

cùng với tăng thượng duyên bên ngoài kết hợp nhau, nhân tố 

đích thực là ở chỗ này. 

“Đại hải trung, sở hữu chúng sanh”. Chúng ta thử xem 

trên thế giới ngày nay, tất cả những người và vật đều giống 

nhau. 

“Hình”, chúng ta gọi là thể chất, hình dáng cơ thể. 

“Sắc” là màu da, sắc mặt thô ác, xấu xí, so với người thật 

sự đại uy đức thì người ta là diệu sắc nghiêm tịnh. 

“Hoặc đại hoặc tiểu”, đây là nói hình dáng. Ở trong biển 

lớn có những động vật rất lớn, cũng có những loại cá tôm rất 

nhỏ. Đây là để chúng ta quan sát thật kỹ, tất cả đều là chúng 

sanh, nhưng phước đức của chúng sanh khác nhau thật là quá 

lớn. 

“Giai  do  tự  tâm,  chủng  chủng  tưởng  niệm”.  “Tưởng 

niệm”  này  là  bất  thiện.  Tư  tưởng  bất  thiện  thì  lời  nói,  việc 

làm đương nhiên bất thiện. Cho nên, quan sát đức hạnh của 

một người, chúng ta phải xem từ đâu vậy? Tư tưởng không 

nhìn thấy, chúng ta phải xem từ trong lời nói, việc làm. Lời 

nói, việc làm chính là phản ứng tự nhiên của tư tưởng. 

“Tác thân, ngữ, ý, chư bất thiện nghiệp”. Thân có sát, 

đạo, dâm; khẩu có vọng ngữ, hai chiều, thêu dệt, ác khẩu; ý 

có tham sân si mạn, cho nên mới chiêu cảm những quả báo 

bất thiện này. 

“Thị  cố  tùy  nghiệp,  các  tự  thọ  báo”.  Chúng  ta  hiểu  rõ 

đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, thì phải biết tự mình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

173 

cần  nhiều  phước,  đó  là  bạn  thật  sự  giác  ngộ  rồi.  Nếu  vẫn 

không biết tự cầu nhiều phước, thì đó là điều sai lầm quá lớn. 

Chúng ta ngày nay sống ở Singapore, khu vực này được 

xem như là  một khu vực thượng thiện trên thế giới: Xã hội 

ổn định, nhân dân tuân thủ pháp luật, phồn vinh giàu có, đây 

là điều rất khó tìm thấy trên thế giới ngày nay. Chúng ta sống 

tại khu vực này chẳng phải đã ứng với câu ngạn ngữ “thân ở 

trong phước mà không biết phước” hay sao. Chúng ta không 

biết  lợi  dụng  hoàn  cảnh  này  để  thành  tựu  đạo  nghiệp,  đức 

hạnh của mình là sai rồi. Khổ và Lạc, trong hai cảnh giới này 

thì lạc là dễ dàng đào thải con người nhất. Cho nên, Phật dạy 

mọi người “Lấy khổ làm thầy, lấy giới làm thầy”. 

Sự tu học của Tiểu thừa vô cùng coi trọng khổ hạnh. Ở 

trong khổ hạnh rèn luyện ý chí của mình, tôi luyện thân tâm 

của  mình,  thành  tựu  pháp  khí,  lấy  tôn  giả  Ca  Diếp  làm  đại 

biểu. Đại thừa là ở trong pháp giới vô chướng ngại thành tựu 

công  đức  viên  mãn  của  mình,  Tiểu  thừa  không  thể  so  sánh 

được.  Đại  thừa  ở  trong  thuận  cảnh,  chúng  ta  lấy  Thiện  Tài 

Đồng Tử làm đại biểu. Ngài sinh trong gia đình giàu có, sống 

đời sống vinh hoa phú quý, ở trong đây thành tựu công đức 

viên mãn cao hơn Tiểu thừa rất nhiều. Chúng ta thấy từ trên 

lịch sử, trong và ngoài nước đều không có ngoại lệ, gia đình 

phú quý được mấy nhà có con cháu tốt? Anh hùng hào kiệt 

đều là từ trong khổ nạn tôi luyện mà thành tựu nên. Đây  là 

chứng tỏ giàu có đào thải con người so với khổ nạn cao hơn 

rất nhiều, rất nhiều lần. 

Chúng ta là phàm phu, không phải thánh nhân. Đại thừa 

là thánh nhân, các Ngài có thể thành tựu ở Thế giới Cực Lạc. 

Người thượng đẳng này sở dĩ được gọi là thánh nhân là vì bất 

kể  là  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên,  các 

Ngài  đều  không  động  tâm,  đều  không  hề  phân  biệt,  chấp 

174 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trước,  vì  vậy  các  Ngài  mới  có  tư  cách  hưởng  thụ  Cực  Lạc, 

Hoa Tạng, hưởng thụ thế giới viên mãn này. Nếu như trong 

thuận  cảnh,  thiện  duyên  vẫn  còn  tham  ái,  nghịch  cảnh,  ác 

duyên vẫn còn sân hận thì bạn là phàm phu, bạn không có tư 

cách, bạn ở trong thuận cảnh chắc chắn sẽ bị đào thải. Biểu 

hiện rõ ràng nhất là giải đãi, lười biếng không biết tiến lên. 

Đọa lạc rồi! Đây là việc phổ biến nhất. 

Thế xuất thế gian, trong Kinh Kim Cang Bát Nhã, Phật 

đã  nói  lời  chân  thật:  “Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư 

vọng”,  “Tất  cả  pháp  hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”. 

Quí  vị  bình  tĩnh  quan  sát,  người  thế  gian  quả  thật  là  một 

giấc  mộng.  Ngày  hôm  qua  qua  rồi  sẽ  không  trở  lại.  Hôm 

qua không trở lại, trước mắt từng sát-na cũng sẽ không trở 

lại. Chúng ta đang đi về đâu vậy? Đi về phía mộ phần, đi về 

phía  đường chết,  sát-na  không dừng,  thật  sự là dũng  mãnh 

tinh tấn. Bạn nghĩ thử có ý nghĩa gì đâu? Thở ra mà không 

hít vào thì thế gian này cái gì là của bạn? Ngay cả xác thân 

còn không giữ được, “mọi thứ đều ở lại, chỉ có nghiệp đem 

theo”. Đây là Phật đưa ra lời khuyên chân thành, đây là sự 

thật. Cái đi theo với bạn là nghiệp lực. Chỉ có nghiệp lực đi 

theo với bạn, tất cả mọi thứ, người, sự, vật trên thế gian này 

đều không thể đi với bạn. Vì vậy những thứ không đi theo 

với  bạn,  bạn  phải  buông  xả,  dứt  khoát  không  nên  ở  trên 

phương diện không thể đem đi được này mà khởi tâm động 

niệm, như vậy là bạn sai rồi. 

Bạn  phải  nghĩ  đến  những  thứ  có  thể  mang  theo,  thứ  có 

thể  mang  theo  là  nghiệp.  Bạn  tạo  thiện  nghiệp,  phước  đức 

bạn sẽ mang theo; bạn tạo tác ác nghiệp cũng sẽ mang theo, 

vậy tại sao bạn không đoạn ác, tu thiện? Tại sao bạn không 

rộng  kết  thiện  duyên  với  tất  cả  chúng  sanh?  Người  thật  sự 

hiểu  rõ  đạo  lý  này,  thông  đạt  chân  tướng  sự  thật  thì  người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

175 

này  giác  ngộ  rồi.  Người  giác  ngộ  chắc  chắn  không  tạo  ác 

nghiệp,  không  những  không  tạo  ác  nghiệp,  ngay  cả  một  ác 

niệm cũng sẽ không khởi. Tại sao vậy? Vì biết có hại đối với 

mình, cho nên sẽ không tự mình hại mình. Không những lời 

nói  thiện,  hành  động  thiện,  mà  khởi  tâm  động  niệm  cũng 

thiện.  Chúng  ta  biết  những  thứ  này  là  có  thể  mang  theo, 

những thứ này có lợi ích lớn đối với mình, cho nên tiền đồ là 

một mảng sáng lạn, thành tựu phước báo đại uy đức. 

Nếu như ý nghĩ chúng ta ác, hành vi ác thì chắc chắn đọa 

đường ác. Rất nhiều người không biết được bình thường họ 

tạo tác nghiệp thiện ác. Ví dụ chúng ta đi du lịch, tôi nêu ra 

một ví dụ đơn giản nhất, hiện nay du lịch là rất phổ biến, quí 

vị các nơi từ Trung Quốc, từ Đài Loan tổ chức đoàn để đến 

nơi đây. Tổ chức đoàn sắp xuất phát rồi, họ báo cho bạn biết 

7 giờ lên xe xuất phát. Nếu bạn đến trễ 5 phút, 10 phút, khiến 

biết  bao  nhiêu  người  ở  trên  xe  phải  đợi  bạn,  đây  chính  là 

nghiệp ác. Sự việc này rất ít người biết. Bạn phải thiếu nợ với 

bao nhiêu người đó, khi hoàn trả sẽ rất vất vả. Bạn không thể 

giữ phép tắc, đến đâu cũng muốn giành phần hơn với người 

khác, đây là giành phần hơn về thời gian của người ta, mỗi 

người  đều  phải  bỏ  ra  thời  gian  mười  mấy  phút  để  đợi  bạn, 

đây là nghiệp ác. 

Trước  đây,  tôi  đã  từng  nghe  nói  tính  cách  của  Hoằng 

Nhất Đại Sư, Ngài là người phương bắc vô cùng thẳng thắn. 

Thời gian ở Nhật Bản, Ngài hẹn với người bạn 8 giờ đến gặp 

mặt, 8 giờ 1 phút người này vẫn chưa đến thì Ngài liền đóng 

cửa lại. Một lát sau người đó đến, Ngài ở trong cửa sổ mắng 

anh bạn một trận, đuổi anh ta về. Không giữ đúng giờ, đây là 

một ví dụ phổ thông nhất. 

Ở trong đời sống thường ngày, chúng ta vô tình không 

biết  đã  tạo  biết  bao  nhiêu  ác  nghiệp.  Mọi  người  mê  hoặc 

176 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

điên đảo đã quá lâu rồi. Giác ngộ rất khó khăn, không phải 

là chuyện dễ dàng. Chúng ta niệm một câu “A Di Đà Phật”, 

mọi  người  đều  biết  niệm,  nhưng  ý  nghĩa  là  gì  thì  không 

biết. Tuy chúng ta niệm A Di Đà Phật, mà chúng ta không 

thật sự áp dụng được vào trong đời sống thường ngày, cho 

nên  công  phu  không  đắc  lực.  Danh  hiệu  “A  Di  Đà  Phật” 

này,  nếu  theo  mặt  chữ  mà  phiên  dịch  thành  tiếng  Trung 

Quốc nghĩa là “Vô Lượng Giác”, thêm hai chữ “Nam Mô” 

là “quy y vô lượng giác”. “Vô lượng giác” là đối với tất cả 

người, đối với tất cả việc, đối với tất cả vật ở mọi lúc, mọi 

nơi đều phải ở trong giác chứ không mê. Sao có thể thường 

hay mê mất đi chính mình được? Phật pháp là giáo dục đời 

sống,  chúng  ta  đã  nói  rất  nhiều  lần  rồi,  Phật  pháp  dạy 

chúng  ta  sống  như  thế  nào,  làm  việc  thế  nào,  xử  sự  đối 

nhân,  tiếp  vật  thế  nào.  Không  những  Phật  pháp  dạy  như 

vậy, Ấn Độ giáo cũng dạy như vậy mà Hồi giáo cũng dạy 

như  vậy.  Giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền  không  có  gì 

khác,  chỉ  bảo  chúng  ta  làm  thế  nào  sống  đời  sống  hạnh 

phúc mỹ mãn thật sự, đây là giáo dục thánh hiền. 

Chúng ta ngày nay học Phật, đời sống của chúng ta vẫn 

cứ  sống  rất  khổ  sở,  sống  ở  trong  khổ  nạn.  Nguyên  nhân  gì 

vậy? Chúng ta ăn mà không tiêu hóa. Hằng ngày học, học rồi 

không thể  liên kết  với  đời sống  thành  một thể, sai là  ở  chỗ 

này.  Không  biết  cách  sống  như  thế  nào,  cách  học  tập  này 

chính  gọi  là  “học  mà  không  hành”.  Học  được  rất  nhiều, 

nhưng một điều cũng không dùng được, việc này là sai lầm. 

Phật pháp dạy chúng ta điều đầu tiên, các bạn bước vào đạo 

tràng của nhà Phật, chùa chiềng, tự viện, thì hình tượng đầu 

tiên  bạn  gặp  là  ai  vậy?  Bồ  Tát  Di  Lặc,  Điện  Thiên  Vương, 

Ngài ngồi ngay cửa lớn để đón tiếp bạn. Đây là giáo dục đời 

sống.  Dạy  bạn  điều  gì  vậy?  Luôn  tươi  cười  với  mọi  người, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

177 

dạy bạn tâm lượng lớn thì phước lớn. Cái bụng lớn của Ngài 

là đại biểu cho tâm lượng. Tâm lượng lớn thì phước lớn, cần 

phải bao dung, phải biết tươi cười với mọi người, đây là giáo 

dục đời sống. Tứ Thiên Vương chúng ta giảng biết rất nhiều 

lần rồi, Trì Quốc Thiên Vương dạy bạn làm tròn trách nhiệm, 

Tăng  Trưởng  Thiên Vương dạy  bạn hằng  ngày  cầu  tiến bộ. 

Quảng Mục Thiên Vương dạy bạn thấy nhiều, Đa Văn Thiên 

Vương dạy bạn nghe nhiều, không hề dạy bạn nhiều chuyện. 

“Thấy  nhiều,  nghe  nhiều,  bớt  nói”.  Nói  nhiều  lời  không 

bằng nói ít lời, nói ít lời không bằng không nói, tâm địa của 

bạn  thanh  tịnh  tự  tại.  Bồ  Tát  Giác  Minh  Diệu  Hạnh  chân 

thành khuyên chúng ta: “Ít nói một câu chuyện, niệm nhiều 

một  câu  Phật,  đánh  cho  ý  nghĩ  chết,  để  pháp  thân  bạn 

sống”. 

Cho  nên, dưới sự  so  sánh  mạnh  mẽ  của đại  uy  đức,  đại 

phước  báo  với  không  có  uy  đức,  phước  báo,  chúng  ta  cần 

phải giác ngộ. Hiểu được nghĩa thú của Phật Đà chỉ dạy, từ 

trong đây mới có thể cảm nhận được lòng từ bi chân thật của 

Phật Đà. 




*********** 

 

Kinh văn: “Nhữ kim đương ưng, như thị tu học, diệc 

lệnh chúng sanh, liễu đạt nhân quả, tu tập thiện nghiệp”. 

Đoạn  này  là  Thế  Tôn  khuyến  khích  chúng  ta,  tuy  đối 

tượng nói chuyện là Long Vương Sa Kiệt La. Long vương là 

đại biểu  cho  đại  chúng  chúng  ta,  phần trước  tôi  đã  báo  cáo 

qua với quí vị rồi. 

Câu  thứ  nhất  chính  là  khuyến  khích  chúng  ta.  “Đương 

ưng”  là  hiện  nay  bạn  cần  phải nên  làm.  “Như  thị  tu  học”, 

178 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hai  chữ  “như  thị”  là  từ  đầu  đến  cuối.  Phần  trước,  Phật  dạy 

chúng ta điều quan trọng nhất là phải nhận biết tất cả đều là 

do  tâm  tưởng  sanh,  cùng  với  điều  mà  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm gọi là “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Tướng là 

tâm hiện, hoàn toàn không có thiện ác, tốt xấu. Tướng là bình 

đẳng, tướng là thanh tịnh, là diệu tướng thanh tịnh bình đẳng, 

trong Kinh Phật cũng nói là “diệu sắc”. Tại sao lại biến thành 

phức tạp như vậy? Đây là do tâm tưởng sanh ra. Phần sau tôi 

sẽ nói cụ thể hơn. 

Tất  cả  “giai  do  tự  tâm,  chủng  chủng  tưởng  niệm”.  Ở 

trong tưởng niệm này có thiện, có ác, đây là đem tướng thanh 

tịnh bình đẳng thay đổi rồi. Chúng ta muốn hỏi, có phải thật 

sự thay đổi hay không? Không hề! Quyết không phải thật sự 

thay đổi, chân tướng là vĩnh viễn bất biến, thay đổi là vọng 

tâm  bạn  đang  điều  khiển.  Vọng  tâm  hiển  lộ  là  vọng  tướng, 

không  phải  chân  tướng.  Chân  tướng  là  gì  vậy?  Nhất  Chân 

pháp  giới  là  chân  tướng.  Chúng  ta  đọc  Kinh  Hoa  Nghiêm, 

Thế  giới  Hoa  Tạng  là  chân  tướng;  chúng  ta  học  pháp  môn 

Tịnh  độ,  Thế  giới  Cực  Lạc  là  chân  tướng,  thường  trụ  bất 

biến. Thế giới Cực Lạc ở đâu vậy? Là ở ngay đây. Cho nên 

cổ  nhân  nói:  “Sanh  giả  quyết  định  sanh,  khứ  giả  thực  bất 

khứ”. Lời nói này vô cùng khó hiểu. Hiện nay nhà khoa học 

dần dần đã hiểu rõ rồi, họ gọi là không gian không cùng tần 

số. Chúng ta ví dụ nó giống như những kênh khác nhau trên 

màn ảnh tivi, đều ở trên màn ảnh này, khi bạn nhấn vào kênh 

nào  thì  tướng  đó  liền  xuất  hiện  ngay.  Nhà  Phật  thường  nói 

mười pháp giới. Khi một pháp giới hiện tướng thì chín pháp 

giới ẩn. Giống như màn ảnh tivi vậy, chúng ta có mười kênh, 

ta  ấn  một  kênh  thì  tướng  của  kênh  này  hiện  ra,  chín  kênh 

khác đều không thấy nữa, đều ẩn mất rồi. Đổi một kênh khác 

thì tướng của kênh khác xuất hiện, tướng này lại ẩn mất rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

179 

Mười pháp giới, trăm pháp giới, ngàn pháp giới là một pháp 

giới, cùng ở chung với nhau không hề tách rời. 

Quí vị hãy suy nghĩ từ trên kênh màn ảnh tivi thì bạn có 

thể nhận ra được cái tương tự. Quả thật mà nói, chân tướng 

thì bạn không thể thấy được, nhưng trên sự so sánh thì gần 

giống chân tướng. Sau đó bạn mới hiểu điều mà cổ đức gọi là 

“Sanh giả quyết định sanh, khứ giả thực bất khứ”. Đây chính 

là bạn đã chuyển đổi tần số không gian duy thứ, đem không 

gian  của  nhân  gian  chúng  ta  chuyển  đổi  thành  không  gian 

Hoa  Tạng,  chuyển  đổi  thành  không  gian  của  Thế  giới  Cực 

Lạc, cũng giống như chuyển kênh đài mà thôi. Ấn nút ở đâu 

vậy? Ấn nút ở “khởi tâm động niệm”. “Từ tâm tưởng sanh”, 

giống như tần số là cái nút bấm vậy, đang chuyển. Cổ nhân 

nói những câu này thật là khó hiểu. Hiện nay, chúng ta mượn 

những  công  cụ  khoa  học  này  đã  giúp  ích  được  rất  nhiều, 

khiến chúng ta dần dần thể hội được chân tướng vũ trụ nhân 

sinh  mà  trong  Kinh  Phật  đã  nói.  Thuật  ngữ  trong  nhà  Phật 

gọi là mười pháp giới y chánh trang nghiêm. 

Chúng  ta  thông  đạt,  hiểu  rõ,  “như  thị  tu  học”.  “Như 

thị” ở chỗ này là đặc biệt coi trọng “nên tu thiện nghiệp”. 

Ở phần trước Phật đã nói, không những bản thân cần phải 

như  thị  tu  học,  mà  còn  “diệc  linh  chúng  sanh,  liễu  đạt 

nhân  quả”.  “Liễu”  là  hiểu  rõ.  “Đạt”  là  thông  đạt.  Cơ  sở 

của  Phật  giáo  là  xây  dựng  trên  nền  giáo  dục  nhân  quả. 

Nhân  quả  là  sự  thật,  tuyệt  đối  không  phải  mê  tín.  Trồng 

dưa nhất định được dưa, trồng đậu nhất định được đậu. Hạt 

dưa là nhân, kết thành dưa là quả, đây gọi là nhân quả. Cho 

nên, nhà Phật nói pháp thế xuất thế gian đều là nhân quả. 

Pháp  thế  xuất  thế  gian  không  thể  tách  rời  nhân  quả.  Kinh 

Pháp Hoa nhất thừa nhân quả, Kinh Hoa Nghiêm ngũ chu 

nhân  quả,  bạn  nghĩ  xem,  có  bộ  Kinh  luận  nào  mà  không 

180 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải giảng nhân quả? Gieo nhân thiện nhất định được quả 

thiện.  Người  tâm  thiện,  niệm  thiện,  hành  thiện  thì  chắc 

chắn  được  báo  ứng  thiện,  được  thiện  báo.  Bạn  đối  với 

người ta tốt, người ta cũng sẽ đối với bạn tốt. “Kính nhân 

giả, nhân hằng kính chi”, kính người là nhân thiện, người 

ta  tôn  kính  chúng  ta  là  quả  thiện,  đây  gọi  là  nhân  quả. 

Chúng ta dùng ác ý đối với người, đây là nhân ác, người ta 

cũng  dùng ác để  trả  lại chúng  ta, đây  là  quả ác. Chúng ta 

phải hiểu được đạo lý này. 

Đối với “liễu đạt nhân quả” nói rất cụ thể, nói rất cặn 

kẽ thì Liễu Phàm Tứ Huấn là một cuốn sách rất hay. Trước 

đây, khi Ấn Quang Đại Sư còn tại thế, cả đời Ngài không 

tiếc  sức  lực  hoằng  dương  cuốn  sách  nhỏ  này.  Lúc  đương 

thời  ở  trong  hoàn  cảnh  đó,  tôi  tính  toán  sơ  lược,  cả  đời 

Ngài  đã  in  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  hơn  một  triệu  bản.  Vào 

thời  đó,  công  nghệ  in  ấn  không  phát  triển  giống  như  hiện 

nay, cho nên in ấn với số lượng lớn như vậy quả thật là sự 

nghiệp vĩ đại. Tại sao Ngài phải làm như vậy? Ngài có trí 

tuệ  chân thật,  Ngài có tâm  đại từ đại bi  muốn cứu vãn xã 

hội  trước  mắt  này.  Nền  giáo  dục  luân  lý  đạo  đức  của  nhà 

Nho  băng  hoại  rồi,  nền  giáo  dục  của  Phật  pháp  cũng  dần 

dần  bị  suy  yếu,  biến  chất,  còn  giáo  dục  nhà  trường  chú 

trọng khoa học kỹ thuật, chú trọng vào kinh tế công thương 

nghiệp, cho nên nền giáo dục nhân văn bị lơ là đi. Thế gian 

này có thể sung túc, nhưng nhất định là tai nạn chồng chất. 

Khi khoa học phát triển đến điểm bão hòa thì nhất định thế 

giới  sẽ  bị  hủy  diệt.  Điều  này  là  có  chứng  cứ  khoa  học. 

Nhân loại trên địa cầu trong quá khứ đã có rất nhiều lần bị 

hủy diệt, khi khoa học phát triển đến đỉnh điểm là hủy diệt 

hết,  sau  khi  hủy  diệt  lại  bắt  đầu  từ  đầu.  Sự  phát  triển  của 

chúng  ta ngày  nay,  cách thức hầu như giống hệt quá  khứ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

181 

Phương thức cứu vãn vẫn là luân lý đạo đức. Nếu như luân 

lý đạo đức không  còn nữa, thì người không  ra người, nhà 

không ra nhà. 

Hiện nay, người trên toàn thế giới mặc dù đời sống rất 

dồi  dào,  điều  kiện  vật  chất  không  thiếu,  nhưng  thân  tâm 

không cảm thấy an toàn. Đây chính là cổ nhân nói không 

phải đời sống con người. Thân tâm con người không cảm 

thấy  an  toàn  thì  giống  như  động  vật  vậy,  động  vật  đi  ra 

ngoài kiếm ăn, không biết sẽ bị động vật khác ăn thịt vào 

lúc nào, chúng không có được an toàn,  không  có bảo  vệ. 

Chúng ta ngày nay sống trong thế gian này, mạng sống sẽ 

bị tước đoạt bất cứ lúc nào. Những đạo lý chân tướng sự 

thật này không thể không hiểu rõ, không thể không thông 

đạt.  Cho  nên,  cả  đời  Tổ  Ấn  Quang  hoằng  dương  Liễu 

Phàm  Tứ  Huấn  là  có  đạo  lý.  Tôi  chịu  sự  ảnh  hưởng  sâu 

sắc  từ  bản  thân  Ngài  tuy  tôi  với  Ngài  chưa  hề  gặp  nhau, 

Ngài trên chúng tôi một thế hệ. Tôi học Phật là học với cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam, thầy Lý là học trò của Tổ Ấn Quang, cho 

nên  Tịnh  Tông  của  chúng  ta  với  Linh  Nham  Sơn  Tự  Tô 

Châu  là  cùng  một  gốc.  Khi  thầy  Lý  còn  tại  thế,  Ngài 

thường hay khuyên chúng tôi lấy Tổ Ấn Quang làm thầy. 

Tuy Tổ Ấn Quang đã đi rồi nhưng “Văn Sao” còn lưu lại 

hậu thế. Đọc “Văn Sao” y giáo phụng hành, vậy chính là 

học trò của Tổ Ấn Quang. 

Năm  1977,  tôi  đến  giảng  Kinh  tại  Hồng  Kông  bốn 

tháng và ở tại Cửu Long Thư viện Phật giáo Trung Hoa do 

Pháp sư Đàm Hư xây dựng. Ở đây đã cất giữ không ít sách 

Phật. Sách của Hoằng Hóa Xã tương đối đầy đủ, họ rất tận 

lực  sưu  tập.  Hoằng  Hóa  Xã  là  do  Pháp  sư  Ấn  Quang  lập 

nên. Tổ Ấn Quang đem tất cả tài vật mà người khác cúng 

dường cho Ngài dùng vào việc bố thí pháp, cả đời Ngài chỉ 

182 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

làm mỗi một việc như vậy. Sự ảnh hưởng của điều này đối 

với  tôi  rất  lớn.  Chúng  ta  thấy,  lời  khai  thị  trong  Pháp  hội 

Hộ Quốc Tức Tai Thượng Hải, đây là Lão hòa thượng công 

khai nói lời khai thị với mọi người. Trong một đời Ngài chỉ 

có  một  lần  như  vậy,  trước  đó  không  có  và  về  sau  cũng 

không có. Phần mở đầu trước khi khai thị, Ngài kể lại rằng 

phương bắc có tai nạn. Mọi người phát động cứu nạn, Ngài 

trích  ra  từ  trong  khoản  tiền  in  Kinh  3.000  đồng  tiền  Đại 

Dương  để  cứu  tế.  Từ  chỗ  này  chúng  ta  liền  thể  hội  được 

bản thân Ngài cả đời chỉ làm một việc in Kinh hoằng pháp, 

còn  cứu  nạn  là  dùng  tiền  ấn  Kinh  trích  ra.  Ngài  làm  việc 

này rất chuyên, không xen tạp. 

Hiện  nay,  chúng  ta  thấy  có  một  số  đạo  tràng  chia  ra 

nhiều ban tổ, có tổ in Kinh, cũng có tổ từ tế. Tổ Ấn Quang 

chỉ có một ban tổ, không có ban thứ hai. Cách làm này là 

chính xác. Tâm của Ngài chuyên nhất, trí tuệ tăng trưởng. 

Chúng  ta  ngày  nay  nếu  muốn  giảm  bớt  phiền  não,  tăng 

trưởng trí tuệ, thì hành nghi cả đời của Ấn Tổ rất đáng để 

chúng ta học tập theo. Sách mà Ngài cả đời đề xướng có ba 

loại như sau:  

Thứ nhất là Liễu Phàm Tứ Huấn, đây là quyển sách dạy 

chúng ta hiểu rõ, thông đạt nhân quả. 

Thứ  hai  là  Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên,  đây  là  sách  của 

Đạo giáo. Câu nói “tu tập thiện nghiệp” hay “tiêu chuẩn của 

thiện  ác  ở  đâu”  trong  Cảm  Ứng  Thiên  nói  rất  hay.  Tại  sao 

Ngài  không  dùng  Kinh  Phật?  Vì  Kinh  Phật  nói  phân  tán  ở 

trong rất nhiều Kinh luận, mà Cảm Ứng Thiên có thể nói là 

đem tất cả những thiện ác đã nói trong Kinh Phật tập trung 

lại, cũng giống như hội tập vậy, điều này hay. Chúng ta dùng 

Cảm Ứng Thiên Hội Biên làm tiêu chuẩn, đoạn tất cả ác, tu 

tất cả thiện. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

183 

Thứ ba là An Sĩ Toàn Thư. Chúng ta dùng quyển này làm 

tổng kết cho “tu tập thiện nghiệp”. Ở trong An Sĩ Toàn Thư 

có bốn thiên:  

Thiên thứ nhất là Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn. 

- 

Đây cũng là sách của Đạo giáo, văn tự còn ít hơn so với Cảm 

Ứng Thiên. Càng ít thì càng dễ dàng thọ trì. Cảm Ứng Thiên 

có hơn 1.000 chữ, Văn Xương Đế Quân Âm Chất Văn chỉ có 

hơn 700 chữ, cũng đều là tiêu chuẩn của thiện ác. 

Thiên thứ hai là Vạn Thiện Tiên Chất, chuyên nói về 

- 

giới sát. 

Thiên  thứ  ba  là  Dục  Hải  Hồi  Cuồng,  chuyên  nói  về 

- 

giới  dâm.  Đem  “sát”  và  “dâm”  làm  trọng  điểm  quan  trọng 

nhất đặc biệt giới thiệu cặn kẽ. 

Thiên  cuối  cùng  là  Tây  Quy  Trực  Chỉ,  mong  mọi 

- 

người niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc, vậy là cả đời này 

của bạn đã viên mãn rồi. 

Ba  cuốn  sách  này  đều  là  do  người  Trung  Quốc  làm  ra, 

không phải từ Ấn Độ truyền đến, không phải sách phiên dịch. 

Chúng ta đọc lên thấy rất thuận miệng, đọc những sách này 

thấy rất quen, toàn bộ tinh túy của Phật pháp ở trong đó cả. 

Cho  nên  ngày  nay,  tiếp  theo  Cảm  Ứng  Thiên  chúng  tôi  lại 

giới  thiệu  với  quí  vị  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  đây  là 

việc làm có ý nghĩa rất sâu. 

“Liễu  đạt  nhân  quả,  tu  tập  thiện  nghiệp”,  hai  câu  nói 

này  chính  là  sự  nghiệp  cả  đời  của  Tổ  Ấn  Quang.  Tổ  Ấn 

Quang  cả  đời  đề  xướng  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  Cảm  Ứng 

Thiên  Hội  Biên,  An  Sĩ  Toàn  Thư.  Nếu  như  bạn  không  có 

duyên tiếp xúc được Phật pháp, mà bạn có được ba bộ sách 

này, cả đời này bạn thật sự có thể tin, có thể hiểu rõ, có thể y 

giáo phụng hành, thì bạn chắc chắn vãng sanh làm Phật. 

184 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ba quyển sách này hợp lại, số lượng mà Hoằng Hóa Xã 

in  ra  vượt  hơn  ba  triệu  bản.  Tôi  đương  thời  nhìn  thấy  điều 

này thì vô cùng kinh ngạc và tự hỏi, Ấn Quang Đại Sư là Tổ 

sư một đời, tại sao Ngài không hoằng dương Kinh Phật mà đi 

hoằng dương những loại sách này? Kinh Phật Ngài cũng in, 

nhưng số lượng rất ít, tại sao ba bộ sách này lại lưu hành với 

số lượng lớn như vậy? Ngày nay xem lại, chúng ta mới hiểu 

được và thật sự thể hội được tâm bi của Tổ Sư. Kinh Phật nói 

quá  sâu,  người  có  thể  đọc  tụng,  có  thể  hiểu  rõ  thì  không 

nhiều. Ba bộ sách này dễ lý giải, dễ đọc, dễ hiểu, hoàn toàn 

khế  cơ,  khế  lý,  rộng  độ  chúng  sanh  khổ  nạn.  Ngày  nay, 

chúng ta đọc thấy câu khai thị này của Thế Tôn, thật ra đây 

chính là sự tổng kết cả đời cứu độ chúng sanh khổ nạn của 

Tổ  Ấn  Quang,  ngôn  ngữ  vô  cùng  đơn  giản,  nhưng  ý  nghĩa 

thật  là  quá  sâu,  sâu  rộng  vô  tận.  Chúng  ta  phải  thể hội  thật 

kỹ, phải cố gắng nỗ lực học tập thì ở ngay trong đời này chắc 

chắn có được thành tựu, không cô phụ một đời này, đời này 

đến nhân gian không hề uổng phí, mục tiêu của chúng ta sẽ 

đạt được thôi. 




**************** 

 

Kinh  văn:  “Nhữ  đương  ư  thử,  chánh  kiến  bất  động, 

vật  phục  đọa  tại,  đoạn  thường  kiến  trung,  ư  chư  phước 

điền,  hoan  hỷ  kính  dưỡng,  Thị  cố  nhữ  đẳng,  diệc  đắc 

nhân thiên, tôn kính cúng dường”. 

Đoạn  này,  Thế  Tôn  tổng  kết  khuyến  khích  chúng  ta. 

Long  Vương  là  đại  biểu  cho  mọi  người  chúng  ta.  “Nhữ 

đương ư thử” là chúng ta đối với sự việc này, nếu làm đến 

“chánh kiến bất động”, “chánh kiến” là kiến giải chính xác, 

quyết định không thể bị tà tư, tà kiến làm dao động, đặc biệt 

không nên “đọa vào trong đoạn thường kiến” nữa. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

185 

“Đoạn  thường  kiến”  là  cách  nhìn  sai  lầm  của  Ấn  Độ 

xưa. “Đoạn kiến”, cái gọi là “người chết như đèn tắt”, chết 

rồi thì tất cả đều không còn nữa, họ không tin có đời sau, 

không  tin  có  báo  ứng,  đây  là  kiến  giải  hoàn  toàn  sai  lầm. 

“Thường kiến” là con người chết rồi, sau khi qua 20 năm, 

đầu thai làm người lại là một tay hảo hán, đây cũng là sai 

lầm. Hai loại kiến giải này là phổ biến ở thế gian. 

Trong  cuộc  phỏng  vấn  giữa  tôi  với  Đài  truyền  hình  Á 

Châu  tại  Hồng  Kông,  họ  đã  nói  một  câu  là  ngạn  ngữ  có 

câu:  “Người  không  vì  mình,  trời  tru  đất  diệt”.  Có  người 

nào  không  vì  mình?  Họ  nói,  vì  mình  là  việc  chính  đáng. 

Tôi lúc đó bèn nói rõ với họ, câu nói này là sai lầm, câu nói 

này không phải chánh kiến, đã dẫn sai đường cho biết bao 

chúng  sanh.  Sao  gọi  là  chánh  kiến?  Con  người  phải  vì  xã 

hội, phải vì chúng sanh, đây là chánh tri chánh kiến, không 

nên vì bản thân. 

Trước đây, ở Singapore có một vị đại phú gia Trần Gia 

Canh,  ở  Nam  Dương  mọi  người  đều  biết  ông  ấy.  Ông  tay 

trắng làm nên, đã phát giàu to, nhưng đời sống của ông thì 

vô  cùng  tiết  kiệm.  Tuổi  tác  đã  cao,  ông  đi  kiểm  tra  sức 

khỏe thì biết bị suy dinh dưỡng. Tiền ông đã để ở đâu vậy? 

Thảy  đem  làm  sự  nghiệp  từ  thiện  xã  hội.  Đại  học  Nam 

Dương Singapore là do ông lập nên. Ở quốc nội quê hương 

của mình, ông mở trường học khắp nơi, đề xướng giáo dục, 

giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn.  Bản  thân  ông  có  tiền 

mà hoàn toàn không hưởng thụ. Tôi nghe Lý Mộc Nguyên 

nói  cho  tôi  biết,  khi  đi  máy  bay,  con  trai  ông  ngồi  ở  ghế 

hạng  sang,  bản  thân  ông  ngồi  ghế  giá  rẻ.  Lúc  xuống  máy 

bay ông nói với con trai mình, chúng ta đến cùng một lúc 

thì  cần  gì  con  phải  uổng  phí  nhiều  tiền  như  vậy?  Không 

phải con bỏ ra nhiều tiền như thế là con đến sớm hơn cha, 

186 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng  ta  đến  cùng  lúc  mà!  Cho  nên,  cụ  già  này  thì  khác 

người. Tôi nghe nói, con trai ông có một lần bị kẻ cướp bắt 

cóc tống tiền, kẻ cướp đưa ra điều kiện phải đưa bao nhiêu 

tiền  chuộc.  Ông thông báo với  cướp, anh đem  con trai tôi 

giết đi là xong, tôi một xu cũng không đưa cho nó, toàn bộ 

tiền của tôi là để làm sự nghiệp từ thiện công ích, tuyệt đối 

không  để  lại  cho  con  cháu.  Kẻ  cướp  đó  nhận  được  lời 

thông báo liền thả con trai của ông ra ngay. Đích thực ông 

làm sự nghiệp phúc lợi từ thiện xã hội, niệm niệm nghĩ cho 

người, nghĩ  cho xã hội, không hề vì  mình. Cho nên,  ngày 

nay  ở  Nam  Dương  nhắc  đến  tiên  sinh  họ  Trần,  có  ai  mà 

không tôn kính? Đây gọi là chánh tri chánh kiến. 

Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thân là vương tử, Ngài có 

thể hưởng một chút đời sống sung túc. Tại sao Ngài không 

hưởng  thụ,  tại  sao  mỗi  ngày  Ngài  phải  đi  khất  thực,  phải 

ngủ gốc dưới gốc cây vậy? Điều này nói cho chúng ta biết 

buông xả vạn duyên, ta sanh vào thế gian này là vì  chúng 

sanh,  là  vì  xã  hội,  không  phải  vì  bản  thân,  cho  nên  Ngài 

không có nghiệp chướng. Quí vị phải hiểu rằng, vì bản thân 

mình  là  có  nghiệp  chướng,  vì  chúng  sanh  thì  không  có 

nghiệp  chướng.  Chúng  ta  ngày  nay  muốn  đem  nghiệp 

chướng  tiêu  trừ  triệt  để,  thì  phải  chuyển  đổi  ý  niệm  này, 

nghiệp  chướng  liền  tiêu  ngay.  Cho  nên,  vì  mình  là  quan 

niệm hoàn toàn sai lầm. 

Trong Bồ Tát hạnh, bạn thấy Phật Thích Ca Mâu Ni nói 

sáu yếu lĩnh, thứ nhất là bố thí. Bố thí có nghĩa là gì? Dùng 

cách nói hiện nay mà nói, là vì chúng sanh phục vụ, vì xã 

hội  phục  vụ,  đây  gọi  là  bố  thí.  Trì  giới  có  nghĩa  là  thủ 

pháp.  Tuân  thủ  giáo  pháp  của  Phật  Bồ  Tát,  tuân  thủ  hiến 

pháp  của  quốc  gia,  tuân  thủ  tất  cả  quy  định  ở  trong  địa 

phương. Ngoài những điều này ra, còn có luân lý, đạo đức, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

187 

phong  tục,  tập  quán  bất  thành  văn,  chúng  ta  đều  cần  phải 

tuân thủ. Đây gọi là trì giới. Ở trong mỗi câu nói của Phật 

Bồ Tát hàm nghĩa đều sâu rộng vô cùng. Tâm của chúng ta 

phải thường xuyên trụ trong chánh tri chánh kiến thì không 

bị dao động bởi những thứ phong khí bất thiện của xã hội. 

Phàm là người tâm hạnh bất định thì dễ dàng bị dao động, 

nguyên  nhân  không  có  gì  khác  là  do  tham  cầu  hưởng  thụ 

danh  vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần,  họ  mới  bị  dao 

động. Nếu như đem những ý niệm này buông xả thì họ làm 

sao dao động được? 

Chân tướng của vũ trụ nhân sinh là một hiện tượng của 

nhân duyên, quả báo. Phật ở trong tất cả Kinh luận đều nói 

như vậy, pháp thế gian, pháp xuất thế gian không có ngoại 

lệ. Nói trắng ra chính là sự chuyển biến của nhân quả, cho 

nên,  nó  không  phải  thường  kiến  cũng  không  phải  đoạn 

kiến.  Sự  tuần  hoàn  của  nhân  quả,  sự  tương  tục  của  nhân 

quả, đây là chân tướng của tất cả chúng sanh trong thế giới 

hư không, thế xuất thế gian. Chúng ta phải hiểu rõ. Sau khi 

hiểu rõ rồi thì “ư chư phước điền, hoan hỷ kính dưỡng”. 

Kính  là  tôn  kính,  dưỡng  là  cúng  dường.  Chủng  chủng 

phước  điền,  điền  là  thí  dụ,  đất  ruộng  có  thể  sinh  trưởng 

lương thực ngũ cốc, ruộng này có thể sinh phước bèn gọi là 

phước điền. 

“Phước điền”, ở trong Kinh Phật thông thường nói có ba 

loại:  

Loại thứ nhất là “Kính điền”, đây gọi là “kính nhân giả, 

nhân hằng kính chi”. Chúng ta tôn kính đối với người khác, 

người ta cũng sẽ tôn kính đối với chúng ta. Đại biểu chủ yếu 

của kính điền là Tam bảo, chúng ta cung kính đối với Tam 

bảo,  nhưng  phải  hiểu  rằng,  cần  phải  đem  sự  cung  kính  đối 

với Tam bảo dùng vào trong thân của tất cả chúng sanh. Ta 

188 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cung kính đối với Phật như thế nào, thì ta cung kính đối với 

tất cả chúng sanh cũng như vậy, vậy là đúng. Cách làm này 

của bạn gọi là hạnh Phổ Hiền. Chỗ khác nhau của hạnh Phổ 

Hiền với hạnh Bồ Tát thông thường là hạnh Phổ Hiền dùng 

tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, không có cao 

thấp,  xem  Phật  và  tất  cả  chúng  sanh  là  đều  bình  đẳng,  một 

lòng cung kính thì có được quả báo không thể nghĩ bàn. Đây 

gọi là kính điền. 

Loại thứ hai là “Ân điền”. Ân điền là lấy cha mẹ làm đại 

biểu. Cha mẹ là ân nhân lớn nhất của chúng ta, chúng ta phải 

tri ân báo ân, đem tâm hạnh báo đáp công ơn cha mẹ, dùng 

vào trong thân tất cả chúng sanh. Đồng tu nhà Phật, bất kể là 

bạn tu theo tông phái nào, pháp môn nào, hằng ngày niệm kệ 

hồi  hướng:  “Trên  đền  bốn  ơn  nặng,  dưới  cứu  khổ  ba 

đường”, nhưng chúng ta có cái tâm báo ân này hay không? 

Tâm  còn  không  có  thì  làm  gì  có  hành  vi  báo  ân?  Chúng  ta 

dùng  cái  gì  để  báo  ân?  Dùng  tâm  thiện,  niệm  thiện,  hạnh 

thiện, cả đời nỗ lực tu thiện. Đối với tất cả người, tất cả việc, 

tất cả vật, chúng ta dùng hành vi này báo đáp ân cha mẹ, báo 

đáp  ân  thầy  tổ,  báo  đáp  tất  cả  chúng  sanh  ân  cung  cấp  cho 

chúng ta tất cả điều kiện sống. Đây là ân điền. 

Loại thứ ba là “Bi điền”. Tất cả chúng sanh khổ nạn trên 

thế gian, chúng ta phải tận tâm, tận lực giúp đỡ họ, giúp đỡ 

họ  thoát  khỏi  cơ  hàn.  Trong  đây  cần  sự  giúp  đỡ  vật  chất, 

nhưng cần thiết và quan trọng hơn là sự giúp đỡ về giáo dục. 

Quí  vị  phải  biết  rằng,  giúp  đỡ  về  vật  chất  là  giúp  đỡ  nhất 

thời, giải quyết cái đau khổ trước mắt của họ. Cổ nhân Trung 

Quốc  nói  rất  hay:  “Giúp  ngặt,  không  giúp  nghèo”.  Trước 

mắt họ bị tai nạn thì chúng ta phải cứu giúp họ, nhưng nghèo 

khổ thì không cách gì cứu nổi. Nếu muốn cứu nghèo khổ, đó 

là  việc  của  cả  đời  họ.  Làm  sao  giúp người  nghèo khổ  đây? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

189 

Giáo dục họ, dạy họ có năng lực kỹ thuật để họ tự mình có 

thể  độc  lập  mưu  sinh.  Cho  nên,  lập  trường  học  là  phương 

pháp cứu nghèo duy nhất, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ. Họ 

giác  ngộ  rồi  là  có  thể  sống  đời  sống  hạnh  phúc  viên  mãn. 

Cho  nên,  cổ  thánh  tiên  hiền,  bất  kể  trong  hay  ngoài  nước, 

không có ai mà không coi trọng giáo dục. 

Trong  giáo  dục,  điều  quan  trọng  nhất  là  giáo  dục  đức 

hạnh.  Bạn  thấy,  bốn  môn  dạy  học  của  Khổng  Lão  Phu  Tử 

gồm: 

Môn thứ nhất là đức hạnh. Giáo dục đức hạnh là dạy 

bạn đạo làm người, dạy bạn hiểu rõ quan hệ giữa người với 

người,  dạy  bạn biết được làm  người như  thế nào.  Ở trong 

nghiệp  nhân  quả  báo,  bạn  sẽ  từng  bước  từng  bước  đi  lên, 

bạn  không  bị  đoạ  lạc.  Giáo  dục  đức  hạnh  là  dạy  bạn  làm 

người  tốt,  làm  người  thiện,  làm  người  hiền  và  làm  thánh 

nhân. 

Môn  thứ  hai  là  ngôn  ngữ.  “Miệng  là  cửa  của  họa 

phước”, do vậy giáo dục ngôn ngữ là dạy bạn biết nói năng 

phải phép. Điều này ở Trung Quốc thời xưa, trẻ con bảy tuổi 

đi học là bắt đầu dạy rồi. Ở gia đình, ở giữa quần chúng, bạn 

biết  lớn  biết  nhỏ,  biết  vai  trò  của  mình.  Đối  với  người  như 

thế nào, phải nói năng như thế nào là bắt đầu dạy từ lúc còn 

nhỏ.  Cái  gọi  là:  “Thiếu  thành  nhược  thiên  tánh,  tập  quán 

thành tự nhiên”. Dạy bạn biết lễ nghĩa, đây là “Lễ nghi chi 

bang”  của  người  Trung  Quốc  thời  xưa.  Lễ  học  từ  lúc  nào 

vậy? Từ tiểu học là bắt đầu dạy. Ngôn ngữ, hành vi nhất định 

phải biết lễ. 

Môn thứ ba là chánh sự. Chánh sự chính là ngày nay gọi 

là kỹ thuật, năng lực, huấn luyện những điều này. Chúng ta 

ngày nay gọi là giáo dục nghề nghiệp, giáo dục khoa học kỹ 

190 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thuật,  đây  thuộc  vào  loại  này.  Bạn  học  thành  rồi,  tương  lai 

trong  xã  hội  có  kỹ  năng  mưu  sinh,  có  điều  kiện  phát  triển, 

chánh sự là dạy bạn điều này. 

Cuối cùng mới nói đến nghệ thuật, văn học. Đó là đời 

sống vật chất của bạn đã sung túc rồi, mới nâng cao thêm sự 

hưởng thụ đời sống tinh thần. 

Đây  là  bốn  cấp  bậc  dạy  học  của  Trung  Quốc  cổ  xưa, 

không thể điên đảo được. 

Hiện  nay  giáo  dục  này  không  còn  nữa,  hai  điều  phía 

trước không có, chỉ còn lại hai điều phía sau, cho nên xã hội 

phát sinh vấn đề. Hai điều phía trước là gốc rễ, hai điều phía 

sau là cành lá hoa quả. Ngày nay gốc rễ không còn nữa, cho 

nên xã hội nhìn thì có vẻ rất đẹp mắt, nhưng đó là những thứ 

gì vậy? Là hoa cắm trong bình, không có gốc. Cho nên chúng 

ta xem thì có vẻ đẹp, nhưng cả xã hội bị dao động, toàn xã 

hội  bị  hỗn  loạn,  người  người  lo  lắng  thế  giới  ngày  tận  thế. 

Đây là do chúng ta đã bỏ đi nền giáo học của cổ thánh tiên 

hiền, không biết nền giáo học của cổ thánh tiên hiền là phước 

điền chân thật. Xu hướng tương lai sẽ như thế nào vậy? Vẫn 

phải đi lại đường cũ. Ai có thể đi đường cũ của cổ thánh tiên 

hiền thì người ấy tương lai sẽ là người lãnh đạo thế giới, là 

người cứu hộ đích thực của thế gian này. 

Phàm là những trò bịp mới tạo này đều không đáng tin, 

vì chưa có trải qua thực nghiệm. Con đường cũ của cổ nhân 

này  là  trải  qua  mấy  ngàn  năm  thực  nghiệm  rồi.  Ngày  nay 

bạn sáng  tạo  ra  một phương  pháp  mới,  nhưng chưa  có trải 

qua thực nghiệm nên chưa thể chứng minh phương pháp này 

của  bạn  rốt  cuộc  có  đúng  hay  không.  Cho  nên,  chúng  ta 

trước tiên phải thật sự nhận thức phước điền, chúng ta mới 

biết  làm  thế  nào  gieo  phước.  Vô  cùng  hoan  hỷ  tôn  kính 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

191 

phước điền, ở trong đây là rộng tu cúng dường. Trong Kinh 

Phật nói về những vấn đề này quá nhiều rồi. Trong bản Kinh 

đoạn dưới đây là đặc sắc nhất, Thế Tôn đem những lời này 

áp dụng cụ thể rồi. Ngài dạy chúng ta: “Ngày đêm thường 

niệm, tư duy, quán sát thiện pháp”. Một câu này với giáo 

nghĩa  của  Hỏa  giáo  là  hoàn  toàn  giống  nhau.  Hỏa  giáo, 

chúng  ta  thông  thường  gọi  là  tôn  giáo  thờ  thần  lửa.  Hỏa 

tượng  trưng  cho  ánh  sáng,  tượng  trưng  cho  trí  tuệ.  Trung 

tâm giáo nghĩa của họ chính là chú trọng tâm thiện, ý nghĩ 

thiện, hành vi thiện, với điều mà Thế Tôn nói ở đây là hoàn 

toàn  tương  ưng.  Một  ngày  nào  đó  Hỏa  giáo  sẽ  đến  giảng 

đường chúng ta để giảng Kinh, chúng ta đem đoạn này viết 

ra  tặng  cho  họ,  câu  này  là  hoàn  toàn  tương  đồng  với  giáo 

nghĩa của họ. Nếu chúng ta có thể làm được thế này, thì sẽ 

được nhân thiên tôn kính cúng dường. 

Ở  Singapore,  tôi  thường  hay  nhắc  đến  nữ  tu  Hứa  Triết 

101  tuổi,  cả  đời  bà  là  làm  việc  này.  Bà  thật  sự  nhận  thức 

được phước điền, đặc biệt là bi điền, giúp đỡ người khổ nạn 

trong thế gian. Bà cả đời chuyên chăm sóc người già, người 

bệnh, chăm sóc những người nghèo cùng, khổ nạn này. Năm 

nay bà 101 tuổi, làm việc thường xuyên không nghỉ. Bà nói 

cho tôi biết, bà đang chăm sóc hơn 20 nhà, người rất nghèo 

khổ. Chúng ta thử nghĩ xem bà có phải được thiên nhân tôn 

kính cúng dường hay không? Không sai, đúng như vậy. Đại 

chúng xã hội nghe nói Hứa Triết có ai mà không tôn kính bà 

chứ? Có ai mà không cúng dường bà? Tiền cúng dường cho 

bà, bà một xu cũng không hề dùng cho mình. Bà đem số tiền 

này  đi  cứu  tế  giúp  đỡ  người  nghèo  khổ,  giúp  đỡ  người  cần 

giúp.  Bà  thường  hay  đi  vào  trong  quần  chúng  nghèo  cùng 

khốn khổ, bà hiểu rõ, bà đi cứu tế. Chúng ta rất có lòng tin 

đối với bà. Tôi ở đây, tiền người ta cúng dường cho tôi, tôi 

192 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng đưa cho bà để bà đi cứu tế những người nghèo khổ đó. 

Người nghèo khổ chúng tôi không biết, chúng tôi cũng không 

có thời gian đi tìm. Bà suốt ngày đi ngoài đường, người như 

bà rất hiếm có. 

Điều Phật nói ở chỗ này, chúng ta ở xã hội hiện nay tận 

mắt nhìn thấy, chính tai nghe thấy, trồng nhân thiện được quả 

thiện. Đây là chân lý, không mảy may hư dối. 

Đối  với  chúng  ta,  tu  hành,  vãng  sanh,  chứng  quả  là  có 

quan  hệ  mang  tính  quyết  định.  Lòng  người  thế  gian,  cách 

nghĩ phức tạp vô cùng. Phần trước, trong Kinh Phật dùng ví 

dụ  để  nói,  tất  cả  chúng  sanh  trong  biển  lớn  hình  sắc  khác 

nhau, không  có gì  không phải từ tâm  tưởng sanh.  Chúng ta 

thử  xem  xã  hội  đại  chúng  nghĩ  gì,  nói  những  gì,  đã  làm 

những  gì?  Chúng  ta  quan  sát  tỉ  mỉ  thì  việc  hoằng  pháp  lợi 

sanh mới có thể khế cơ. Nếu như không biết căn tánh chúng 

sanh,  không  biết  điều  cần  thiết  trước  mắt  thì  pháp  này  vô 

dụng rồi, đây gọi là khế lý, không khế cơ. Cổ đức nói, đây là 

lời vô nghĩa, là hý luận. Khế cơ mà không khế lý là ma nói, 

những thứ mà ma nói thì khế cơ. Căn cơ hiện nay là gì? Là tự 

tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, tham sân si mạn. Ma chuyên 

nói  những  thứ  này,  mọi  người  vừa  nghe  liền  hoan  hỷ  vô 

cùng, những lời thuyết pháp này dẫn dắt bạn đọa địa ngục, đó 

là lời của ma. 

Phật  thuyết  pháp  nếu  như  không  khế  cơ  mà  chỉ  khế  lý, 

tuy không hại người nhưng chúng sanh nghe rồi không được 

lợi  ích  thì  thuyết  pháp  này  cũng  là  vô  dụng.  Chúng  ta  học 

Phật, trải qua nhiều năm nghiên cứu học tập như vậy, chúng 

ta phải chân thật giác ngộ được sanh tử là việc lớn, nếu như 

chúng ta không có sự cảnh giác này thì cả đời học Phật chỉ 

uổng công thôi, đời này nhất định là vô ích. Có thành tựu hay 

không?  Thiện  Đạo  Đại  Sư  nói  rất  hay:  “Đều  do  duyên  ngộ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

193 

không  đồng”.  Ở  trong  duyên,  quan  trọng  nhất  là  thiện  tri 

thức. Kinh A Nan Hỏi Phật Việc Tốt Xấu, câu nói đầu tiên là 

dạy  chúng  ta  phải  cầu  minh  sư.  Tiêu  chuẩn  của  cổ  nhân  là 

gần  gũi  thiện  tri  thức  khi  ta  chưa  khai  ngộ,  tức  là khi  chưa 

minh tâm kiến tánh thì nhất định không nên xa rời thầy. Các 

bạn hãy xem Thiền Tông Ngữ Lục, Ngũ Đăng Hội Nguyên, 

hoặc giả mọi người đọc qua Lục Tổ Đàn Kinh thì sẽ thấy rõ. 

Tại sao vậy? Chưa minh tâm kiến tánh thì cũng như đi đường 

mà ta không biết đường, như vậy thì ta đi về đâu? Gần gũi 

thiện tri thức, thiện tri thức đi ở phía trước, chúng ta đi theo 

họ thì sẽ không bị sai đường. Sau khi đại triệt đại ngộ thì có 

thể độc lập, không cần theo người khác nữa, con đường bạn 

đi chắc chắn không bị sai lầm. Giáo Hạ quyết định bởi "đại 

khai viên giải". 

Người hiện nay không hiểu đạo lý này, không những nói 

là ít có thành tựu, thậm chí là hoàn toàn không có thành tựu. 

Tự mình có vẻ như lao vào thiên hạ, có vẻ như gánh vác công 

việc  một  mình.  Không  sai!  Đến  cuối  cùng  đều  rơi  vào  ba 

đường.  Bạn  đem  tâm  tốt  đi  hoằng  pháp  lợi  sinh,  độ  chúng 

sanh, kết quả bị chúng sanh độ hết! Bị danh độ rồi, háo danh, 

tham danh, bị lợi độ, bị tài độ, bị sắc độ, bị năm dục sáu trần 

thế gian độ. Các vị phải hiểu rằng, “tài, sắc, danh, thực, thùy 

là năm con đường đi vào địa ngục”, chỉ một đường là phải 

đọa địa ngục, đầy đủ năm đường thì vĩnh viễn khó thoát ra, 

không  dễ  đâu.  Người  ngộ  đạo  thì  không  sợ,  họ  đứng  trước 

“tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy”  thật  sự  không  động  tâm,  không 

khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, vậy thì được, thế mới có thể độ chúng sanh. Bạn chưa 

đến cảnh giới này thì làm sao được? 

Trưa hôm qua, Chủ tịch Đức giáo mời tôi cùng với cư 

sĩ Lý Mộc Nguyên và cư sĩ Phó dùng cơm. Chúng tôi có ba 

194 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người,  phía  họ  có  bảy  người.  Bữa  cơm  này  kéo  dài  từ  12 

giờ trưa đến 3 giờ chiều. Chúng tôi đã nói rất nhiều về vấn 

đề hiện thực trong xã hội hiện nay, đôi bên trao đổi ý kiến, 

tuy là ăn cơm nhưng thực tế là đang nghiên cứu, thảo luận. 

Đức  giáo  là  một  chi  phái  thuộc  về  Đạo  giáo.  Tuần  trước, 

chủ  tịch  của  họ  giới  thiệu  Đạo  Đức  Kinh  tại  Cư  Sĩ  Lâm, 

bản thân ông là một luật sư, vô cùng hiếm có, cũng rất ham 

học.  Làm  thế  nào  đem  văn  hóa  bản  địa  đề  xướng  lên? 

Thang  Ân  Tỉ  người  Anh  nói  rất  hay:  “Nếu  muốn  cứu  vãn 

tai nạn  của  thế  kỷ  sau,  chỉ có  học thuyết  Khổng  Mạnh  và 

Phật  pháp  đại  thừa”.  Chúng  tôi  cùng  nhau  đàm  đạo,  tôi 

đặc  biệt  nhấn  mạnh  chuyên  tu,  chuyên  hoằng.  Khi  trở  về, 

tôi còn bàn vấn đề này với cư sĩ Lý Mộc Nguyên tại Cư Sĩ 

Lâm, Pháp sư Ngộ Đạo cũng có ở đó. Sự thành tựu của đạo 

nghiệp  đức  hạnh,  sự  thể  hiện  của  chân  thành  từ  bi  không 

giống với hạnh phàm phu. 

Mấy  ngày  trước  có  người  nói  với  tôi  là  Lão  pháp  sư 

Minh Sơn đã nói: “Pháp sư Tịnh Không cả đời chỉ chuyên 

giảng Kinh, Ngài mới có thể giảng hay được. Tôi vừa phải 

làm  hội  trưởng,  vừa  phải  làm  phương  trượng,  biết  bao 

nhiêu  chuyện  tạp  sự,  tôi  không  thể  chuyên  tâm”.  Dụng  ý 

của lời nói này thật là rất sâu. Tôi khi mới bắt đầu học Phật 

là hiểu rõ đạo lý này. Tôi có hai tấm gương tốt ở trước mắt. 

Một vị là tiên sinh Phương Đông Mỹ, thầy cả đời dạy học, 

không làm  công việc hành chánh. Một vị khác là bạn  học 

của tôi, cư sĩ Phó Lạc Thành, ở thư viện cũng có không ít 

đồng  tu  đã  gặp  ông  ấy,  ông  là  giáo  sư  lớp  tiến  sĩ  đại  học 

Đài Loan, cả đời dạy học. Có một lần, hình như là Đại học 

Thành Công Đài Nam mời ông làm Viện trưởng Viện Văn 

học. Làm được một học kỳ, ông liền từ chức trở về. Chúng 

tôi cùng nhau dùng cơm, ông nói với tôi: “Đây hoàn toàn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

195 

không phải việc của con người làm, phải ứng phó rất nhiều 

người và việc, tâm loạn cả lên”. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  biết,  Phật  pháp  có  hai  hệ 

thống. Một hệ thống là cả đời lập chí làm giáo viên, tôi cứ 

là  giảng  Kinh,  cứ  dạy  học,  ngoài  điều  này  ra,  tất  cả  việc 

khác không nghe, không hỏi, bạn sẽ đi về con đường thành 

công,  bạn  quả  thật  có  thể  đoạn  phiền  não,  có  thể  khai  trí 

tuệ, bạn có thể được tâm thanh tịnh, bạn ở ngay trong đời 

này chắc chắn thoát khỏi lục đạo luân hồi. Một loại khác là 

hộ pháp, người xuất gia là nội hộ, làm trụ trì, làm chủ nhà, 

làm  chấp  sự  tự  viện  là  nội  hộ.  Nội  hộ  tâm  địa  phải  chân 

thành, tâm địa phải công bằng, tâm địa phải thanh tịnh. Nội 

hộ lo việc xây dựng đạo tràng, quản lý đạo tràng, mời pháp 

sư  đến  nơi  này  để  giảng  Kinh  thuyết  pháp.  Trước  đây 

Trưởng thư viện Hàn làm nội hộ, ở nơi đây cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên  làm  nội  hộ,  dốc  toàn  bộ  tinh  thần  quản  lý  đạo 

tràng,  ứng  phó  mọi  phương  diện,  để  người  giảng  Kinh, 

người học đạo yên tâm làm việc. Đây là tu phước, điều này 

sẽ  được  chư  Phật  Bồ  Tát  gia  trì.  Ngạn  ngữ  thường  nói: 

“Phước  chí  tâm  linh”,  bạn  dùng  công  đức  này  hồi  hướng 

cầu sanh Tịnh Độ thì chắc chắn được sanh. 

Trưởng  thư  viện  Hàn  có  công  đức  gì  vậy?  Thành  tựu 

ngày nay của tôi chính là công đức của bà. Không có bà hộ 

trì  chúng  tôi  đã  tiêu  từ  lâu  rồi.  Hơn  30  năm  trước,  hoàn 

cảnh  lúc  đó  tôi  chỉ  có  hai  đường  có  thể  chọn  lựa,  một  là 

hoàn tục, một là theo Kinh sám Phật sự, đâu có ngày nay, 

làm  sao  có  thể  ở  đây  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm?  Là  điều 

không thể!  Cho nên,  quản lý đạo  tràng,  xây  đạo tràng, tất 

cả  mọi  thứ  đều  giao  cho  bà,  bà  đến  hộ  trì,  công  đức  vô 

lượng  vô  biên.  Khi  bà  vãng  sanh,  đó  là  phước  báo  hiện 

tiền.  Các  đồng  tu  chúng  ta  đều  nhìn  thấy,  bà  bị  bệnh  mà 

196 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không có vẻ bị bệnh. Bạn nhìn thấy khí sắc, dung mạo của 

bà,  bà  chết  mà  không  có  tướng  chết.  Vãng  sanh  hai  tuần 

sau bà mới được nhập liệm, đậy quan tài, vậy mà sắc mặt 

vẫn tươi nhuận, thân người mềm mại. Trước khi vãng sanh 

hai hay ba ngày, bà nhìn thấy A Di Đà Phật hai lần và một 

lần nhìn thấy Liên Trì Hải Hội. 

Cho nên, bạn phải hiểu rằng, công đức hoằng pháp với 

hộ  pháp  là  bình  đẳng,  không  chỉ  là  bình  đẳng,  tôi  vẫn 

thường  nhấn  mạnh,  công  đức  của  hộ  pháp  hơn  hẳn  hoằng 

pháp. Hoằng pháp thì dễ, hộ pháp thì khó, bạn không phải 

là  Bồ  Tát  đích  thực  thì  không  thể  hộ  pháp.  Hộ  pháp  chắc 

chắn phải hứng chịu biết bao nhiêu sự dày vò khổ nạn, chịu 

sự  phỉ  báng,  làm  nhục  của  bao  nhiêu  người,  thậm  chí  là 

hãm hại. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên bị người ta vu cáo, chính 

phủ  điều  tra  ông  sáu  lần.  Sau  khi  điều  tra  xong,  chứng 

minh  ông  trong  sạch,  đích  thực  là  người  ta  vu  cáo.  Thẩm 

phán  pháp  viện  nói  với  Lý  Mộc  Nguyên,  ông  có  thể  kiện 

ngược  lại  người  ấy,  họ  có  tội  vì  đã  vu  cáo  ông.  Lý  Mộc 

Nguyên mỉm cười, người học Phật chúng tôi tất cả lấy từ bi 

làm gốc, không truy cứu. Vị thẩm phán này vô cùng khâm 

phục. Thế gian người bình thường không làm được. Chúng 

ta  chịu  những  khổ  nạn,  không  muốn  để  người  khác  chịu 

những khổ nạn này thêm nữa. Người khác dày vò chúng ta, 

chúng ta không muốn dùng những phương pháp này để dày 

vò người ta trở lại. Cho nên, công đức của hộ pháp bất khả 

tư  nghì.  Về  sau  tôi  xem  thấy  ở  trong  Kinh  Đại  Niết  Bàn, 

Phật cũng nói như vậy, vậy là chứng thực rồi. Trong Kinh 

Đại  Niết  Bàn,  Phật  nói  công  đức  của  hộ  pháp  hơn  hẳn 

hoằng pháp. 

Chúng ta thấy trong Lục Tổ Đàn Kinh, nếu như Đại Sư 

Huệ Năng không có được sự hộ trì của Pháp sư Ấn Tông, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

197 

Ngài  cũng  không  biết  phải  làm  sao,  ai  nhận  ra  Ngài?  Ai 

biết  đến  Ngài?  Ấn  Tông  thật  tuyệt  vời!  Ngài  không  phải 

người  bình  thường.  Lúc  đó  ở  Lãnh  Nam,  Ngài  là  vị  cao 

tăng  đại  đức  được  mọi  người  tôn  kính,  ngưỡng  mộ  nhất. 

Ngài gặp Tổ Huệ Năng, biết Tổ đắc pháp ở Tổ Hoàng Mai, 

liền  thế  độ  cho  Ngài.  Sau  khi  thế  độ  xong  thì  bái  Tổ  làm 

thầy. Quí vị thử nghĩ, ai có thể làm được? Đem thành tựu 

cả đời của mình toàn bộ dâng hiến cho Đại Sư Huệ Năng, 

người phàm không làm được. Đây là chư Phật Như Lai thị 

hiện. Phàm phu có người nào không tham cầu danh vọng, 

lợi dưỡng? Bản thân đạt được rồi, làm sao chịu dâng hiến 

cho  người  khác?  Cho  nên,  sự  thành  tựu  của  Đại  Sư  Huệ 

Năng chính là sự thành tựu của Ngài Ấn Tông. 

Ở  trong  pháp  thế  gian,  nếu  quí  vị  đọc  sách  thì  biết,  sự 

thành tựu của Quản Trọng là sự thành tựu của Bảo Thúc Nha. 

Không  có  Bảo  Thúc  Nha  thì  bản  lĩnh  lớn  nhất  của  Quản 

Trọng cũng chỉ là anh chàng bình dân, học vấn mà cả đời ông 

ôm ấp không cách gì phát huy được. Cho nên, công đức của 

người  hộ  trì  hơn  hẳn  người  đương  sự.  Người  hộ  trì  là  thân 

phận gì vậy? Giống như xây trường học, họ là chủ tịch của 

ngôi  trường  này,  là  giám  đốc  của  ngôi  trường  này,  là  hiệu 

trưởng  của  ngôi  trường  này.  Người  đương  sự  là  giáo  viên. 

Giáo viên có học thức, có đức hạnh, có năng lực, nếu không 

có nhà trường đến mời bạn, bạn có tác dụng gì? Bạn đến đâu 

để  phát  huy  được?  Nhất  định  phải  có  nhà  trường  tốt,  có 

những chủ tịch, hiệu trưởng tốt này đến mời bạn thì bạn mới 

có  thể  phát  huy,  bạn  mới  có  thể  thi  thố  tài  năng  giáo  hóa 

chúng sanh. Cho nên, Thích Ca Mâu Ni Phật đem công việc 

hộ pháp giao phó cho quốc vương đại thần. Phật pháp truyền 

đến  Trung  Quốc,  vua  và  dân  Trung  Quốc  đã  tiếp  nhận  nền 

giáo  dục  Phật  Đà.  Đế  vương  và  đại  thần hộ pháp,  giáo  dục 

198 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật Đà do quốc gia thúc đẩy, cho nên giáo dục Phật Đà đã 

trở thành văn hóa Trung Quốc, dung hòa thành một thể với 

văn hóa vốn có của Trung Quốc, hiện nay không thể tách rời 

được.  Chính  phủ  địa  phương  làm  hộ  pháp.  Bạn  thấy  trong 

sách  xưa,  thậm  chí  trong  sách  cổ  văn  đều  đọc  thấy,  quan 

chức  địa  phương  đối  với  người  xuất  gia  rất  tôn  kính,  rất 

nhiều quan chức còn đích thân đến nghe pháp sư giảng Kinh 

thuyết pháp, giữ lễ của người đệ tử. 

Nền giáo dục của Phật Đà, Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, 

đoạn này là trung tâm, quy kết về tâm thiện, niệm thiện, hạnh 

thiện. Niệm là tư tưởng, hạnh là hành vi, như vậy mới có thể 

“lệnh chư thiện pháp niệm niệm tăng trưởng, bất dung hào 

phân  bất  thiện  gián  tạp”.  Thành  tựu  thuần  thiện,  nhà  Nho 

gọi là “Chỉ ư chí thiện” mà không hề đưa ra được biện pháp 

thật  rõ  ràng,  thật  cụ  thể.  Biện  pháp  này  ở  trong  Kinh  Phật, 

nhà  Nho  chỉ  nói  cương  lĩnh,  nhà  Phật  thì  nói  chi  tiết.  Cho 

nên,  chúng  ta  muốn  giác  ngộ,  muốn  cứu  chính  mình,  Ấn 

Quang  Đại  Sư  thường  đem  chữ  “Tử”  dán  ở  trên  trán  là  vô 

cùng có đạo lý. Hằng ngày luôn nghĩ rằng mình sắp chết rồi, 

chết rồi sẽ đọa địa ngục, bạn có được tâm cảnh giác này, có 

tâm  sợ  hãi  này,  bạn  mới  thật  sự  biết  đoạn  ác  tu  thiện.  Bạn 

không  có  tâm  cảnh  giác  này  là  mê  hoặc  điên  đảo,  vô  cùng 

đáng sợ. 

Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  nói  cho  tôi  biết,  lớp  tập  huấn 

quyết  định  phải  làm.  Lần  này  là  Trung  Quốc  và  Singapore 

hợp lại làm, chúng ta xem như khóa đầu tiên của sự hợp tác. 

Trước đây chúng ta tự mình làm, lớp hợp tác này là lần đầu 

tiên.  Thời  gian  tu  học  là  một  năm,  có  lẽ  là  nửa  năm  đầu  ở 

Singapore, nửa năm  sau ở Trung Quốc. Những việc chi tiết 

này  do  cư  sĩ  Lý  và  Hiệp  hội  Phật  giáo Trung  Quốc  thương 

lượng. Chúng tôi phụ trách dạy học, chúng tôi phải làm cho 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

199 

tốt công việc, bổn phận của mình. Ngoài việc giảng Kinh dạy 

học ra, việc gì cũng không nghe, không hỏi, định tâm ngay 

trên công việc thì đạo nghiệp của chúng ta mới có thành tựu. 

Phải đem danh vọng, lợi dưỡng buông xả cho thật sạch sẽ thì 

phiền  não  sẽ  nhẹ,  trí  tuệ  sẽ  ngày  càng  tăng  trưởng.  Người 

không  có trí tuệ  là  do  phiền não không  chịu xả  hết, quy  về 

gốc  rễ chính là tôi thường nói tự tư  tự lợi, đây  là  gốc bệnh 

của chúng ta. Gốc bệnh không trừ bỏ là có bất thiện xen tạp ở 

trong  đó.  Cho  dù  bạn  tu  thiện  nghiệp  mà  không  phải  thuần 

thiện thì không thể vãng sanh. Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

là “chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”, câu nói này phải 

đặc  biệt  nhớ  kỹ.  Chúng  ta  không  phải  thuần  thiện,  không 

phải  thượng  thiện  thì  niệm  Phật  tốt  cỡ  nào  cũng  không  thể 

vãng sanh.  Việc gì  ở  trong đời  này  tạo  tội  nghiệp?  Ở  trong 

đời này đọa địa ngục? 




************* 

 

Kinh  văn:  “Long  Vương  đương  tri,  Bồ  Tát  hữu  nhất 

pháp,  năng  đoạn  nhất  thiết  chư  ác  đạo  khổ.  Hà  đẳng vi 

nhất?  Vị  ư  trú  dạ  thường  niệm,  tư  duy,  quán  sát  thiện 

pháp,  lệnh  chư  thiện  pháp  niệm  niệm  tăng  trưởng,  bất 

dung hào phân bất thiện gián tạp, thị tức năng lệnh chư 

ác vĩnh đoạn, thiện pháp viên mãn”. 

Đoạn khai thị này là trung tâm của bộ Kinh này, không 

chỉ là phần quan trọng nhất của bộ Kinh này, mà cũng có thể 

nói đó là trung tâm mà Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm giảng 

Kinh  thuyết  pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh.  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật như vậy, mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai 

cũng không có gì khác, đó gọi là “Phật Phật đạo đồng”. Từ 

đó cho thấy tính quan trọng của đoạn Kinh văn này. 

200 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta tu hành là tu gì vậy? Đoạn Kinh văn đã nói rất 

rõ ràng, rất minh bạch. Pháp môn chúng ta tu là Tịnh Độ, tại 

sao chúng ta phải học Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo? Thậm 

chí còn có người hỏi: “Tại sao pháp sư còn phải giảng Kinh 

Hoa  Nghiêm?”.  Một  số  người  sơ  học  không  hiểu  rõ  đạo  lý 

này. Tịnh Độ học từ đâu vậy? Trong Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ Phật, phu nhân Vi Đề Hy đã gặp đại nạn, biến cố của gia 

đình, biến cố của quốc gia, bà đau khổ tột cùng, cầu Thế Tôn 

chỉ giáo là có hoàn cảnh sống nào tốt hay không? Bà muốn 

cầu sanh về đó. Thế Tôn vô cùng từ bi, đem cõi nước của chư 

Phật mười phương biến hiện ngay trước mặt bà, để tự bà nhìn 

thấy, tự bà lựa chọn. Bà liền chọn Thế giới Cực Lạc của Phật 

A Di Đà. Bà chọn đúng rồi, Thế Tôn vô cùng tán thán đối với 

sự  lựa  chọn  của  bà.  Bà  muốn  cầu  sanh  về  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, Phật Thích Ca Mâu Ni dạy bà như thế nào 

vậy? Điều này chúng ta không thể không lưu ý. Trước tiên, 

Phật chưa dạy bà phương pháp vãng sanh mà dạy bà  “Tịnh 

nghiệp tam phước”. 

Điều  thứ  nhất:  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. 

Điều  thứ  hai:  “Thọ  trì  tam quy,  cụ  túc  chúng  giới,  bất 

phạm uy nghi”. 

Điều thứ ba: “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc 

tụng Đại thừa, khuyến tấn hành giả”. 

Phật  lại  nói  cho  bà  biết,  ba  điều  này  là  “Tam  thế  chư 

Phật,  tịnh  nghiệp  chánh  nhân”.  Pháp  môn  mà  ba  đời  chư 

Phật đã tu không giống nhau. Ý nghĩa này là nói, vô lượng, 

vô  biên  pháp  môn,  đây  là  căn  cơ.  Vô  lượng,  vô  biên  pháp 

môn chính là tu ba điều này. Ba điều này là tổng cương lĩnh, 

tổng nguyên tắc mà mười phương ba đời tất cả chư Phật giáo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

201 

hóa  chúng  sanh.  Mà  tổng  cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc  trên 

thực  tế  chính  là  hai  câu  phía  trước:  “Hiếu  dưỡng phụ  mẫu, 

phụng sự sư trưởng”, sự tu học Phật pháp bắt đầu từ chỗ này 

và cũng viên mãn ngay đây. Đây là căn bản, những điều phía 

dưới đều là phương tiện. Làm thế nào viên mãn hai câu này? 

Đó chính là chín câu phía sau, từ câu “Từ tâm bất sát” trở về 

sau  là  phương  tiện.  Ở  trong  phương  tiện,  điều  quan  trọng 

nhất  là  “Từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”,  Kinh  Thập 

Thiện Nghiệp Đạo chính là giảng giải hai câu này. Bạn nghĩ 

xem, Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo chúng ta có cần học hay 

không?  Bạn  không  hiểu  được  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  thì 

hiếu thân, tôn sư chỉ là hai câu khẩu hiệu rỗng không, không 

thể thực hiện. 

“Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng” thực hiện 

ở  “từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”,  đây  là  “Tịnh 

nghiệp  chánh  nhân”,  đặc  biệt  là  muốn  cầu  sanh  về  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là Tịnh Độ. 

Tịnh  Độ  làm  sao  có  thể  vãng  sanh  vậy?  Tâm  tịnh  thì  cõi 

Phật  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  rồi  thì  ngữ  nghiệp  thanh  tịnh, 

thân nghiệp thanh tịnh, ba nghiệp đều thanh tịnh. Nếu như 

bạn  tỉ  mỉ  đọc  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ 

vừa mở đầu là nhắc nhở chúng ta cương lĩnh tu hành cũng 

là  “Tịnh  nghiệp  tam  phước”,  dạy  chúng  ta  “khéo  giữ 

khẩu nghiệp”. Ở trong “khéo giữ khẩu nghiệp”, điều quan 

trọng  nhất  là  “không  nói  lỗi  người”,  với  điều  mà  trong 

Đàn  Kinh  của  Lục  Tổ  Huệ  Năng  Đại  Sư  nói  hoàn  toàn 

tương  ưng.  Huệ  Năng  Đại  Sư  nói:  “Người  chân  thật  tu 

hành,  không  thấy  lỗi  thế  gian”,  chính  là  trong  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ  nói  “khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi 

người”. Hằng ngày nói thị phi, hằng ngày phê bình người 

khác,  hằng  ngày  ý  kiến  thật  nhiều,  thì  người  này  không 

202 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải  người  tu  hành,  người  này  không  phải  là  đệ  tử  Phật. 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

Phật  dạy  chúng  ta  khéo  giữ  ba  nghiệp,  dạy  chúng  ta 

phải làm  đến thuần thiện.  Bắt đầu từ đâu vậy? Bắt đầu từ 

đoạn Kinh văn này. Kinh văn vừa mở đầu Phật bảo: “Long 

vương đương tri”, Sa Kiệt La Long Vương là người đương 

cơ  của bản Kinh. Sa  Kiệt  La  Long  Vương  là đại biểu  cho 

chúng  ta.  Sa  Kiệt  La  là  tiếng  Phạn,  nghĩa  là  “biển  mặn”, 

nước  biển  là  có  vị  mặn.  Biểu  thị  ý  gì  vậy?  Biểu  thị  tâm 

chúng  ta  không  thanh  tịnh.  Nước  biển  là  mặn,  là  khổ. 

Chúng ta biết được, trên lục địa tất cả mọi dòng sông thảy 

đều chảy về biển. Mỗi loại nước của dòng sông khác nhau 

là  đại  biểu  cho  nghiệp  khác  nhau  của  tất  cả  chúng  sanh, 

đều  tập  trung  về  biển  lớn.  Biển  lớn  này  chính  là  đại  biểu 

cho biển nghiệp. 

Trong Kinh Địa Tạng chúng ta thường hay đọc, Long là 

đại biểu cho biến hóa. Chúng ta từ sáng đến tối nghĩ ngợi 

lung tung, niệm niệm không dừng, thiên biến vạn hóa, biểu 

thị ý  này.  Ở  trong Kinh  Phật, điều khó  hiểu nhất chính  là 

pháp biểu trưng của Kinh. Bạn hiểu được pháp biểu trưng 

của Kinh thì Kinh Phật không còn khó nữa, bạn sẽ lý giải 

rất dễ dàng, mới thật sự biết ý nghĩa mà Phật thuyết pháp. 

Trong  kệ  khai  Kinh  nói:  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật 

nghĩa”.  Cho  nên,  đây  là  bảo  chúng  ta,  bảo  chúng  sanh 

trong sáu cõi. 

“Đương tri, Bồ Tát hữu nhất pháp”. Bồ Tát có nghĩa 

là gì vậy? Là người giác ngộ, chúng sanh giác ngộ thì gọi 

là Bồ Tát. Đại Sư Huyền Trang phiên dịch Bồ Tát là “Giác 

hữu tình”. Chúng ta là chúng sanh hữu tình. Hữu tình tức là 

nói  phàm  phu  lục  đạo.  Chúng  sanh  hữu  tình  trong  mười 

pháp giới, chúng sanh hữu tình khi nào giác ngộ rồi, người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

203 

này  được  gọi  là  Bồ  Tát,  cho  nên  ý  nghĩa  của  Bồ  Tát  là 

chúng  sanh  hữu  tình  giác  ngộ.  Phàm  phu  thông  thường  là 

chúng sanh hữu tình mê hoặc, còn người này bắt đầu giác 

ngộ rồi. Sao gọi là giác ngộ vậy? Muốn lìa khổ được vui, 

người  này  là  giác  ngộ.  Người  thế  gian  chúng  ta  có  người 

nào  không  muốn  lìa  khổ  được  vui  đâu?  Người  người  đều 

muốn lìa khổ được vui. Nhưng mà họ nghĩ sai rồi, họ đem 

khổ  cho  là  vui,  đem  vui  cho  là  khổ.  Họ  bị  điên  đảo  rồi! 

Đây  là  ngu  si,  đây  là  mê  hoặc.  Người  thế  gian  cho  rằng 

danh  vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần  là  vui,  họ  không 

biết đây  là nguồn gốc của khổ, hoàn toàn không phải vui. 

Hưởng thụ những thứ này, kết quả là khổ báo ở ba đường. 

Trong Kinh Phật thường thường dùng “liếm mật trên lưỡi 

dao” để làm ví dụ, người này chưa giác ngộ. Người thật sự 

giác ngộ rồi thì nhất định đi theo Phật Bồ Tát, trải qua đời 

sống  của  Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  sống  đời  sống  ra  sao 

vậy? Thứ nhất buông xả tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm vì 

chúng  sanh,  vì  xã  hội,  vì  chánh  pháp  trụ  lâu,  người  này 

giác ngộ rồi. Đoạn ác tu thiện, chuyển mê thành ngộ, người 

này được gọi là Bồ Tát. 

Ở  chỗ  này,  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  Bồ  Tát  có  một 

biện pháp, có một phương pháp “năng đoạn nhất thiết chư 

ác  đạo  khổ”.  “Chư  ác  đạo”  không  chỉ  là  chỉ  ba  cõi  sáu 

đường, mà bao gồm cả mười pháp giới ở trong đó. 

Cái khổ ở ba đường, trong Kinh Phật nói rất nhiều. Mặc 

dù quí vị đọc Kinh không nhiều, tôi tin rằng mọi người đều 

đọc Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện rồi. Trong Kinh Địa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, cái khổ trong ba đường cũng đã 

nói không ít. Chúng ta thường xuyên đọc, thường xuyên cảnh 

giác chính mình. Nếu chúng ta không thật sự làm  một cách 

nghiêm  túc,  nếu  không  cầu  giác  ngộ,  trong  Kinh  Địa  Tạng 

204 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Bồ Tát Bổn Nguyện nói về những quả báo đó, tức là tương 

lai chúng ta nhất định phải thọ nhận. Chúng ta có sợ không? 

Chắc  chắn  là  không  thể  tránh  khỏi.  Vì  chúng  ta  ngày  nay 

khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm đều không tương ưng 

với lời Phật dạy trong Kinh. 

Cái khổ ở nhân gian là chúng ta hiện nay đích thân cảm 

nhận được, trên trời tuy vui nhưng có hoại khổ, có hành khổ, 

pháp giới bốn thánh có cái khổ của không thể phá vô minh 

chứng  pháp  thân,  mười  pháp  giới  thảy  đều  khổ.  Bồ  Tát  có 

phương  pháp  gì  có  thể  đoạn  khổ  nạn  của  mười  pháp  giới 

vậy? Chỉ cần có khổ chính là ác đạo, chúng ta gọi pháp giới 

bốn thánh vẫn là ác đạo. Pháp giới bốn thánh so với sáu cõi 

thì đó là cõi thiện, nhưng so với Nhất Chân pháp giới đó là 

cõi ác. Bộ Kinh này là Kinh Đại thừa, không phải Kinh Tiểu 

thừa. 

“Hà đẳng vi nhất”, Bồ Tát rốt cuộc dùng pháp gì vậy? Ở 

chỗ  này,  Phật  chỉ  cho  chúng  ta  thấy:  “Ngày  đêm  thường 

niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện 

pháp”.  “Thiện  pháp”  này  là  thông  suốt  đến  tận  phía  trên. 

Chúng ta muốn không sợ phiền phức, đó chính là ngày đêm 

thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện 

pháp,  chúng  ta  đọc  như  vậy,  mọi  người  sẽ  dễ  dàng  hiểu. 

Thiện  pháp  là  gì  vậy?  Phần  sau  chỉ  ra  cho  chúng  ta  thấy, 

pháp ấy chính là “thập thiện nghiệp đạo”, đây là nền tảng tu 

hành, căn bản tu hành của chúng ta. Ngay cả điều này cũng 

không có thì không thể bàn đến niệm Phật nữa, khỏi phải bàn 

đến tu hành nữa. 

“Trú  dạ”  là  không  gián  đoạn,  ngày  nay  gọi  là  24  giờ 

không gián đoạn. “Thường niệm” là ở trong tâm thật sự có 

tâm thiện. “Tư duy” là ý nghĩ, khởi tâm động niệm, ý nghĩ 

thiện. “Quán sát” là hành vi, lời nói, việc làm, “thân, ngữ, ý” 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

205 

không có bất thiện, như vậy mới được. Trong tâm vẫn còn tự 

tư tự lợi, đây là tâm bất thiện, đây là căn bản bất thiện. Tại 

sao  bạn  lại  tạo  tội  nghiệp,  tại  sao  bạn  lại  tạo  mười  ác  vậy? 

Đều là vì tự tư tự lợi, chỉ có mình, không có người khác, đây 

là sai lầm căn bản. 

Bồ Tát giác ngộ rồi, phàm phu chúng ta mê. Mê chính 

là mỗi niệm đều tự tư tự lợi. Trong Kinh Kim Cang, Phật 

đã nói mấy câu, chúng ta có thể đem ra đối chiếu với điều 

này.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Nhược  Bồ  Tát  hữu  ngã 

tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng,  tức 

phi  Bồ  Tát”.  Đó  không  phải  là  Bồ  Tát.  Nửa  phần  sau  nói 

rất  hay:  “Nhược  Bồ  Tát  hữu  ngã  kiến,  nhân  kiến,  chúng 

sanh kiến, thọ giả kiến tức phi Bồ Tát”. “Kiến” là gì vậy? 

Kiến là khởi tâm động niệm, kiến giải. Chúng ta ngày nay 

nói, bạn còn có cách nghĩ này, cách nhìn này thì bạn không 

phải  là  Bồ  Tát,  thì  bạn  mê,  thì  bạn  không  ngộ  rồi.  Người 

thật  sự  giác  ngộ  là  “vô  ngã”.  “Vô  ngã”,  nói  tương  đối  dễ 

hiểu  là  không  có  tự  tư  tự  lợi.  Không  có  tự  tư  tự  lợi  thì 

người này là giác ngộ, còn có tự tư tự lợi thì người này là 

mê hoặc, chưa có giác ngộ. 

Phàm phu có khi nghe Kinh, nghe pháp, phát sinh một 

niệm  sáng  suốt,  khoảnh  khắc  này  là  giác  ngộ  rồi.  Thế 

nhưng  ý  nghĩ  thứ  hai  lại  mê,  giác  ngộ  này  không  thể  duy 

trì, không thể kéo dài. Chúng ta ở giảng đường nghe Kinh, 

giống như là hiểu rõ rồi, nhưng sau khi ra khỏi đây thì liền 

mê  hoặc,  chúng  ta  không  ngăn  nổi  sự  cám  dỗ  của  danh 

vọng lợi dưỡng, tài sắc danh thực thùy ở bên ngoài, lập tức 

liền thối chuyển ngay. Cho nên, ngày đêm không được gián 

đoạn mới là Bồ Tát, thỉnh thoảng phóng quang giống như 

tia chớp thì không khởi tác dụng. Tuy không khởi tác dụng 

nhưng cũng rất đáng quí, tại sao vậy? Vì từ vô thỉ kiếp đến 

206 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nay  vốn  dĩ  chưa  từng  phóng  quang,  tuy  phóng  quang  rất 

ngắn  ngủi  nhưng  một  sát-na  cũng  rất  đáng  quí.  Cho  nên, 

chúng  ta  nhất  định  phải  học  tâm  thiện,  phải  học  ý  nghĩ 

thiện, phải học hành vi thiện. Bắt đầu học từ đâu vậy? Bắt 

đầu  học  từ  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Bạn  quyết  định  không 

được  có  ý  nghĩ  làm  tổn  hại  chúng  sanh,  đây  là  sát  sanh, 

không những không được sát, khiến chúng sanh sinh phiền 

não thì cũng ngang bằng với sát sanh. 

Mạng  sống  của  con  người  có  xác  thân  vật  chất,  có 

pháp  thân  huệ  mạng  tinh  thần.  Cho  nên,  trong  Kinh 

thường  nói,  chư  Phật  Bồ  Tát  là  khiến  tất  cả  chúng  sanh 

thường  sinh  tâm  hoan  hỷ,  đó  là  chư  Phật  Bồ  Tát.  Tuyệt 

đối  không  nên  khiến  tất  cả  chúng  sanh  sinh  phiền  não. 

người khiến tất cả chúng sanh sinh phiền não thì họ là ma, 

không  phải  Phật,  Phật  không  làm  việc  này.  Có  lẽ  đây  là 

Phật Bồ Tát đến thử thách bạn, đến dày vò bạn, có chuyện 

này không vậy? Có! Ma cũng biết làm việc này, nhưng ma 

là dày vò bạn thật sự, không phải thử thách bạn. Phật Bồ 

Tát thử thách bạn, nếu bạn trải qua thử thách này thì bạn 

chắc chắn thành tựu. 

Giống như đánh hét ở trong Tông Môn Thiền tông, đây là 

phương  pháp  dạy  học  của  Thiền  tông.  Người  ta  thật  sự  có 

năng lực, thật sự có trí tuệ, một gậy đánh xuống, người này 

khai  ngộ  ngay,  đó  thật  sự  là  phương  tiện.  Đánh  chết  cũng 

không  khai  ngộ,  đó  là  ma,  đó  chắc  chắn  không  phải  Phật. 

Phật  biết,  một  thiền  bảng  đánh  xuống  thì  họ  liền  khai  ngộ 

ngay, minh tâm kiến tánh ngay. Khi một tiếng hét lên, họ liền 

khai  ngộ  rồi,  họ  hiểu  rõ  rồi.  Nếu  như  đánh  họ  cũng  không 

khai  ngộ,  la  hét  cũng  không  khai  ngộ,  thì  tuyệt  đối  không 

dùng  phương  pháp  này.  Ma  học  cách  thức  này  của  Bồ  Tát, 

hại tất cả chúng sanh còn tự cho mình tốt: “Tôi thành tựu cho 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

207 

anh”. Cho nên, chúng ta phải có năng lực biện biệt giữa Phật 

với ma, tuyệt đối không để bị lừa. Đây là đưa ra cương lĩnh 

này, “ngày đêm đều phải tư duy thiện pháp, phải tâm thiện, 

hành thiện”. 




************** 

 

Kinh  văn:  “Long  vương  đương  tri,  Bồ  Tát  hữu  nhất 

pháp,  năng  đoạn  nhất  thiết  chư  ác  đạo  khổ.  Hà  đẳng vi 

nhất?  Vị  ư  trú  dạ  thường  niệm,  tư  duy,  quán  sát  thiện 

pháp,  lệnh  chư  thiện  pháp  niệm  niệm  tăng  trưởng.  Bất 

dung hào phân bất thiện gián tạp, thị tức năng lệnh, chư 

ác vĩnh đoạn, thiện pháp viên mãn”. 

Hôm qua, tôi đã nói với quí vị “Nhất thiết chư ác đạo”, 

phạm vi bao quát rộng lớn vô cùng. Tối hôm qua, chúng ta 

nghe tiên sinh Ba-cáp-y-giáo-chu giới thiệu sơ lược, chúng ta 

hiểu được lý luận thông thường và phương pháp tu học của 

tôn giáo này, trong đó có rất nhiều điều ở trong Phật giáo đều 

có  nói  đến.  Nếu  nói  tinh  vi,  nói  thấu  triệt,  nói  triệt  để  thì 

không gì bằng Phật pháp. 

Ngày nay, sở dĩ Phật pháp bị suy yếu không phải suy tại 

pháp  mà  suy  tại  những  đệ  tử  Phật  của  chúng  ta  chưa  thể  y 

giáo  phụng  hành.  Điều  đầu  tiên  mà  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy 

chúng  ta  nhưng  chúng  ta  chưa  làm  được  là  “lễ  kính  chư 

Phật”. Cổ nhân gọi là “thính kỳ ngôn nhi quán kỳ hành”, nói 

nghe rất hay, mà làm thì không giống như điều chúng ta đã 

nói.  Đây  chính  là  xen  tạp  bất  thiện.  Phật  độ  tất  cả  chúng 

sanh, giáo hóa chúng sanh bắt đầu làm từ bản thân. Chúng ta 

học Phật, điều quan trọng nhất cũng phải bắt đầu làm từ bản 

thân.  Thử  hỏi,  khi  chúng  ta  bước  vào  giáo  đường  Cơ  Đốc, 

nhìn thấy tượng chúa Jesus ta có lạy Ngài không? Bước vào 

208 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ấn  Độ  Giáo,  nhìn  thấy  Ấn  Độ  Giáo  cúng  Đại  Phạm  Thiên 

Vương  là  cúng  tượng  thần,  chúng  ta  có  lạy  họ  hay  không? 

Nếu không có thì lời nói đó cũng như không. 

“Lễ kính chư Phật”, chư Phật là ai vậy? Là Phật quá khứ, 

Phật hiện tại, Phật vị lai. Tất cả chúng sanh đều là Phật vị lai, 

tất  cả  thần  thánh  ở  trong  những  tôn  giáo  khác  nhau  đều  là 

Phật vị lai, cũng có thể là do Phật quá khứ, Phật hiện tại ứng 

hóa  ra.  Chúng  ta  không  biết,  chúng  ta  chưa  làm  được  “lễ 

kính” này. Chúng ta hành lễ đối với họ không phải dùng nghi 

lễ của Phật giáo mà nhập gia tùy tục. Tín đồ tôn giáo đó dùng 

lễ tiết như thế nào để tỏ lòng tôn kính giáo chủ của họ, chúng 

ta phải học tập, chỉ nói suông thì không được, nhất định phải 

nhập gia tùy  tục.  Điều  này  là  ở  trên  hình  thức,  nội  tâm  dứt 

khoát cũng phải cung kính bình đẳng. 

Trong  giáo  học  thế  xuất  thế  gian,  khóa  trình  đứng  đầu 

chính  là  “Kính”.  Các  đồng  tu  đều  có  trên  tay  quyển  Lễ  Ký 

Thanh  Hoa  Lục  rồi,  câu  đầu  tiên  là  “Khúc  lễ  viết,  vô  bất 

kính”. Mười nguyện Phổ Hiền điều đầu tiên là “Lễ kính chư 

Phật”. Bắt đầu học từ đâu vậy? Sự giao thiệp giữa người với 

người,  sự  giao  thiệp  giữa  người  với  mọi  vật  chính  là  kính. 

Một  điều  này  chưa  làm  được  thì  những  điều  khác  đều  là 

khoác  lác.  Cho  nên,  chúng  ta  nhất  định  phải  nhớ  kỹ,  nhất 

định phải nghiêm túc mà học tập. Đây là thiện pháp, không 

những là thiện pháp mà là đại thiện pháp. 

Hôm nay, chúng ta tiếp tục xem đoạn Kinh văn: “Trú dạ 

thường niệm thiện pháp”, đây là “tâm thiện. Đồng tu Tịnh Độ 

chúng  ta,  khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  tôi  đã  viết  bài 

duyên  khởi,  đưa  ra  năm  chủ  đề  tu  học  ở  trong  đời  sống 

thường ngày. 

Chủ đề thứ nhất là Tam Phước ở trong Quán Kinh. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

209 

Chủ đề thứ hai là Lục Hòa. 

Chủ đề thứ ba là Tam học giới định huệ. 

Chủ đề thứ tư là Lục độ của Bồ Tát. 

Chủ đề thứ năm là Mười nguyện Phổ Hiền. 

Mọi  người dễ nhớ năm  chủ  đề  tu học này.  Đây  là  thiện 

pháp, còn cao hơn so với thiện pháp nói ở đây. Thiện pháp 

nói  ở  đây  là  nền  tảng,  không  có  nền  tảng  thì  pháp  cao  đó 

cũng miễn bàn. Thiện pháp có cao hơn nữa cũng phải bắt đầu 

từ nền tảng. Nếu như năm chủ đề này chúng ta thường xuyên 

ghi  nhớ  trong  lòng  là  thường  niệm.  Điều  này  không  khó. 

Năm  chủ  đề  tôi  nhắc  lại  một  lần  tại  đây.  Điều  thứ  nhất  là 

“Hiếu dưỡng phụ mẫu”. Chúng ta có tâm này hay không? 

Có  thực  hiện  hay  không?  Cha  mẹ  còn  sống  phải  thường 

xuyên quan tâm, thường xuyên chăm sóc. 

“Dưỡng phụ mẫu chi thân”, chăm nom đến đời sống vật 

chất, không để cha mẹ thiếu thốn. 

“Dưỡng  phụ  mẫu  chi  tâm”,  phải  làm  cho  cha  mẹ  hoan 

hỷ, không được để cha mẹ lo nghĩ, nếu để cha mẹ lo lắng là 

con cái bất hiếu. Ở trong Kinh Phật thường hay dạy chúng ta 

“thường sinh tâm hoan hỷ”. Chúng ta làm sao khiến cha mẹ 

thường sinh tâm hoan hỷ thì đây là tận hiếu. 

“Dưỡng phụ mẫu chi chí”, là sự kỳ vọng của cha mẹ đối 

với  chúng  ta,  sự  kỳ  vọng  đối  với  con  cái,  chúng  ta  không 

được cô phụ sự kỳ vọng của cha mẹ, không được để cha mẹ 

thất vọng, đây gọi là hiếu dưỡng phụ mẫu. 

Hãy  bắt  đầu  làm  từ  chỗ  này,  triển  khai  ra  thì  ở  trong 

Kinh  luận  Đại thừa  thường nói: “Tất cả người nam là  cha 

ta, tất cả người nữ là mẹ ta”. Phải đem sự hiếu dưỡng này 

mở  rộng đến  tất  cả chúng  sanh.  Đây  là  Phật dạy  chúng  ta, 

210 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

những  tôn  giáo  khác  không  nghe  nói.  Hay  nói  cách  khác, 

chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  phải  có  nghĩa  vụ  cấp 

dưỡng, tận tâm tận lực chăm sóc tất cả chúng sanh, giúp đỡ 

tất cả chúng sanh, khiến tất cả chúng sanh sinh tâm hoan hỷ. 

Đây là đạo hiếu thuận. Chúng ta chung sống với người khác 

mà người ta không hoan hỷ với chúng ta là chúng ta có lỗi 

với  người,  chúng  ta  cần  phải  xem  lại,  cần  phải  phản  tỉnh, 

chúng ta không được để tất cả chúng sanh thất vọng về ta. 

Qua đây chúng ta mới thấy được sự sâu rộng của nền giáo 

dục nhà Phật. 

“Phụng sự sư trưởng”. Sư trưởng với cha mẹ là giống 

nhau,  chúng  ta  cũng  phải  chăm  sóc  đời  sống  vật  chất  của 

thầy  cô,  không  cô  phụ  lời  chỉ  dạy  của  thầy  cô,  không  cô 

phụ  sự  kỳ  vọng  của  thầy  cô.  Phật  pháp  bắt  đầu  từ  đây  và 

cũng phải viên mãn ngay chỗ này. “Hiếu dưỡng phụ mẫu, 

phụng sự sư trưởng”, hai câu này là căn bản. Tất cả pháp 

còn lại mà Phật đã nói trong 49 năm là phương tiện, dùng 

pháp phương tiện để thực hiện căn bản này một cách viên 

mãn, đây là Phật đạo. Bắt đầu làm từ đâu vậy? Bắt đầu từ 

việc  bồi  dưỡng  tâm  từ  bi  của  mình.  Nếu  như  ở  trong  tâm 

bạn  không  có  quan  niệm  như  tôi  vừa  mới  nói,  thì  bạn 

không có tâm từ bi. Nếu có thể hiếu dưỡng cái tâm của phụ 

mẫu  và  sư  trưởng,  hiếu  dưỡng  cái  chí  của  phụ  mẫu  và  sư 

trưởng, người này mới đầy đủ tâm từ bi. Tâm từ bi chính là 

tâm đại Bồ Đề, thực hiện ở tu thập thiện nghiệp. Cha mẹ hy 

vọng chúng ta là một người tốt, là người thiện trong xã hội. 

Thầy  cô  cũng kỳ  vọng  chúng ta là người thiện ở  trong xã 

hội.  Chúng  ta  có  thể  dùng  toàn  tâm,  toàn  lực  giúp  đỡ  xã 

hội, đặc biệt là giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Đây là 

sự kỳ vọng của cha mẹ và sư trưởng đối với chúng ta, đây 

là điều căn bản của dạy học. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

211 

Từ đây nâng cao thêm nữa là: “Thọ trì tam quy, cụ túc 

chúng giới, bất phạm uy nghi”, đây là đã lên một bậc. 

Nâng cao lên một bậc nữa là: “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín 

nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  thừa,  khuyến  tấn  hành  giả”.  Ở 

trong  đây,  “thâm  tín  nhân  quả”  tôi  nói  rất  nhiều  rồi,  đây 

không  phải  nhân  quả  phổ  thông  mà  là  “niệm  Phật  là  nhân, 

thành Phật là quả”, chúng ta phải tin nhân quả này. 

Ba điều mười một câu này, Thế Tôn nói với chúng ta rất 

rõ ràng, đây là “Tam thế chư Phật, tịnh nghiệp chánh nhân”, 

thực hiện từ thập thiện nghiệp đạo. 

Chung sống với mọi người, vợ chồng ở cùng một phòng, 

đây là phạm vi nhỏ nhất, chúng ta phải chung sống như thế 

nào  vậy?  Tu  “lục  hòa  kính”.  Chung  sống  với  mọi  người, 

“lục hòa kính” không phải yêu cầu người khác làm, mà yêu 

cầu bản thân phải làm. Đây là chỗ cao siêu của Phật pháp, 

điểm khiến mọi người tán thán là ở chỗ này. Phật pháp xưa 

nay không yêu cầu người khác mà yêu cầu chính mình. Bản 

thân ta phải làm cho được lục hòa kính, đối phương không 

làm  được  cũng  chẳng  sao  cả,  không  có  chướng  ngại. 

Chướng ngại vĩnh viễn ở một bên này của mình, hoàn toàn 

không phải ở đối phương. Người hiện nay điên đảo, sai lầm, 

cho  rằng  mọi  chướng  ngại đều do  đối phương, không  phải 

do phía mình, sai ngay ở chỗ này. Cư sĩ Hứa Triết cả đời tu 

hành có thể thành công là do bà hiểu rõ  đạo lý này.  Bà  cả 

đời  luôn  luôn  chê  trách  chính  mình,  xem  lại  chính  mình, 

tuyệt  đối  không  hề  nói  đối  phương  có  sai  lầm,  đây  là  con 

đường thành công của bà. 

“Kiến hòa đồng giải”, tu như thế nào vậy? Ta có lòng 

riêng tư thì kiến giải của ta bất đồng. “Kiến hòa đồng giải” 

là đồng với ai vậy? Không phải đồng với đối phương, với 

212 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người khác, thế là bạn đã hiểu sai rồi, mà có nghĩa là đồng 

với  Phật,  đồng  với  Bồ  Tát,  đồng  với  chân  như  bản  tánh. 

Phật  không  có  lòng  riêng  tư,  Bồ  Tát  không  có  lòng  riêng 

tư,  tâm  hiện  y  chánh  trang  nghiêm  không  có  tư  tâm,  là 

đồng với điều này. 

“Giới hòa đồng tu”, đây là tùy duyên, chính là “hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Đây là nói về sự. 

“Thân  hòa  đồng  trụ,  khẩu  hòa  vô  tranh,  ý  hòa  đồng 

duyệt”,  ba  điều  này  áp  dụng  trong  thập  thiện  nghiệp  đạo. 

Phàm là không thể chung sống với đại chúng, bạn chắc chắn 

đang  tạo  thập  ác  nghiệp,  không  phải  tu  thập  thiện.  Bạn  tu 

thập thiện nghiệp thì có người nào không hoan nghênh bạn, 

có người nào không tôn kính bạn, có người nào không hoan 

hỷ  gần  gũi  bạn?  Thập  thiện  là  cơ  sở  của  pháp  hành,  là  căn 

bản của pháp hành. 

Cuối cùng là “Lợi hòa đồng quân”. Người thật sự giác 

ngộ  thì  quên  mình  vì  người,  tất  cả  lợi  dưỡng  luôn  luôn 

nhường  cho  người  khác  nhiều  hơn,  mình  có  thể  ít  hơn  một 

chút, bản thân hoan hỷ trải qua đời sống vật chất thấp nhất. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ngày ăn một bữa, ba y, một bát, sống 

đời sống thấp nhất, Ngài hoan hỷ. Lợi dưỡng nhường người 

khác, nhìn thấy người khác trải qua đời sống vật chất rất tốt 

thì vui vẻ, quyết không hề đố kỵ. 

“Tam  học”  chính  là  giác  chứ  không  mê,  chánh  chứ 

không tà,  tịnh  chứ  không  nhiễm,  đây  là  tam  học  giới,  định, 

huệ. Giới học là thanh tịnh, tịnh chứ không nhiễm. Định học 

là chánh tri chánh kiến, chánh chứ không tà. Huệ học là giác 

chứ không mê. Đây là tam học. 

Chúng ta phải áp dụng lục độ, thập nguyện vào trong đời 

sống  thường  ngày,  áp  dụng  vào  chỗ  khởi  tâm  động  niệm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

213 

Pháp môn Tịnh Độ là pháp tu như vậy. Sau đó niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ, chúng ta chắc chắn được sanh. 

Năm  chủ  đề  này  chúng  ta  thường  xuyên  ghi  nhớ  trong 

tâm, thường xuyên áp dụng vào trong hành vi. Đây chính là 

đoạn ác tu thiện, là tương ưng với điều nói ở đây. 

“Tư  duy  thiện  pháp”,  là  ý  nghĩ  thiện.  Khởi  tâm  động 

niệm, chúng ta hãy tư duy năm chủ đề này, năm chủ đề này 

là điểm tựa căn bản của Tịnh Tông Học Hội. 

“Quán  sát  thiện  pháp”  là  hành  vi  thiện.  Hôm  qua  Ba-

cáp-y-giáo  cũng  nói,  ông  nêu  lên  ví  dụ  rất  hay,  người  có 

mười  điểm  tốt,  có  một  khuyết  điểm,  chúng  ta  nhìn  mười 

điểm tốt của họ, đừng nhìn một khuyết điểm của họ. Nếu như 

người  có  mười  khuyết  điểm,  chỉ  có  một  điểm  tốt,  chúng  ta 

nhìn một điểm tốt của họ, đừng nhìn mười khuyết điểm của 

họ. Đây chính là quán sát thiện pháp. Ba-cáp-y-giáo cũng nói 

như vậy, nhưng chúng ta nghe nhiều, tiếp xúc nhiều, vẫn là 

Phật  pháp  nói  viên  mãn.  Đương  nhiên  Kinh  điển  của  Phật 

giáo nhiều, về mặt số lượng Kinh điển mà nói thì bất kể tôn 

giáo nào cũng không thể sánh với Phật giáo, nói rất cặn kẽ, 

nói  rất  thấu  triệt.  Trong  3.000  năm  nay,  tổ  sư  đại  đức  chú 

giải,  viết  luận,  phát  huy  lời  giáo  huấn  của  Phật  Đà,  lưu  lại 

kho báu chân thật cho người đời sau chúng ta, giúp chúng ta 

khai thác kho báu của tự tánh, như vậy mới “khiến các thiện 

pháp mỗi niệm thêm lớn”. 

Câu tiếp theo đây là thật vô cùng quan trọng: “Bất dung 

hào phân, bất thiện gián tạp”. Một mảy may bất thiện cũng 

không được phép xen tạp. Nếu như xen tạp bất thiện với số 

lượng lớn thì không thể thành tựu rồi. Mỗi một đồng tu học 

Phật chúng ta, có người nào không muốn thành tựu viên mãn 

thiện pháp của mình chứ? Tại sao không thành tựu được vậy? 

214 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ở trong tu thiện pháp xen tạp bất thiện. Cái “Bất thiện” này 

trong bản Kinh nói một cách cụ thể là sát sanh, trộm cắp, tà 

hạnh,  vọng  ngữ,  lưỡng  thiệt,  ác  khẩu,  ỷ  ngữ,  tham,  sân,  si, 

những thứ này khi chúng ta tu thiện nó xen tạp ở trong đó, 

thế là đem toàn bộ thiện hạnh của chúng ta phá hủy hết, cho 

nên chúng ta không thể thành tựu. Chúng ta phải nhớ kỹ, một 

mảy may cũng không được phép xen tạp, xen tạp nhiều như 

thế có nguy không? Tôi đã nói rất nhiều lần rồi, gốc của bất 

thiện là tự tư tự lợi. Phàm là khởi tâm động niệm là “ta”, ta 

luôn  mạnh  hơn  người  khác  một  chút,  ta  luôn  có  ưu  việt,  ta 

phải đứng ở phía trước, vậy là xen tạp rồi. Đây không phải 

xen  tạp  lượng  ít,  mà  là  xen  tạp  lượng  nhiều,  cho  nên  bạn 

không thể thành tựu. 

Ở trong đoạn văn này, từ “Trú dạ thường niệm tư duy” 

đến “Bất dung hào phân bất thiện gián tạp”, đoạn này là 

nói thiện nhân. 

“Thị tức năng lệnh, chư ác vĩnh đoạn, thiện pháp viên 

mãn”, câu này là nói thiện quả. 

Sau cùng “Thường đắc thân cận chư Phật Bồ Tát cập 

dư thánh chúng”, đây là thiện duyên. 

Nhân, Duyên, Quả. 




********* 

 

Kinh văn: “Thị tức năng lệnh chư ác vĩnh đoạn, thiện 

pháp viên mãn, thường đắc thân cận chư Phật Bồ Tát cập 

dư thánh chúng”. 

Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  từ  đoạn  “Long  vương 

đương tri” đến “sân nhuế, tà kiến” tổng cộng có bảy hàng. 

Bảy  hàng  này  nhất  định  phải  học  thuộc  lòng,  phải  học 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

215 

thuộc  cho  thật  nhuyễn,  thường  xuyên  nghĩ  đến,  khởi  tâm 

động niệm đều phải nghĩ đến lời giáo huấn từ bi của Phật 

Đà.  Quả  thật  chúng  ta  có  thể  làm  được  tâm  địa  lương 

thiện,  ý  nghĩ  lương  thiện,  hành  vi  lương  thiện,  chúng  ta 

tương lai chắc chắn có thể sanh về thế giới chí thiện. Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  thế  giới  chí  thiện,  Thế  giới 

Hoa Tạng là thế giới chí thiện. Ở nơi đó, trong Kinh Phật 

nói  cho  chúng  ta  biết,  thọ  mạng  dài  lâu,  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc người người đều là vô lượng thọ, người 

người đều đầy đủ vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô 

lượng  tướng  hảo,  vô  lượng  thọ  mạng,  tại  sao  chúng  ta 

không  đi?  Điều  kiện  của  vãng  sanh  quyết  định  ở  thiện 

tâm,  thiện  niệm,  thiện  hạnh.  Nếu  như  tâm  hạnh  chúng  ta 

bất  thiện  thì  niệm  Phật  cũng  không  thể  vãng  sanh.  Tín, 

nguyện  đều  đầy  đủ  mà  hạnh  không  đầy  đủ,  ở  trong  hạnh 

này  không những chỉ có niệm  Phật  mà  còn phải tu thiện, 

điểm  này  thật vô cùng quan trọng.  Đặc biệt phải nhớ kỹ, 

Phật  ở  chỗ  này  dạy  chúng  ta:  “Bất  dung  hào  phân,  bất 

thiện  gián  tạp”.  Câu  nói  này  là  quan  trọng  hơn  hết. 

Chúng  ta  tu  hành  không  thể  thành  công  chính  là  do  xen 

tạp bất thiện, hơn nữa xen tạp quá nhiều, xen tạp vô cùng 

nghiêm  trọng,  cho  nên  tuy  đầy  đủ  ba  tư  lương  nhưng 

chúng ta cũng không thể vãng sanh. 

Cái  gốc  của  bất  thiện  này  chính  là  “chấp  ngã”.  Tất  cả 

chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm  chấp  trước  “ngã”.  Ngã  là 

đứng đầu, tất cả đều vì ngã. Ý nghĩ này chính là nhân tố đứng 

đầu của sáu cõi luân hồi. Nhân tố này nếu không nhổ bỏ, thì 

chắc  chắn  không  thoát  khỏi  nổi  sáu  cõi  luân  hồi.  Chúng  ta 

phải  biết  sáu  cõi  là  do  như  vậy  mà  có.  Nếu  như  chúng  ta 

muốn ra khỏi sáu cõi, thì cần phải đem cái gốc bệnh này của 

mình nhổ bỏ đi. Mỗi niệm nghĩ vì chúng sanh, chỉ cần chúng 

216 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta nhìn thấy, nghe thấy, nếu như có năng lực là chúng ta lập 

tức nên dang tay giúp đỡ. 

Hôm qua, tôi nghe nói Thiên Chúa giáo có một nhóm y, 

bác  sĩ  muốn  đến  Miến  Điện  để  giúp  đỡ  những  bệnh  nhân 

nghèo khổ. Sau khi tôi nghe xong, tôi đã gọi điện thoại hỏi 

Thiên  Chúa giáo, họ  nói với tôi không phải  đến  Miến  Điện 

mà  là  đến  Phi  Châu,  họ  có  nghe nói  ở bên  Phi  Châu  người 

khổ  nạn  nhiều  vô  cùng,  họ  phái  một  số  bác  sĩ,  y  tá  làm  từ 

thiện đến bên đó để khám bệnh từ thiện. Tôi thông báo với 

họ, chúng tôi muốn giúp đỡ họ một ít tiền thuốc men. Họ làm 

thì  cũng  giống  như  chúng  ta  làm  vậy,  không  thể  nói  đó  là 

Thiên  Chúa  giáo,  Cơ  Đốc  giáo  làm  thì  chúng  ta  không  nên 

giúp đỡ, vậy thì hoàn toàn sai rồi. Bất kể là tôn giáo nào, bất 

kể là đoàn thể nào thật sự làm việc tốt thì chúng ta sẵn sàng 

tận tâm tận lực giúp đỡ họ, không có năng lực thì chúng ta 

cũng nên tán thán. Chúng ta chỉ thấy việc họ làm có phải là 

việc thiện hay không? Tâm của chúng ta, hạnh của chúng ta 

vĩnh viễn là tâm viên mãn. Đây là trong Kinh nói: “Lệnh chư 

thiện  pháp,  niệm  niệm  tăng  trưởng”,  từ  đoạn  này  đến  “bất 

dung  hào  phân,  bất  thiện  gián  tạp”  đều  là  nói  nhân  thiện. 

Gieo nhân thiện nhất định được quả thiện. 

Câu tiếp theo đây là nói quả thiện: “Thị tức lệnh chư ác 

vĩnh đoạn, thiện pháp viên mãn”. “Thiện pháp viên mãn” 

chính là đến chỗ chí thiện, quả báo này thù thắng. 

Câu  phía  sau  này  đặc  biệt  là  thù  thắng  đến  cực  điểm: 

“Thường  đắc  thân  cận  chư  Phật  Bồ  Tát  cập  dư  thánh 

chúng”, cũng chính là nói bạn có thể tu thiện được như vậy 

thì  quả  báo  tương  lai  của  bạn  nhất  định  là  ở  Thế  giới  Hoa 

Tạng,  Thế  giới  Cực  Lạc.  Đến  thế  giới  này  rồi,  bạn  sẽ  sống 

cùng với chư Phật Bồ Tát. Đây là nói từ trên quả báo, hai câu 

này đều là nói quả báo. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

217 

Nói từ trong hoàn cảnh sống trước mắt chúng ta đây, có 

nhân cần phải có duyên. Duyên là gì vậy? Duyên là phải gần 

gũi thiện tri thức, thường nghe thiện tri thức chỉ dạy. Thiện 

tri thức từng giây từng phút nhắc nhở chúng ta, điều này rất 

quan trọng, vì nếu không có người nhắc nhở thì chúng ta sẽ 

quên  mất,  phàm  phu  sáu  cõi  rất  dễ  hay  quên.  Đặc  biệt  là 

chúng ta sống ở trong hoàn cảnh hiện nay, sáu căn chúng ta 

tiếp xúc với cảnh giới sáu trần đều là đang cám dỗ chúng ta 

đi vào đường tà, không phải chánh đạo. Cho nên, điểm này là 

vô  cùng  quan  trọng,  nhất  định  phải  gần  gũi  thiện  tri  thức. 

Thiện tri thức chúng ta tìm không ra, vậy chúng ta phải tìm ở 

đâu?  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  thiện  tri  thức.  Chư  Phật  Bồ  Tát 

không  ở  trước  mặt  chúng  ta  thì  chúng  ta  cúng  dường  hình 

tượng chư Phật Bồ Tát. Hằng ngày chiêm ngưỡng hình tượng 

chư  Phật  Bồ  Tát,  cung  kính  lễ  bái  hình  tượng  Phật  Bồ  Tát, 

mỗi ngày đọc tụng Kinh luận, đây chính là gần gũi chư Phật 

Bồ Tát. 

Tôi ở đây giúp chư vị đồng tu hiểu được nghĩa lý sâu xa 

của  Kinh  luận.  Tuy  chúng  ta  cách  nhau  rất  xa,  hiện  nay 

chúng ta lợi dụng khoa học kỹ thuật, chúng tôi mỗi một buổi 

diễn giảng đều có tải lên internet. Dùng internet để truyền bá, 

như  vậy  sẽ  tiện  lợi  rất  nhiều.  Hiện  nay  khoa  học  kỹ  thuật 

không ngừng phát triển, gần đây tôi có xem thấy còn tiến bộ 

hơn internet, đó là dùng điện thoại gửi fax, có thể đem hình 

ảnh gửi fax phóng lớn lên trên màn ảnh rộng, giống như xem 

phim  vậy,  mấy  trăm  người  có  thể  cùng  lúc  làm  việc  chung 

với  nhau.  Ví  dụ,  chúng  ta  ở  Singapore  cùng  với  đồng  tu  ở 

bên  Trung  Quốc,  Mỹ,  mấy  trăm  người  cùng  nhau  mở  hội 

nghị. Lợi dụng công cụ này là giống như ở một phòng học, 

một gian phòng vậy. Dụng cụ khoa học kỹ thuật này là vừa 

mới  triển  khai,  hiện  nay  giá  tiền  rất  đắt,  một  cái  máy  này, 

218 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

máy  không  lớn,  hiện  nay  theo  giá  đô-la  Mỹ  là  khoảng  80 

ngàn đến 100 ngàn. Tôi nghĩ qua hai năm nữa nó sẽ tiến bộ, 

sẽ ngày càng phổ biến, thì giá tiền sẽ giảm xuống, chúng ta 

liền có thể chuyển việc truyền bá từ mạng Internet qua khoa 

học kỹ thuật cao này. Theo đà tiến bộ của khoa học kỹ thuật, 

thì toàn bộ địa cầu không phải là một thôn nữa, không phải 

một  nhà  nữa,  mà  là  một  căn  phòng.  Chúng  ta  cùng  ở trong 

một  giảng  đường  học  tập,  đây  là  điều  mà  người  trước  đây 

không thể tưởng tượng ra được. Chúng ta mượn khoa học kỹ 

thuật để truyền bá âm thanh, hình ảnh của chúng ta đến toàn 

thế giới, vào tận nơi hẻo lánh. 

Cùng một đạo lý, Kinh điển của Phật giáo, lời giáo huấn 

của  thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian,  những  loại  sách  xưa  này 

chúng  ta  đều  có  thể  lợi  dụng  những  phương  thức  này  để 

truyền bá đến toàn thế giới. Đương nhiên số lượng quá lớn, 

chúng ta cần phải tóm tắt lại. Giống như bộ Kinh này, chúng 

ta tóm lại một đoạn này là đủ rồi, đoạn này là phần đặc sắc 

nhất ở trong bộ Kinh này. Chúng ta đem những đoạn văn này 

phiên dịch thành văn tự của mỗi quốc gia, tải lên internet, tải 

vào trong công cụ truyền bá, truyền ra đến thế giới, đến tận 

những nơi hẻo lánh. Chúng ta giảng giải cũng lấy đoạn này 

làm trung tâm, lấy đoạn này làm chủ. 

Chúng ta cần phải khẳng định, mạng sống không phải chỉ 

một đời ngắn ngủi tạm bợ này, chúng ta có đời trước, cũng 

còn  có  đời  sau.  Thân  mạng  này  là  có  sanh  tử,  nhưng  huệ 

mạng của chúng ta không có sinh tử. Xác thân có sinh diệt, 

nhưng pháp thân bất sanh bất diệt. Pháp thân là thân thật của 

chúng ta, Thiền tông thường nói: “Mặt mũi xưa nay trước khi 

cha mẹ chưa sanh”, đó là cái bất sanh bất diệt. Đạo lý này ở 

trong Kinh Lăng Nghiêm, Phật nói vô cùng cặn kẽ. Nếu như 

chúng ta đọc kỹ, suy nghĩ thật sâu thì có thể tiếp nhận. Điều 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

219 

Ngài nói có lý, có lý nhất định có sự, lý sự không hai. Những 

đạo lý này quá sâu, phàm phu chúng ta nghiệp chướng, phiền 

não quá nặng nên không thể nhìn thấy. Những điều này, bậc 

thánh hiền giảng giải cho chúng ta, chúng ta cũng rất khó có 

thể  thể  hội  được.  Những  nguyên  nhân  này,  nhà  Phật  gọi  là 

nghiệp chướng sâu nặng. Sao gọi là nghiệp chướng vậy? Sự 

chấp trước tự tư tự lợi, đây là nghiệp chướng, chấp trước kiên 

cố tự tư tự lợi, chấp trước kiên cố tham sân si mạn. Chúng ta 

có loại tình chấp này nên đã chướng ngại trí tuệ, đã chướng 

ngại  thiện  căn.  Thiện  căn  với  chấp  trước  này  là  hoàn  toàn 

tương phản. Phật nói ba thiện căn của pháp thế gian là không 

tham, không sân, không si, chúng ta có đầy đủ tham, sân, si. 

Ý  nghĩ  tham,  sân,  si  tăng  trưởng  từng  ngày  thì  thiện  căn 

không  còn  nữa.  Thiện  căn  đến  khi  nào  mới  sinh  khởi  được 

vậy? Đoạn tham sân si thì thiện căn liền sinh. Tham, sân, si 

từ đâu mà có? Tự tư tự lợi. Cho nên tự tư tự lợi là gốc, chúng 

ta phải chuyển từ chỗ này. 

Chúng  ta  phải  đích  thực  học  Phật  Bồ  Tát  quên  mình  vì 

người, nhìn thấy người ta có khổ nạn, hy sinh mạng sống của 

mình  ngay  đó  không  tiếc,  hy  vọng  người  khác  lìa  khổ,  lìa 

nạn. Tại sao nói hy sinh mạng sống ngay đó không tiếc? Đối 

với “ngã” không chấp trước, không có tự tư tự lợi. Thân xác 

này  xả  bỏ  rồi,  ta  sẽ  được  thân  mới  trang  nghiêm  hơn.  Thế 

giới này xả ly rồi, sẽ sinh về thế giới trang nghiêm hơn. Đây 

là  chân  tướng  sự  thật.  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  mười 

phương thế giới đều là chỗ sinh về của chúng ta. Không nên 

cho  rằng  ở  trong  hư  không  này,  biết  bao  nhiêu  tinh  tú  ấy 

không có quan hệ gì với chúng ta, đó là sai rồi. Mỗi một tinh 

cầu, mỗi một khu vực, chúng ta đều đã từng sống tại nơi đó 

rồi, tương lai có lẽ sẽ còn đến đó sống nữa, sao nói là không 

có quan hệ? 

220 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Cho nên, giáo dục Phật giáo, chúng ta dùng cách nói hiện 

nay, địa lý của giáo dục Phật giáo. Địa lý là gì vậy? Là tất cả 

các tinh cầu ở trong hư không. Không phải giới thiệu với bạn 

một thành phố này, một tỉnh này, một khu vực này, một quốc 

gia này, không gian hoạt động này quá nhỏ bé. Phật nói với 

chúng  ta  không  gian  hoạt  động  của  mỗi  người  chúng  ta  là 

khắp pháp giới, thảy đều có quan hệ với chúng ta. Chúng ta 

đối với những hoàn cảnh đó, hoàn cảnh địa lý, hoàn cảnh lịch 

sử,  hoàn  cảnh  văn  hóa,  hoàn  ảnh  nhân  sự  đều  phải  biết  rõ. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  với  chúng  ta  một  cách  tỉ  mỉ 

hoàn  cảnh  của  Thế  giới  Hoa  Tạng  của  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na, 

chúng  ta  tương  lai  phải  đi  đến  nơi  đó.  Hoàn  cảnh  của  Thế 

giới  Cực  Lạc,  Phật  ở  trong  Tịnh  Độ  ba  Kinh  là  chỉ  chuyên 

giới thiệu, thỉnh thoảng khi giảng Kinh Phật có nhắc đến là 

phiến  diện,  không  phải  hoàn  chỉnh.  Có  mấy  trăm  bộ  Kinh 

đều nhắc đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Sự việc này đâu 

phải là giả? Thế giới Tây Phương Cực Lạc là chí thiện viên 

mãn, cho nên chúng ta quyết định phải tu thiện pháp, phải có 

nhận thức này. 




********** 

 

Kinh  văn:  “Ngôn  thiện  pháp  giả,  vị  nhân  thiên  thân, 

Thanh Văn Bồ Đề, Độc giác Bồ Đề, vô thượng Bồ Đề, giai 

y  thử  pháp,  dĩ  vi  căn  bản,  nhi  đắc  thành  tựu,  cố  danh 

thiện pháp”. 

Thiện pháp là gì? Ở đây nói ra rồi, thiện pháp này ở trong 

sáu  cõi,  bạn  được  thân  trời,  người.  Trời,  người  là  do  thiện 

pháp mà được. 

“Thanh Văn Bồ Đề, Độc Giác Bồ Đề, vô thượng Bồ Đề”, 

đây  là  chỗ  mà  thánh  nhân  tu.  Thanh  Văn  là  A  La  Hán.  Tại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

221 

sao  xưng  là  “Thanh  Văn”  vậy?  Là  vì  họ  nghe  Phật  giảng 

Kinh mà giác ngộ, cho nên gọi là Thanh Văn. “Bồ Đề” tức là 

chánh giác. Những người này không phải phàm phu. 

Trời người phía trước là cõi thiện ở trong sáu cõi. A Tu 

La không được xem là cõi thiện. A Tu La tuy tu thiện nhưng 

xen tạp tham sân si mạn nghiêm trọng. Phước báo mà A Tu 

La hưởng thụ ở thế gian là thù thắng đứng hàng đầu, nhưng 

sau khi  phước báo  hưởng xong,  không  có  ai không đọa địa 

ngục.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Phước  báo  lớn  mà  tạo  nghiệp 

nặng, tạo nghiệp lớn. Người bình thường chúng ta không có 

phước báo, giết một người liền phải đi đền mạng, phải bị xử 

tử hình. Người có phước báo lớn giết mấy ngàn người, mấy 

vạn  người,  mấy  trăm  ngàn  người,  người  ta  vẫn  ca  ngợi  họ, 

vẫn tán thán họ, họ vĩ đại, họ sẽ không bị xử tử hình. Pháp 

luật thế gian không thể chế tài họ, nhưng nhân quả sẽ chế tài 

họ. Tại sao vậy? Giết người, hại người chắc chắn là nghiệp 

ác, quả báo tương lai của họ chắc chắn đọa ba đường. Đây là 

mê chứ không giác. Như vậy từ Thanh Văn là giác ngộ rồi, 

Độc Giác giác ngộ rồi, Bồ Tát giác ngộ rồi. Pháp Bồ Đề của 

Thanh Văn, Độc Giác, Bồ Tát, phương pháp giác ngộ đều là 

thành tựu từ thiện pháp. Không có thiện pháp, họ vĩnh viễn 

sẽ không giác ngộ. 

Chúng  ta  ngày  nay  học  Phật  cầu  điều  gì  vậy?  Cầu  giác 

ngộ, cầu chánh giác, cầu chánh đẳng chánh giác, vô thượng 

chánh đẳng chánh giác. Ở chỗ này Phật nói cho chúng ta biết, 

giác  ngộ  là  bắt  đầu  làm  từ  thiện  pháp.  Ngạn  ngữ  xưa  của 

Trung  Quốc  thường  nói:  “Phước  chí  tâm  linh”.  Phước  là 

phước báo, là quả báo thiện. Quả báo thiện hiện tiền thì tâm 

cũng liền khai mở, cũng sẽ linh, sẽ thông minh ra, trí tuệ hiện 

tiền. Cho nên, Phật dạy chúng ta “phước huệ song tu”, đem 

“phước” đặt lên phía trước, không có đem “huệ” đặt lên phía 

222 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trước. Không phải nói huệ phước song tu, mà nói phước huệ 

song tu. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Người không thể 

không  tu  phước,  không  thể  không  tu  thiện,  nhất  định  phải 

hành thiện tu phước. 




************ 

 

Sáng hôm nay, cư sĩ Thôi ở Bản Khê Liêu Ninh có điện 

thoại đến, yêu cầu tôi nói với mọi người vài câu. Họ đang tổ 

chức khóa tu Phật thất, Phật thất vô cùng thù thắng. Tôi nói 

với bà, sáng hôm nay chúng tôi sẽ giảng Kinh thời gian từ 9 

giờ đến 9 giờ 30, họ sẽ xem ở trên mạng internet. 

Phật  pháp  dạy  người,  điều  then  chốt  nhất  là  khiến 

người hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân sinh, đây là sự giác 

ngộ cứu cánh viên mãn. Sau khi giác ngộ rồi, chúng ta làm 

người  sẽ  có  thể  dung  hòa  thành  một  thể  với  tất  cả  chúng 

sanh  trong  hư  không  pháp  giới,  đây  là  đại  đạo  lý  của  thế 

xuất thế gian. Cũng tức là nói, học Phật là học làm thế nào 

chung sống với người khác, làm thế nào chung sống với tất 

cả  chúng  sanh  giống  như  quyến  thuộc  trong  gia  đình  của 

mình vậy. Ví dụ như quyến thuộc trong gia đình vẫn chưa 

thỏa đáng, tại sao vậy? Xã hội hiện nay, người bất hiếu với 

cha  mẹ  rất  nhiều,  con  cái  không  thể  chung  sống  với  cha 

mẹ,  mẹ  chồng  nàng  dâu  không  thể  chung  sống  với  nhau, 

anh em không thể chung sống với nhau, thậm chí vợ chồng 

cũng không thể chung sống với nhau. Vấn đề này nghiêm 

trọng, thật vô cùng nghiêm trọng! Chúng ta triển khai Kinh 

điển của Thế Tôn, tỉ mỉ mà quán sát, nghiên cứu, chúng ta 

sẽ  rút  ra  được  một  kết  luận  là  Phật  chẳng  qua  chỉ  dạy 

chúng  ta  làm  người  mà  thôi.  Từ  đó  cho  thấy,  học  Phật 

chính là học làm người. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

223 

Nếu như chúng ta ở trong thế gian này, người với người 

còn đối xử không tốt thì bạn làm sao có thể vãng sanh Thế 

giới Cực Lạc? Bạn làm sao có thể chung sống với người ở 

Thế giới Cực Lạc? Nói lời thành thật, người ở Thế giới Cực 

Lạc  phức  tạp  hơn  xã  hội  chúng  ta  ngày  nay  rất  nhiều.  Tại 

sao biết vậy? Họ là người từ mười phương vô lượng vô biên 

cõi  nước  vãng  sanh  về,  hình  dáng,  màu  sắc  đủ  thứ  khác 

nhau, không có cách gì tính được. Những người này có thể 

vãng  sanh  là  do  họ  rất  biết  cách  làm  người,  rất  hiểu  cách 

làm  người.  Nguyên  tắc  cao  nhất  của  làm  người  chính  là 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, đoạn khai thị này là nguyên 

tắc cao nhất. Chúng ta đem đoạn này thực hiện được rồi, thì 

bất  kể  bạn  ở  pháp  giới  nào,  bạn  cũng  là  Bồ  Tát  chân  thật, 

bạn là Phật chân thật, bạn không phải là đồ giả, không phải 

là bản sao, không phải bắt chước. Nguyên tắc mà Phật dạy 

chúng ta chính là phải thường xuyên nghĩ đến cái thiện của 

người khác. 

Ở Cư Sĩ Lâm, chúng ta đã nghe đạo Hồi giáo giới thiệu 

sơ  lược,  Ấn  Độ  giáo  và  Ba-Cáp-Y  giáo  cũng  giới  thiệu  sơ 

lược, mọi thánh nhân tôn giáo đều là dạy chúng ta làm người, 

đều là chỉ dạy chúng ta phải tâm thiện, niệm thiện, hành  vi 

thiện. Nhưng mà tất cả Kinh điển tôn giáo, quả thật mà nói, 

Kinh  điển  của  Phật giáo là  nói  rốt  ráo nhất, viên  mãn  nhất. 

Tại  sao  vậy?  Đức  Phật  nói:  “Bất  dung  hào  phân,  bất  thiện 

gián tạp”, đây là điều mà ở trong những Kinh điển tôn giáo 

khác tôi không hề nhìn thấy. Đây là nói triệt để, nói rốt ráo, 

không được phép xen tạp. Người này có mười phần là ác, có 

một phần là thiện, chúng ta chỉ tán thán một phần thiện của 

họ, chỉ lấy một phần thiện này, quên hết mười phần ác đó của 

họ, không nên để ở trong lòng, người này vẫn là người thiện. 

Người này có mười phần thiện, có một phần ác, thì một phần 

224 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ác  đó  đương  nhiên  càng  phải  quên  nó  đi,  dứt  khoát  không 

được  để  ở  trong  lòng.  Trong  tâm  chúng  ta  ghi  nhớ  lỗi  lầm 

của  người  khác,  ghi  nhớ  cái  ác  của  người  khác  là  bản  thân 

chúng ta ác. 

Ngẫu Ích Đại Sư ở trong Linh Phong Tông Luận nói rất 

hay:  “Cảnh  duyên  không  có  tốt  xấu”.  Cảnh  là  hoàn  cảnh 

đời  sống  vật  chất  của  chúng  ta,  duyên  là  hoàn  cảnh  đời 

sống  nhân  sự  của  chúng  ta.  Người  và  vật  bên  ngoài  đều 

không có tốt xấu. Tốt xấu sinh ra từ đâu vậy? Tốt xấu sinh 

ra từ trong tâm của mình. Bản thân bạn ưa thích thì nó tốt, 

bạn  không  ưa  thích  thì  nó  xấu.  Tốt  xấu  không  có  tiêu 

chuẩn,  tốt  xấu  tùy  theo  tập  khí,  phiền  não  của  mỗi  người 

mà  ra.  Cho  nên,  Phật  dạy  chúng  ta,  lìa  khỏi  tất  cả  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì thế giới này là Nhất Chân 

pháp  giới.  Ở  trong  nhất  chân  pháp  giới,  tất  cả  mọi  chúng 

sanh  đều  là  chư  Phật  Như  Lai.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm 

nói: “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Từ đâu mà có 

vậy? Là như vậy mà ra. Chúng ta tu hành thật, dụng công 

thật cũng là ở ngay chỗ này. 

Chúng  tôi  ở  trong  các  buổi  giảng  thường  hay  nêu  vua 

Thuấn  làm  ví  dụ,  quí  vị  đọc  lịch  sử  đều  biết  sự  việc  này. 


Cha  mẹ  huynh  đệ  của  vua  Thuấ,  có  thể  nói  người  trong 

thiên  hạ  đều  cho  rằng  họ  là  người  xấu,  nhưng  trong  con 

mắt của vua Thuấn thì họ là người tốt. Ông không hề nhìn 

thấy  mảy  may  tội  ác  nào  từ  nơi  cha  mẹ,  huynh  đệ  của 

mình,  mà  chỉ  nhìn  thấy  lỗi  lầm,  khuyết  điểm  của  chính 

mình. Hằng ngày, ông tự mình sửa chữa lỗi lầm, không hề 

yêu  cầu  người  nhà  của  ông.  Sau  ba  năm,  ông  đã  cảm  hóa 

được cả nhà. Tự hành hóa tha, đây chẳng phải là một ví dụ 

sinh  động  nhất  mà  Kinh  Phật  đã  nói  hay  sao?  Tự  hành 

chính là hóa tha, bản thân không hành, làm sao có thể hóa 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

225 

tha được? Tự hành hóa tha, chúng ta hãy nhìn từ bản thân 

vua  Thuấn  sẽ  nhận  rõ  ra  ngay,  hóa  ra  đây  mới  gọi  là  tự 

hành hóa tha. Thành tựu tánh đức viên mãn của mình, bản 

thân  mình  thật  sự  một  chút  khuyết  điểm  cũng  không  còn 

thì  tự  nhiên  sẽ  cảm  hóa  tất  cả  chúng  sanh  hữu  tình.  Bản 

thân  thành  Phật  liền  có  thể  khiến  tất  cả  chúng  sanh  thành 

Phật. Cho nên, trong đoạn Kinh văn này, Kinh Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo,  trang  thứ  năm,  từ  hàng  thứ  ba  của  Kinh  văn 

đến  hàng  cuối  cùng  này,  tổng  cộng  Kinh  văn  là  sáu  hàng 

rưỡi, đây là cương lĩnh tu hành của chúng ta. 

Phật  ở  chỗ  này  nói  rất  hay,  Nhân,  Thiên,  Thanh  Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát  đều  không  thể  lìa  khỏi  pháp  môn  này, 

đều  là  từ  pháp  môn  này  thành  tựu.  Ở  đây  nói  rõ  ràng,  nói 

thấu triệt, dạy chúng ta ngày đêm thường niệm thiện pháp là 

tâm  của  bạn  thiện,  tư  duy  thiện  pháp  là  tư  tưởng  của  bạn 

thiện, quán sát thiện pháp là hành vi của bạn thiện. Quán sát 

điều gì vậy? Nhìn cái thiện của người khác, không nên nhìn 

cái ác của người khác, thế là chúng ta sẽ sanh ở thế gian tốt 

lành. Thế gian này không có ác, chỉ có thuần thiện, đây là sự 

thật, không phải giả. Đây chính là tùy thuận pháp tánh mà ở 

trong Kinh Đại  thừa thường nói, không phải tùy thuận theo 

phiền não. Ở trong Kinh luận chúng ta thường đọc thấy câu 

“tùy thuận pháp tánh” nhưng không hiểu được thế nào là tùy 

thuận pháp, làm như thế nào thì không biết. “Tùy thuận phiền 

não” thì biết, còn “tùy thuận pháp tánh” thì không biết. Ở chỗ 

này  nói  cho  chúng  ta  biết,  đây  là  tùy  thuận  pháp  tánh. 

Thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện 

pháp,  đây  là  tùy  thuận  pháp  tánh.  Pháp  tánh  là  chí  thiện 

viên mãn. 

Đến khi nào chúng ta “không thấy lỗi thế gian”. Thế gian 

là  tất  cả  người,  sự  và  vật.  Người  là  thế  gian  hữu  tình  của 

226 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chúng ta, là hoàn cảnh đời sống nhân sự của chúng ta. Sự và 

vật  là  hoàn  cảnh  vật  chất.  Ở  trong  tất  cả  hoàn  cảnh  này, 

chúng ta không nhìn thấy ác, chỉ thấy thiện chứ không thấy 

ác, đó chính là Đại Sư Huệ Năng nói: “Nếu người chân thật 

tu đạo, không thấy lỗi thế gian”. Ở trong tâm vẫn còn thị phi 

nhân  ngã,  đây  không  phải  người  chân  thật  tu  đạo.  Thị  phi 

nhân  ngã  từ  đâu  mà  có  vậy?  Là  từ  trong  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước biến hiện ra. Phật thường hay dạy chúng ta, 

người  chân  chánh  tu  đạo  phải  buông  xả  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả 

rồi, chính là trong Kinh A Di Đà nói: “Nhất tâm bất loạn”. 

Nhất tâm bất loạn này  mới có thể hiện tiền, công phu niệm 

Phật  mới  có  thể  thành  tựu,  chắc  chắn  vãng  sanh  bất  thối 

thành  Phật.  Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  vẫn  còn  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, vẫn còn thị phi nhân ngã, phải biết đây 

là chướng ngại trên đường Bồ Đề của mình. 

Quí vị nghe xong những lời này, có lẽ lại phát sinh vấn 

đề ngay. Thế gian thật sự có rất nhiều người ác, thật sự gây 

phiền phức, chúng ta gặp họ thì phải làm sao? Chúng ta chỉ 

thấy họ thiện, họ thấy ta bất thiện, ta không trêu chọc họ, họ 

đến  kiếm  chuyện  với  ta,  nếu  chúng  ta  rơi  vào  trong  hoàn 

cảnh này thì phải làm sao? Phật dạy chúng ta đoạn phiền não, 

khai trí tuệ. Thế nào là đoạn phiền não vậy? Phần trước nói, 

thường  niệm,  tư  duy,  quán  sát  thiện  pháp  thì  phiền  não  sẽ 

đoạn hết thôi. Phiền não đoạn hết thì trí tuệ hiện tiền. Ở trong 

hoàn cảnh đời sống, bạn có trí tuệ cao độ, bạn có nghệ thuật 

cao  độ  tự  nhiên  bạn  có  thể  tránh  khỏi.  Mặc  dù  có  đủ  thứ 

chướng nạn nhưng trên thực tế không thể chướng ngại được 

bạn, cũng không thể hại được bạn. Ở trong tất cả thuận cảnh, 

nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên,  bạn  chắc  chắn  được 

pháp hỷ sung mãn, bạn có trí tuệ có thể ứng phó, chắc chắn là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

227 

đôi  bên  cùng  có  lợi,  tuyệt  đối  không  phải  là  tổn  người  lợi 

mình, không có đạo lý này. Đây chính là Phật pháp. 

Sau cùng, mấy câu sau này vô cùng quan trọng, từ nhân 

thiên  đến  quả  địa  Phật  đều  dựa  vào  thiện  pháp  thành  tựu. 

Pháp  này  là  gì  vậy?  “Thủ  pháp  tức  thị,  thập  thiện  nghiệp 

đạo. Hà đẳng vi thập? Vị năng: vĩnh ly sát sanh”. Ý nghĩ 

sát hại vĩnh viễn tiêu diệt rồi thì bất kể đối với người nào, đối 

với người cực ác, đối với người làm tổn hại mình, thậm chí là 

như  trong  Kinh  Kim  Cang  đã  nói  “Ca  Lợi  vương  cắt  thân 

thể” (câu chuyện này ở trong Kinh Đại Niết Bàn nói rất chi 

tiết), đó là gì vô duyên, vô cớ lăng trì xử tử, nhưng tiên nhân 

không hề mảy may sân hận, tuyệt đối không khởi ý nghĩ “tôi 

đúng, anh không đúng”. Đây là người tu đạo chân chánh, vậy 

mới  gọi  là  “vĩnh  ly  sát  sanh”.  Ý  này  suy  ra  là  dứt  khoát 

không có ý nghĩ tổn hại chúng sanh. Ý nghĩ còn không có thì 

làm  gì  có  hành  vi?  Niệm  niệm  giúp  đỡ  chúng  sanh,  niệm 

niệm lợi ích chúng sanh, đâu có niệm niệm đi cản trở chúng 

sanh, đi chướng ngại họ? Đây là nghĩa thực của “vĩnh ly sát 

sanh”. Vĩnh ly là xuyên suốt. 

“Vĩnh  ly  trộm  cắp”.  “Trộm  cắp”  là  không  cho  mà  lấy. 

Vật này có chủ, chủ nhân không có đồng ý mà ta cầm lấy nó, 

bất  kể  dùng  phương  pháp  gì,  dùng  thủ  đoạn  gì  đều  gọi  là 

trộm cắp. Chúng ta đem ý này tổng kết lại, nói cho dễ hiểu 

nhất là giành phần hơn với người khác, đây chính là tội trộm 

cắp.  Chúng  ta  niệm  niệm  là  giúp  đỡ  người  khác,  dứt  khoát 

không được giành phần lợi của người khác. Ở mọi lúc, mọi 

nơi luôn tôn trọng người khác. 

“Tà hạnh” là dâm dục. Chúng ta phải trừ bỏ nó từ trong 

ý nghĩ, không có tâm này, không có ý nghĩ này, đây mới gọi 

là vĩnh ly. Nếu như chúng ta có thể hàng phục được ý nghĩ 

này (nghĩa là tuy gốc chưa dứt nhưng chắc chắn không khởi 

228 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hiện  hành),  thì  tương  lai  chúng  ta  sẽ  sanh  về  cõi  trời  Sắc 

Giới, không phải Dục Giới. Nếu ý nghĩ này chưa dứt, mặc dù 

rất vi tế,  vẫn  còn  ý niệm  này  khởi lên  thì  bạn không thể  ra 

khỏi Dục Giới, cho dù công phu tu hành của bạn cao đi nữa, 

bạn cũng ở trời Lục Dục. 

“Tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy”,  ngũ  dục  này  chưa  đoạn 

hết, những ý nghĩ này nếu như nghiêm trọng thì là đọa địa 

ngục.  Ở  trong  Kinh  Phật  thường  nói:  “Tài,  sắc,  danh, 

thực, thùy là gốc năm đường đọa địa ngục”. Bạn đem ngũ 

dục buông xả hết thì gốc của địa ngục dứt sạch. Người thế 

gian  tham  luyến  đối  với  sự  hưởng  thụ  của  năm  dục  sáu 

trần, gốc đó vô  cùng kiên cố, đến khi nào bạn  mới  có thể 

thoát khỏi địa ngục? Gốc kiên cố này nếu như không đoạn 

hết thì niệm Phật cũng không thể vãng sanh. Cái gốc này sẽ 

kéo bạn lại, bạn không thể đi được, cho dù bạn niệm Phật 

tốt thế nào đi nữa cũng không thể vãng sanh, tâm địa thanh 

tịnh đi nữa cũng không thể vãng sanh; cho dù bạn tu nhân 

thiện, chẳng qua chỉ hưởng phước báo trời người mà thôi, 

chắc chắn không thể ra khỏi tam giới. Cho nên, Phật dạy đệ 

tử  không  những  là  “lấy  giới  làm  thầy”  mà  còn  phải  “lấy 

khổ làm thầy”, ý này rất sâu. Chúng ta chịu đựng được bất 

kể  là  đời  sống  vật  chất,  đời  sống  tinh  thần,  thà  chịu  khổ 

một  chút.  Đời sống khổ thì dễ  có  tâm  xuất ly,  đối với thế 

gian này không có lưu luyến. Đời sống quá thoải mái, quá 

dồi dào, chúng ta sẽ lưu luyến đối với thế gian này, không 

muốn xa lìa thế gian thì không thể vãng sanh. Cho nên, nhà 

Phật tại sao lại tán thán khổ hạnh như vậy? Khổ hạnh, đối 

với chúng ta tu pháp xuất thế gian chướng ngại ít, đạo lý là 

ở chỗ này. 

Đây là nói “sát, đạo, dâm”, ba nghiệp của thân nhất định 

phải vĩnh viễn đoạn trừ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

229 

Tiếp đó, vĩnh viễn đoạn trừ lỗi lầm của miệng. “Vọng ngữ” 

là  nói  năng  không  thành  thật,  nói  dối  để  gạt  người.  “Lưỡng 

thiệt”  là  xúi  giục  thị  phi.  “Ác  khẩu”  là  nói  năng  thô  lỗ.  “Ỷ 

ngữ” là lời ngon tiếng ngọt, nói nghe có vẻ rất hay nhưng mục 

đích là hại người, đây là bốn loại lỗi lầm của miệng. 

Ý thì có “tham dục, sân hận, tà kiến” (tà kiến là ngu si), đều 

phải  cần  đoạn  trừ  vĩnh  viễn.  Đoạn  Kinh  văn  này  là  lời  giáo 

huấn vô thượng, lời khai thị chân thật của Thế Tôn đối với tất 

cả chúng sanh, không chỉ là Thích Ca Mâu Ni Phật, mà mười 

phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai cũng không ngoại lệ. 




*************** 

 

Kinh văn: “Hà đẳng vi thập? Vị năng vĩnh ly sát sanh, 

thâu đạo, tà hạnh, vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, ý ngữ, 

tham dục, sân nhuế, tà kiến”. 

Kinh văn càng về sau vẫn phải nói kỹ, nhưng đoạn này là 

tổng cương lĩnh của toàn Kinh. Chúng ta nhất định phải thể 

hội  cho  thật  sâu,  ghi  nhớ  cho  thật  kỹ.  Phần  trước,  ở  trong 

Kinh  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết:  “Bất  dung  hào  phân  bất 

thiện  gián tạp”,  chúng ta  mới  có  thể  thật  sự  làm  đến thuần 

thiện.  Chúng  ta  muốn  vãng  sanh  về  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thì  nhất định  phải biết thế giới đó là  “chư  thượng 

thiện  nhân  câu  hội  nhất  xứ”.  Tâm  hạnh  của  chúng  ta  bất 

thiện,  niệm  Phật  có  niệm  tốt  đi  nữa  cũng  không  thể  vãng 

sanh. Đây chính là điều mà trước đây lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

thường nói: “Người niệm Phật nhiều mà người vãng sanh thì 

ít”. Nguyên nhân do đâu vậy? Xen tạp bất thiện đã bỏ lỡ mất 

cơ hội vãng sanh của đời này rồi. 

Hai  chữ  “vĩnh  ly”  này  là  thông  suốt  một  mạch  xuống 

dưới đến tà kiến. 

230 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

M¦êI §IÒU THIÖN 



• Điều thứ nhất, “Vĩnh ly sát sanh” 



Phần  trước  tuy  đã  báo  cáo  sơ  lược  qua  với  quí  vị,  trên 

thực tế là vĩnh viễn nói không hết, nghĩa lý vô lượng vô biên. 

Không những không được phép sát sanh, mà ý nghĩ sát sanh 

cũng phải vĩnh ly. Sau khi vĩnh ly sát sanh rồi, chúng ta phải 

sinh  khởi được  tâm  hộ  sanh,  yêu  thương  tất  cả  chúng sanh, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. 

Phật dạy Bồ Tát tu học sáu môn, ở trong Kinh Phật gọi là 

sáu Ba-la-mật. Thứ nhất là bố thí. Đối tượng của bố thí chính 

là tất cả chúng sanh. Bố thí tài vật, bố thí Phật pháp, bố thí vô 

úy. Nếu như bạn khiến chúng sanh sợ hãi, đây cũng bao gồm 

ở trong điều sát sanh này. Tuy không có sát hại họ, bạn khiến 

họ cảm giác sợ sệt, cảm thấy sợ hãi, cảm thấy bất an là đều 

thuộc về trong phạm vi này. Thậm chí là chúng sanh đối với 

lời nói việc làm của chúng ta không vừa lòng, không vui vẻ, 

chúng  ta  cũng  sai  rồi.  Đây  chính  là  phần  trước  đã  nói  “bất 

dung hào phân, bất thiện gián tạp”. Tu hành là ở trong đời 

sống  thường  ngày,  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  đem  những 

khuyết điểm vi tế này chấn chỉnh trở lại, đây gọi là tu hành. 

• Điều thứ hai, “Vĩnh ly trộm cắp” 



Vĩnh ly trộm cắp, tôi cũng đã nói rất nhiều về trộm cắp. 

Ở trong Kinh Phật đối với định nghĩa về trộm cắp gọi nó là 

“bất dữ thủ”. Vật này có chủ, chủ nhân chưa có đồng ý mà 

bạn cầm lấy nó, hoặc giả là chiếm làm của riêng, hoặc giả là 

tạm  thời  sử  dụng,  hoặc  giả  là  chuyển  đổi  vị  trí  đều  không 

được phép, vì vật có chủ. Có lẽ bạn thấy như những cỏ cây 

hoa lá  này  là  mọc  hoang,  bạn  cho là vô  chủ, đó là bạn  sai 

rồi.  Thế  Tôn  giáo  giới  người  xuất  gia,  có  rất  nhiều  người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

231 

xuất gia sống ở trên núi, tự họ phải cất một am tranh, lấy vật 

liệu tại chỗ, đốn mấy cây gỗ để cất am tranh. Cây gỗ này có 

chủ hay không vậy? Có chủ. Ai là chủ vậy? Thần núi là chủ, 

thần cây là chủ, mắt thường chúng ta không nhìn thấy. Bạn 

muốn chặt gốc cây này, Phật nói, cây chỉ cần có độ cao cao 

bằng đầu người, nếu bạn muốn chặt nó thì trước đó ba ngày 

bạn phải đi cúng tế, phải tụng Kinh niệm chú cho nó và nói 

rõ: “Tôi cần dùng cây này để cất am tranh tại đây tu hành, 

xin  thần  cây  dời  nhà”.  Nếu  như  bạn  không  làm  như  vậy, 

đây  là  thuộc  về  trộm  cắp.  Cho  nên,  từng  cái  cây,  ngọn  cỏ 

không nên nói đây là không có chủ, rất khó nói. Chủ nhân 

của nó mắt thường chúng ta không nhìn thấy, cơ thể chúng 

ta không tiếp xúc được. Có vật nào mà không có chủ đâu? 

Cho nên, đối với người, với sự, với vật, chúng ta nhất định 

phải chú ý cẩn thận. 

Trong giới trộm cắp, ở trong tất cả Kinh luận Phật đều 

cảnh báo chúng ta, lấy của Tam Bảo bị tội nặng nhất. Chủ 

của vật Tam Bảo là “Phật, Pháp, Tăng” trong tận hư không 

khắp  pháp  giới,  tội  trộm  cắp  này  bạn  vĩnh  viễn  trả  không 

dứt.  Trong  Kinh  Đại  thừa  thường  nói,  bạn  tạo  ngũ  nghịch 

thập ác, chư Phật Bồ Tát đều có cách để cứu bạn; còn trộm 

của Tam Bảo, trộm của thường trụ thì mười phương ba đời 

tất cả chư Phật đều không có cách gì cứu bạn. Cho nên ngạn 

ngữ nói: “Trước cửa địa ngục tăng đạo nhiều”, lời nói này 

vô cùng có đạo lý, lời nói này là sự thật, không phải giả dối. 

Của thường  trụ  ở  cửa  Phật dễ  dàng trộm  cắp, vậy  có nguy 

không? Khi bạn dùng thì rất thuận tiện, nhưng tương lai bạn 

trả không nổi.  Đạo  lý này  nhất định phải  hiểu.  Thường  trụ 

một  cây  kim,  một  cọng  chỉ,  một  tờ  giấy  đều  không  được 

phép dùng tâm trộm để lấy. Nhưng ngày nay mọi người lơ 

là  rồi, nhìn thấy  người khác làm  như vậy  không  có sao, ta 

232 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng  làm  như  vậy.  Hiện  tại  không  có  sao,  nhưng  khi  quả 

báo  hiện  trước  mắt  rồi  thì  hối  hận  không  kịp.  Ở  nơi  này 

thường trụ rất từ bi, đem đoạn Kinh văn này trong Kinh Địa 

Tạng photo, dán lên khắp nơi nói với mọi người, đây là đại 

từ đại bi, không phải sợ của thường trụ bị lấy đi mất. Ở đây 

thường trụ rất rộng rãi, bạn muốn lấy cứ việc lấy, tương lai 

quả báo đến bạn phải làm sao? Cho nên, bạn nhất định phải 

hiểu đạo lý này. 

Tôi thường hay nói, thời đại hiện nay không giống như 

trước  đây,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  chúng  ta  bật  đèn 

điện  có  phải  trả  tiền  điện  hay  không?  Tiền  điện  là  do 

thường trụ trả. Chúng ta điện thoại cũng phải trả tiền điện 

thoại.  Không  cần  thiết  mà  lãng  phí  những  nguồn  năng 

lượng này của thường trụ, để thường trụ phải nộp phí cũng 

là thuộc về trộm  cắp.  Có  một  số  cư sĩ rõ lý, tôi nhìn thấy 

rất  bái  phục,  họ  dùng  điện  thoại  của  thường  trụ,  sau  khi 

dùng  xong  rồi  nhất  định  phải  để  tiền  lại,  vậy  là  đúng.  Sự 

việc từng li từng tí rất nhỏ, chính là ở đây nói: “Hào phân 

bất thiện”, đây không phải bất thiện lớn, một chút bất thiện 

rất nhỏ xen tạp ở trong đây là hủy sạch thiện pháp của bạn 

rồi, chúng ta không thể không biết. 

Trộm  cắp  nói  đến  chỗ  gần  gũi  nhất,  chính  là  chúng  ta 

ngày nay nói giành phần lợi của người khác, phạm vi này bao 

gồm  rất  lớn.  Phần  lợi  của  người  không  dễ  gì  chiếm  đoạt. 

Người ta tổn thất không lớn, mà sự tổn thất của chính chúng 

ta thì thật quá to lớn. Tại sao vậy? Chướng ngại đạo nghiệp 

của mình, phá hoại mất tâm thanh tịnh của mình, bỏ lỡ mất đi 

cơ hội vãng sanh làm Phật của đời này rồi. Bạn nghĩ thử, tổn 

thất này lớn bao nhiêu? Không cách gì bù đắp tổn thất, chúng 

ta  phải  biết,  hà  tất  phải  làm  việc  này  chứ?  Người  ta  giành 

phần lợi của mình thì được, không sao cả, ta cũng không cần 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

233 

phải tính toán, đây là bố thí không nên để ở trong tâm. Nếu 

như muốn tính toán, vậy là chúng ta lại sai rồi, chúng ta lại 

biến  thành  bất  thiện.  Chúng  ta  dứt  khoát  không  được  có  ý 

niệm  chiếm  phần  lợi  của  người  khác.  Chiếm  phần  lợi  của 

một người còn không được phép, bạn sao có thể chiếm phần 

lợi của tập thể được? Như của chính phủ địa phương, của nhà 

nước, của tam bảo, tự nhiên sẽ hết thôi. Nhất định phải nhớ 

kỹ vĩnh ly, chúng ta một đời này chắc chắn thành tựu. 

• Thứ ba, “Vĩnh ly tà hạnh” 



Chỗ  này  là  chỉ  dâm  dục,  là  quan  hệ  nam  nữ,  tôi  cũng 

thường nói đến những sự việc này. Ở trong xã hội hiện nay, 

quan hệ nam nữ bừa bãi đã quá phổ biến rồi, cho nên xã hội 

loạn động, thế giới không thái bình. Sự việc này không phải 

là  chuyện  nhỏ,  không  phải  là  chuyện  riêng  của  hai  người. 

Chuyện riêng của hai người thì không bận tâm, tội đó không 

lớn, đây là chuyện lớn. Bạn thử xem lễ xưa của Trung Quốc 

liền hiểu ngay, cổ nhân Trung Quốc đối với sự việc này xem 

trọng biết bao. Khi tôi giảng Kinh thường hay đưa ra ví dụ, 

cả xã hội, cả địa cầu, ở trong Phật pháp gọi là hư không pháp 

giới, nhà Phật gọi là pháp thân, giống như cơ thể này, một gia 

đình là giống như một tế bào trên cơ thể, vợ chồng chính là 

hạt nhân của tế bào. Vợ chồng bất hòa, người nam đi ra ngoài 

có người tình, hoặc giả người nữ cũng đi ra ngoài có người 

tình, thì nhân tế bào này hư rồi. Tế bào hư rồi sẽ ảnh hưởng 

cả cơ thể, cơ thể bạn bị bệnh rồi. Cho nên, vợ chồng bất hòa, 

gia  đình  tan  vỡ  chính  là  căn  nguyên  loạn  động  của  xã  hội. 

Bạn nghĩ  thử,  nhân quả  mà  bạn  sẽ  gánh là bao  lớn? Cả  thế 

giới bất an, xã hội loạn động là từ chỗ này mà ra. Cho nên, 

ngày nay chúng ta nhìn thấy toàn thế giới tỉ lệ ly hôn cao như 

vậy,  bạn  thử  nghĩ,  thế  giới  này  không  loạn  làm  sao  được? 

Quan hệ thật vô cùng lớn. Nếu như không có quan hệ nghiêm 

234 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trọng như vậy, sao Phật lại đem nó đặt làm giới căn bản? Đại 

đức xưa Trung Quốc thường nói: “Vạn ác dâm vi thủ, bách 

thiện hiếu vi tiên”. Chúng ta nên thể hội thật kỹ lời nói này, 

phải hiểu rõ đạo lý này. 

Thế giới hòa bình, xã hội ổn định, sự hưng vong của quốc 

gia đều ở gia đình. Cho nên, nhà Nho nói tu thân, tề gia, trị 

quốc,  bình  thiên  hạ.  Bình  thiên  hạ  có  nghĩa  là  thế  giới  hòa 

bình.  Hiện  nay  nói  thế  giới  hòa  bình,  thời  xưa  Trung  Quốc 

gọi là thiên hạ thái bình. Gốc đó là gia đình, căn bản của gia 

đình  là  vợ  chồng.  Trong  tôn  giáo,  đặc  biệt  là  Phật  giáo  và 

Nho gia, đối với sự việc này nói rất nhiều, nói rất thấu triệt. 

Khi khởi tâm động niệm, lập tức bạn liền nghĩ đến nhân quả 

mà bạn phải gánh là gì. Chúng ta khởi một niệm ác, khiến cả 

xã  hội,  cả  thế  giới,  tất  cả  chúng  sanh  bị  nạn.  Ta  khởi  một 

niệm thiện, có thể khiến tất cả chúng sanh được phước. Sự an 

nguy của xã hội, họa phúc của chúng sanh đều ở trong khởi 

tâm động niệm của chúng ta, không phải là chuyện nhỏ. Kinh 

Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  là  pháp  căn  bản  của  tu  học  Phật 

pháp, người hiện nay gọi là pháp cơ bản từ sơ phát tâm đến 

đạo vô thượng. 

• Thứ tư, “Vĩnh ly vọng ngữ” 



Vọng ngữ là có ý hay vô ý lừa gạt chúng sanh. Vọng là 

hư  vọng,  không  thành  thật,  hiện  nay  gọi  là  nói  dối,  lừa  gạt 

người khác. Đây là điều nghiêm trọng nhất ở trong ác khẩu, 

hơn nữa dễ dàng phạm nhất. Tại sao lại tạo ác, lại hủy phạm 

lời giáo huấn của Phật Đà? Người hiện nay nói, chẳng qua là 

bảo vệ lợi ích của mình. Thật ra đâu phải là lợi ích của mình. 

Thành thật mà nói là chẳng qua bao che cho tội ác của mình. 

Tội  ác  không  nên tích  lũy,  Phật  dạy  chúng  ta  tích  lũy  công 

đức, công đức phải tích lũy. Tội ác sao có thể tích lũy chứ? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

235 

Tội ác mà tích lũy thì càng tích càng lớn, quả báo tương lai 

bạn đọa lạc, càng đọa càng khổ. 

• Thứ năm, “Vĩnh ly lưỡng thiệt” 



“Lưỡng thiệt” là xúi giục thị phi, hỗn loạn đôi bên. Tội 

lỗi  này  đặc  biệt  nặng,  Phật  ở  trong  Kinh  nói  cho  chúng  ta 

biết, quả báo là ở địa ngục kéo lưỡi. Xem nghiệp bạn tạo tác, 

đương nhiên ở trong đây tội lỗi nghiêm trọng nhất là phá hòa 

hợp tăng, đây là một trong năm tội ngũ nghịch. Chúng ta xem 

thấy  ở  trong  Kinh  Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí  Nhạo 

nói, người xuất gia đố kỵ người xuất gia, phỉ báng người xuất 

gia, phỉ báng pháp sư giảng Kinh thuyết pháp, phá hoại đạo 

tràng của họ, khiến tín đồ của họ mất đi lòng tin đối với pháp 

sư, không đi nghe pháp sư này giảng Kinh nữa. Mục đích của 

người  đố  kỵ  này  đạt  được  rồi,  nhưng  mà  quả  báo  chúng  ta 

xem thấy ở trong Kinh Phật đã nói, họ đọa lạc vào trong địa 

ngục, dùng thời gian của nhân gian chúng ta để tính là một 

vạn tám ngàn năm. Quí vị phải hiểu rằng, nhân gian chúng ta 

với địa ngục có chênh lệch múi giờ rất lớn. Ở trong địa ngục, 

cảm thọ của họ là vô lượng kiếp. Thời gian này không phải 

pháp thật, là từ trên khái niệm trừu tượng tạo thành, nó không 

phải chân thật. 

Cho  nên  ở  trong  Kinh  Đại  thừa,  Phật  nói  với  chúng  ta: 

“Niệm kiếp viên dung”. Một niệm triển khai ra là vô lượng 

kiếp,  vô  lượng  kiếp  có  thể  đem  nó  rút  ngắn  lại  thành  một 

niệm. Cho nên, ở trong địa ngục cảm thọ thật quả đúng là vô 

lượng kiếp. Chúng ta thử nghĩ, việc gì phải tạo tội nghiệp này 

chứ?  Nếu  như  nhìn  thấy  người  khác  làm  việc  tốt,  chúng  ta 

tùy hỷ tán thán họ, giúp đỡ họ, thành tựu họ thì công đức mà 

chúng  ta  giúp  đỡ  đó  cũng  lớn  giống  như  công  đức  của  họ. 

Cho nên, tự lợi với tự hại là trong một niệm, kiết hung họa 

phước cũng chỉ ở trong một niệm. Một niệm giác thì được vô 

236 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lượng  vô  biên  phước  báo,  một  niệm  đã  sai  lầm  thì  rước  về 

họa hoạn vô cùng. Người không học Phật không biết, người 

học Phật cần phải thông suốt đạo lý này. Bản thân khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm tự nhiên sẽ chú ý cẩn thận, không 

đến nỗi hủy phạm. 

• Thứ sáu, “Vĩnh ly ác khẩu” 



Ác  khẩu  là  nói  lời  thô  lỗ,  tức  là  người  bình  thường  nói 

“không  có  lịch  sự”.  Không  những  là  biểu  hiện  bản  thân 

không  có  tu  dưỡng,  nếu  nói  khó  nghe  hơn  là  chưa  có  tiếp 

nhận giáo dục, cho nên mới có hành vi thô lỗ như vậy. Cho 

dù hiện nay họ đã học đại học, thậm chí là cầm được học vị 

rất cao, nhưng trong con mắt của Nho và Phật, họ đều không 

được xem là có giáo dục. Giáo dục mà ở đây nói chính là chỉ 

giáo  dục  thánh  hiền.  Trung  Quốc  từ  xưa  đến  nay,  việc  học 

chí ở thánh hiền. Hay nói cách khác, có giáo dục không có gì 

khác mà chính là nâng cao sự tu dưỡng đạo đức, học vấn của 

chính  mình,  nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình,  dùng  cách 

nói của nhà Phật để nói là siêu phàm nhập thánh. Bậc thánh 

quả  thật  là  hoàn  toàn  không  có  thập  ác  nghiệp  này,  họ  đã 

vĩnh viễn đoạn trừ. Bậc đại thánh quả thật là làm được “hào 

phân bất thiện gián tạp” đều không còn. 

Ngày nay, thông thường giáo dục nhà trường là thuộc về 

giáo  dục  tri  thức,  giáo  dục  khoa  học  kỹ  thuật,  không  phải 

giáo dục của thánh hiền, hay nói cách khác, không phải giáo 

dục làm người. Cho nên, sự phát triển của con người, cho dù 

cầm  được  học  vị  tiến  sĩ  mà  tự  tư  tự  lợi  hoàn  toàn  không 

buông xả, ở trong mỗi niệm họ vẫn giữ y nguyên thói tự cao 

tự đại, tổn người lợi mình, đây là hoàn toàn đi ngược lại với 

nền  giáo  dục  thánh  hiền.  Đại  thánh  đại  hiền  không  những 

trong Nho, Phật, mà quí vị thử xem trên toàn thế giới, bất kỳ 

một giáo chủ sáng lập ra tôn giáo nào và những tín đồ đi theo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

237 

họ, không  ai  mà  không quên  mình vì người,  có  thể hy  sinh 

bản thân để tác thành cho người khác, hoàn toàn không có tự 

tư tự lợi, đây là giáo dục thánh hiền. 

Người ác khẩu là đối với người không có lịch sự, đối với 

sự rất thô lỗ, đối với vật hoàn toàn không có tâm quí trọng, 

đều  là  biểu  hiện  tập  khí  phiền  não  hiện  tiền.  Chúng  ta  cần 

phải hiểu được, không những tổn thương chính mình mà còn 

tổn thương xã hội, tổn hại người khác. Cho nên, Khổng Tử 

dạy học rất xem trọng ngôn ngữ. Bốn môn dạy học của Ngài 

là có trước sau, không được phép điên đảo. Môn thứ nhất là 

đức hạnh, môn thứ hai là ngôn ngữ. Bạn nghĩ thử, Ngài xem 

trọng  ngôn  ngữ  cỡ  nào.  Nói  năng  nhất  định  phải  biết  đúng 

mực,  phải  biết  ở  trong  trường  hợp  nào,  đối  với  người  nào, 

những  lời  nào  nên  nói,  những  lời  nào  không  nên  nói.  Việc 

này huấn luyện từ nhỏ. Vào thời xưa, trẻ con bắt đầu đi học 

là bảy tuổi. Sáu, bảy tuổi là bắt đầu huấn luyện để chúng trở 

thành thói quen, đây gọi là “tập thành từ nhỏ giống như bản 

tính, tập quen thành tự nhiên”. Người đời nay của chúng ta 

vô cùng bất hạnh, sinh ra gặp đời loạn, toàn xã hội đều loạn 

động. Dẫn đến ngày nay, đối với nền giáo dục của thánh hiền 

mặc  dù  không  phủ  định,  không  vứt  bỏ,  nhưng  dùng  nhãn 

quang lạnh nhạt coi thường nền giáo dục này. 

Sáng hôm nay, có một đồng tu đưa cho tôi xem một tờ 

tạp chí, chủ đề trên trang bìa nói nước Mỹ hiện nay có một 

số nhà khoa học đang nghiên cứu gien của loài người, đã có 

sự  phát  hiện  đột  phá  quan  trọng.  Họ  nói  tuổi  thọ  của  con 

người có thể kéo dài đến một - hai ngàn tuổi. Phía dưới có 

tiêu  đề  phụ,  rốt  cuộc  là  phước  hay  họa?  Hiện  nay  vẫn  rất 

khó  nói  quả  quyết.  Theo  tôi  thấy,  đây  là  họa,  không  phải 

phước. Điều mà họ phát hiện, quả thật mà nói là quá nhỏ bé. 

Tuổi  thọ  của  loài  người  sao  chỉ  có  2.000  tuổi?  Phật  nói  ở 

238 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trong Kinh, tuổi thọ của con người dài nhất là tám mươi tư 

ngàn tuổi, họ có phát hiện được hay không? Con người có 

thể sống đến tám mươi tư ngàn tuổi, nhà khoa học sai số quá 

xa,  đây  là  nói  điều  gì  vậy?  Đây  là  nói  nghiên  cứu  bộ  máy 

này (chỉ thân thể), bộ máy này là thuộc về vật lý. Chúng ta 

thấy  ở  trong  sách  xưa  Trung  Quốc,  trong  Hoàng  Đế  Nội 

Kinh Linh Khưu đều nói, bộ máy này chí ít có thể sử dụng 

được 200 năm. Bộ máy này có thể dùng được 200 năm thì 

cũng có thể dùng đến 84 ngàn năm, vấn đề là ở người điều 

khiển bộ máy. Đó là gì? Người bình thường gọi là linh hồn, 

là  thần  thức.  Thần  thức  có  phước  báo  lớn  như  vậy  hay 

không? Thần thức có phước báo mà bộ máy hư rồi thì tuổi 

thọ này  liền kết thúc  thôi.  Cho nên,  mạng sống  là sự dung 

hợp giữa tâm và vật, không phải chỉ một phía. 

Nhà Phật đã nói, chúng ta tư duy, tưởng tượng, lĩnh vực 

lớn  nhất  có  thể  đạt  đến  A  Lại  Da  thức,  đó  là  một  giới  hạn 

không có cách gì đột phá. Sau khi đột phá rồi thì mới minh 

tâm  kiến  tánh.  Chúng  ta  ngày  nay  tuổi  thọ  rút  ngắn  là  do 

nguyên nhân gì vậy? Do nghiệp báo. Có thể kéo dài tuổi thọ 

hay  không?  Có  thể. Đem  nghiệp  chuyển  trở  lại.  Không cần 

mượn  những  máy  móc  khoa  học  này,  vô  ích!  Gien  có  thể 

thay đổi, đạo lý này ở trong Kinh Phật nói quá nhiều, nói quá 

rõ ràng rồi. Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo phần trước chúng 

ta vừa mới học qua, trong Kinh văn Phật nói: “Chư đại Bồ 

Tát,  diệu  sắc  nghiêm  tịnh,  nhất  thiết  giai  do,  tu  tập  thiện 

nghiệp phước đức nhi sanh”. Người ở Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  là  thọ  vô  lượng,  cho  nên  phát  hiện  này  sẽ  làm 

chướng ngại rất nhiều người vãng sanh ở ngay trong đời này. 

Họ cảm thấy không cần vãng sanh nữa, tuổi thọ dài như vậy 

ở đây rất vui vẻ, ý nghĩ tích cực cầu vãng sanh Tịnh Độ nhạt 

dần rồi, đây thật sự là họa chứ không phải phước. Chúng ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

239 

di dân đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta sẽ được 

vô lượng thọ,  sẽ  có thân  kim  cang  bất  hoại.  Cho  nên, niệm 

Phật  chính  là  tu  tập  thiện  nghiệp,  phước  đức  vô  lượng  vô 

biên.  Đạo  lý  này  có  mấy  người  hiểu  được?  Không  cần  tu 

thiện, không cần tích đức, tội nghiệp gì cũng có thể tạo, việc 

xấu gì cũng có thể làm, tuổi thọ vẫn có thể kéo dài đến mấy 

ngàn năm, thiên hạ đâu có chuyện dễ dàng này? 

Quả thật như vậy, trái đất này chúng ta cũng không muốn 

ở  nữa,  tại  sao  vậy?  Không  phải  là  một  thế  giới  tốt.  Chí  ít 

chúng ta phải tìm đến thiên đường, tại sao vậy? Thần, thượng 

đế là bậc chí thiện, là bậc nhân từ bác ái. Khoa học kỹ thuật 

phát triển đến cực điểm, luân lý đạo đức hoàn toàn bị lật đổ 

rồi, “Thần ái thế nhân” không còn ai tin nữa, đến cuối cùng 

ai là thần? Nhà khoa học là thần, nô dịch tất cả chúng sanh, 

đến  cuối  cùng  nó  sẽ  diễn  biến  kiểu  như  vậy.  Cho  nên  rất 

nhiều nhà tôn giáo nói thế giới có ngày tận thế, đây là hiện 

tượng của ngày tận thế, không phải việc tốt. Thử xem, họ có 

phải  thật  sự  phủ  định  được  lời  tiên  tri  về  ngày  tận  thế  hay 

không?  May  ra  trong  nước,  ngoài  nước  mọi  lời  tiên  tri  nói 

ngày tận thế thời gian càng lúc càng gần, chúng ta có lẽ cũng 

có thể nhìn thấy được. 

• Thứ bảy, “Vĩnh ly ỷ ngữ” 



Ỷ  ngữ  là  nói  lời  ngon  ngọt,  khuyên  dạy  chúng  sanh  đi 

làm nghiệp bất thiện. Giống như hiện nay, truyền hình, điện 

ảnh, kịch tuồng, khiêu vũ, âm nhạc, thậm chí là mỹ thuật đều 

là thuộc về loại này, rất có thể làm cho đại chúng hân hoan 

nhưng nội dung là bất thiện. Ngày nay, những danh từ đẹp đẽ 

là nghệ thuật này, nhiệm vụ đích thực của nó là giáo dục xã 

hội. Nó dạy những điều gì vậy? Dạy người ta sát, đạo, dâm, 

vọng, dạy người ta tham sân si mạn, cho nên Phật đem nó liệt 

240 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vào loại cấm. Loại nghệ thuật này mà phát triển thêm thì xã 

hội  này  có  nguy  không?  Đến  ngày  nào  trên  thế  giới,  thánh 

hiền của mỗi một dân tộc quốc gia xa lìa thế giới này, nhân 

thế này sẽ rất khổ. Giáo huấn của thánh hiền là con mắt của 

trời  người,  như  ánh đèn  trong  đêm  tối,  giáo dục  thánh  hiền 

không còn nữa thì nhân gian này là một biển khổ. Tuổi thọ 

dài có nghĩa là gì vậy? Là thời gian thọ khổ kéo dài. Chúng 

ta thử nghĩ thật kỹ, đạo lý có phải vậy không? 

Trong mười nghiệp ác thì miệng có bốn loại lỗi, thân có 

ba  loại,  tâm  có  ba  loại.  Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Phật 

nói:  “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  người”,  đem 

khẩu  nghiệp  đặt  lên  hàng  đầu,  đạo  lý  là  ở  chỗ  này.  Ngạn 

ngữ  Trung  Quốc  thường  nói:  “Bệnh  từ  miệng  vào,  họa  từ 

miệng ra”. 

Ý nghiệp có ba điều. Thứ nhất là “tham dục”, đây là ba 

đường ác. Trong Phật pháp, tham sân si (tà kiến là si) gọi là 

tam độc phiền não. Thế gian tất cả mọi ác nghiệp đều là từ 

đây sinh ra, cho nên đây là đại họa nghiêm trọng căn bản. 

• Thứ tám, “Vĩnh ly tham dục” 



Ngày  nay,  người  phương  tây  đề  xướng  tham  dục,  cho 

rằng  đây  là  nguồn  động  lực  tiến  hóa  của  xã  hội,  con  người 

không  có  tâm  tham  thì  xã  hội  sẽ  không  tiến  bộ.  Họ  cổ  vũ 

tham  dục,  khuyên  dạy  tham  dục,  khiến  bạn  tham  dục  niệm 

niệm tăng trưởng. Ở trong Kinh Phật nói cho chúng ta biết, 

chúng ta tin nơi Phật hay tin vào những nhà khoa học này? 

Phật nói cho chúng ta biết: “Tâm tham biến thành ngạ quỷ, 

sân hận là địa ngục, ngu si là súc sanh”, đây là nghiệp nhân 

của ba đường ác. Ngày nay lại đề xướng tham sân si, muốn 

tiêu diệt giới định huệ, đây là thế giới gì vậy? Chúng ta ngày 

nay rốt cuộc là muốn tin khoa học hay là tin vào giáo huấn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

241 

của Phật Đà? Chúng ta phải tự quyết định. Đây là trí tuệ đích 

thực, phước đức  chân  thật,  quyết  định này  chính  là  hai  loại 

quả báo khác nhau trong tương lai của chúng ta. Nếu như tùy 

thuận  tham  sân  si  thì  chắc  chắn  đọa  ba  đường.  Tùy  thuận 

theo lời giáo huấn của Phật Đà, nếu như thật sự tin vào pháp 

môn Tịnh Độ, như lý như pháp tu học thì bạn chắc chắn sinh 

Tịnh Độ. 

Vài  năm  nay,  chúng  ta  ở  Singapore  nhìn  thấy  tướng 

lành của đồng tu niệm Phật vãng sanh. Gần đây, đồng tu từ 

Trung Quốc đến ngày càng nhiều. Họ đem đến cho chúng 

ta những câu chuyện niệm Phật vãng sanh ở Đại Lục, đều 

là  chuyện  hiện  tại,  tướng  lành  hy  hữu.  Trong  tôn  giáo 

thông  thường  nói  là  “kiến  chứng”,  trong  nhà  Phật  gọi  là 

“tác  chứng  chuyển”,  những  người  này  làm  chứng  minh 

cho  chúng  ta,  việc  này  là  sự  thật,  không  phải  giả.  Năm 

ngoái ở đây, bác sĩ Lâm - Hội trưởng của “Quan Âm Cứu 

Khổ Hội” trước khi vãng sanh một ngày, tôi đi thăm ông và 

tặng ông tượng Phật, xâu chuỗi. Ngày thứ hai đi, có một số 

đồng  tu  ở  trước  mặt  ông  giúp  ông  trợ  niệm,  ông  nói  với 

mọi người, trước mắt ông toàn là ánh sáng vàng, ánh sáng 

vàng  ngày  càng  lớn,  đến  cuối  cùng  ông  nói:  “Tôi  không 

nhìn thấy các bạn nữa”. Đều là chính mắt mọi người nhìn 

thấy tướng lành thù thắng hiếm có. Ngày ông vãng sanh có 

mặt  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên.  Phật  đến  tiếp  dẫn  là  phóng 

quang trước, tiếp xúc Phật quang tội chướng liền tiêu diệt 

hết,  vậy  là đi với  Phật rồi.  Bác sĩ  Lâm  bị bệnh, nhưng có 

rất nhiều người không bị bệnh, tự tại vãng sanh, đứng mà 

vãng sanh, ngồi mà vãng sanh, chúng ta thấy rồi có tin hay 

không? Chúng ta có hy vọng mình cũng có năng lực vãng 

sanh Tịnh Độ này hay không? 

242 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Thế  xuất  thế  gian,  sự  và  lý  đều  là  vô  lượng  vô  biên 

không có cùng tận. Sự thì phức tạp, lý thì thâm mật. Ai có 

thể thấy tột nguồn của pháp? Người học Phật chúng ta biết, 

chỉ  có  Phật  thấy  được  tột  nguồn  của  pháp.  Điều  này  hoàn 

toàn không phải đề cao Phật giáo, coi thường tôn giáo khác. 

Nếu  bạn  có  ý  nghĩ  này  là  bạn  sai  rồi!  Ai  thấy  được  tột 

nguồn  của  pháp  thì  người  này  được  xưng  là  “Phật”.  Nhà 

khoa học thấy được tột nguồn của pháp, vậy người này cũng 

là Phật. Giống như cây cổ thụ vậy, từ gốc rễ cho đến cành lá 

hoàn toàn thấu suốt không hề chướng ngại. Trí tuệ của bạn 

chỉ có thể biết một ngọn cây, một cành cây, một thân cây thì 

không được, trí tuệ của bạn không viên mãn, kiến giải của 

bạn không phổ biến, cách nghĩ cách làm của bạn vẫn cứ có 

sai lầm. Cho nên, ở trong Kinh Phật nói, Bồ Tát đẳng giác 

còn có  một phẩm  sanh  tướng  vô  minh chưa phá, đức  năng 

trí  tuệ  của  các  Ngài  là  chưa  đến  cứu  cánh  viên  mãn.  Phật 

pháp là pháp bình đẳng, bình đẳng với pháp giới, bình đẳng 

với tất cả chúng sanh, vậy  mới là đích thực được phép tán 

thán, đáng được tôn kính. Chúng ta học Phật, ở những chỗ 

này cần phải nên biện biệt rõ ràng. 

• Thứ chín và mười, “Vĩnh ly sân nhuế và tà kiến” 



“Sân nhuế, tà kiến” cũng không cần nói nhiều nữa. Đoạn 

Kinh văn này từ “Long vương đương tri” đến “sân nhuế tà 

kiến” nhất định phải học thuộc lòng, phải học cho thật thuộc, 

thường xuyên dùng để cảnh giác chính mình. Phật pháp nói 

tu  hành  là  tu  cái  gì  vậy?  Chính  là  tu  trong  đoạn  này.  Đoạn 

Kinh này là phần thực hành của nhà Phật. Kinh văn còn lại 

nói  tỉ  mỉ  thêm,  nói  lại  từng  điều  một,  tu  thập  thiện  nghiệp 

đạo, chúng ta được quả báo thế nào. 




******************** 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

243 

QU¶ B¸O CñA TU THËP THIÖN NGHIÖP 



1.  Quả báo của không sát sanh 

Kinh  văn:  “Long  vương!  Nhược  ly  sát  sanh,  tức  đắc 

thành  tựu,  thập  ly  não  pháp.  Hà  đẳng  vi  thập?  Nhất,  ư 

chư chúng sanh phổ thí vô úy. Nhị, thường ư chúng sanh 

khởi đại từ tâm. Tam, vĩnh đoạn nhất thiết sân khuể tập 

khí.  Tứ,  thân  thường  vô  bệnh.  Ngũ,  thọ  mạng  trường 

viễn. Lục, hằng vi phi nhân chi sở thủ hộ. Thất, thường 

vô  ác  mộng,  tẩm  giác  khoái  lạc.  Bát,  diệt  trừ  oán  kết, 

chúng oán tự giải. Cửu, vô ác đạo bố. Thập, mạng chung 

sanh thiên.” 

Trong tất cả Kinh luận, chư Phật Bồ Tát không ngừng 

nói cho chúng ta biết sát sanh là điều nghiêm trọng nhất ở 

trong  ác  nghiệp,  quả  báo  cũng  là  khổ  nhất.  Tuy  trong  bộ 

Kinh  này  chỉ  nói  lợi  ích  và  điểm  tốt  của  không  sát  sanh, 

nhưng chúng ta nên  hiểu rằng, tuy  Phật  không có nói quả 

báo của sát sanh, nhưng ngược với  mười loại ly  não pháp 

này chính là quả báo sát sanh. Trước đây, Ngẫu Ích Đại Sư 

vì  chúng  ta  đã  làm  công  việc  này,  Ngài  nói  sát  sanh  có 

mười  loại  ác  báo,  không  sát  sanh  có  mười  loại  thiện  báo, 

Ngài đều viết  ra từng điều  từng điều.  Chúng tôi  cho phần 

này  vào  phần  sau  của  bộ  Kinh  này,  quí  vị  có  thể  tham 

khảo.  Trước  tác  này  của  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  có  thể  bù  đắp 

vào phần chưa đủ của Kinh văn. Quả thật mà nói, Kinh văn 

là  đầy  đủ  rồi,  nhưng  người  đọc  Kinh  chúng  ta  thường 

thường không thể hội được nên tổ sư đã giúp chúng ta. Vì 

vậy sát sanh nhất định phải đoạn trừ, phải đem ý nghĩ này 

trừ bỏ từ trong tâm mới gọi là chân thanh tịnh. 

Phần  trước,  Phật nhiều lần  dạy  chúng ta ngày  đêm  phải 

thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện 

244 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

pháp, không cho phép mảy  may bất thiện xen tạp. Nếu như 

không  sát  sanh  chúng  ta  làm  được  rồi,  nhưng  trong  ý  nghĩ 

vẫn không thanh tịnh thì đó gọi là xen tạp. 

Trong giới luật của Đại, Tiểu thừa, giới của Tiểu Thừa 

thì  luận  sự  không  luận  tâm,  giống  như  pháp  luật  thế  gian 

chúng ta xử án vậy, nhất định phải có chứng cứ thực tế. Ví 

dụ sát sanh, quả thật là bạn đã giết chúng sanh thì mới có 

tội, nếu như trên thực tế không có giết thì không phạm tội, 

bạn khởi tâm động niệm muốn giết họ nhưng chưa có giết 

thì không phạm tội. Còn trong pháp Đại thừa thì không như 

vậy. Pháp Đại thừa là luận tâm không luận sự. Trong tâm 

bạn  khởi  ý  nghĩ  muốn  sát  hại  chúng  sanh  này  thì  tội  này 

liền thành lập. Từ đó cho thấy, ở trong thiện pháp của Tiểu 

thừa  có  xen  tạp  bất  thiện,  trong  thiện  pháp  của  Đại  thừa 

hoàn toàn không cho phép xen tạp bất thiện. Ý nghĩ chính 

là bất thiện, ý nghĩ còn không có thì làm gì có hiện hành? 

Dứt  khoát  không  thể  có  hiện  hành.  Chúng  ta  phải  từ  chỗ 

này  mà  bồi  dưỡng  thiện  tâm  chân  thật  của  mình.  Nhưng 

việc này thì rất khó, khó ở chỗ nào vậy? Chúng tôi ở trong 

các buổi giảng thường nói:  

Thứ nhất, bản thân chúng ta phiền não tập khí quá nặng, 

khi nhìn  thấy  sự  việc  bất như ý, đặc biệt  là  chúng sanh  đối 

với mình bất lợi thì ý nghĩ sát hại này liền khởi lên rồi. Điều 

khác nữa là tâm tham, nhìn thấy những động vật nhỏ này là 

muốn ăn nó rồi, đây thuộc về tâm tham. Tâm tham là bạn ưa 

thích nó, muốn ăn nó. Cho nên, bạn yêu nó cũng giết nó, hận 

nó cũng giết nó. Đây là tập khí phiền não từ vô thỉ kiếp đến 

nay và cũng là một nhân tố làm bạn không có cách gì dứt ý 

nghĩ sát hại chúng sanh. 

Thứ  hai  là  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật.  Đây  là 

thuộc về vấn đề giáo dục, đặc biệt là giáo dục thánh hiền. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

245 

Nhà  Nho  nói  không  nghiêm  khắc  bằng  Phật  pháp,  nhưng 

chúng ta cũng thường đọc thấy ở trong sách Nho: “Quân tử 

nên xa nhà bếp, nghe tiếng kêu gào mà không nhẫn tâm ăn 

thịt nó”. Hay nói cách khác, điều mà Nhà nho tán thành là 

ăn  tam  tịnh  nhục:  không  nhìn  thấy  giết,  không  nghe  thấy 

giết,  không  phải  vì  ta  mà  giết.  Đây  là  thánh  hiền  của  thế 

gian.  Thánh  hiền  ở  trong  tôn  giáo  cũng  chú  ý  đến  vấn  đề 

này.  Ở  Singapore,  tín  đồ  Hồi  giáo  thì  rất  nhiều,  các  nước 

láng  giềng  chúng  ta  như  Malaysia,  Indonesia  đều  là  quốc 

gia Hồi giáo. Bạn thử xem, trong Kinh Coran nói: “Tể sát 

súc sanh đều phải có thầy truyền giáo đi cầu nguyện chúc 

phúc. Thịt súc sanh chưa được thầy tế chúc phúc thì không 

được  ăn”,  ở  trong  đây  đều  là  có  tâm  thương  yêu  và  lòng 

nhân  từ.  Phật  pháp  nói  rất  rốt  ráo,  không  ăn  thịt  chúng 

sanh. Phật dạy mọi người ăn tam tịnh nhục là bất đắc dĩ, tại 

sao vậy? Năm xưa Phật còn tại thế, phương thức sống của 

các Ngài là khất thực. Phật pháp thường nói: “Từ bi vi bổn, 

phương tiện vi môn”, quyết không nên làm cho tín đồ thêm 

phiền  phức!  Tín  đồ  ăn  cái  gì  thì  cúng  dường  cái  ấy,  dứt 

khoát không có phân biệt, không có chấp trước, vậy mới là 

ăn tam tịnh nhục. 

Sau  khi  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc,  chế  độ  hành 

khất tiếp nhận sự cúng dường của tín đồ ở Trung Quốc không 

được lưu hành. Phật giáo thời kỳ đầu truyền đến Trung Quốc, 

những cao tăng đại đức Ấn Độ là do quốc gia cúng dường. 

Thời  gian  lâu  sau,  quốc  vương  đại  thần,  bá  tánh  phổ  thông 

đều biết cúng dường tam bảo. Nhưng vào thời kỳ đầu, đệ tử 

Phật  vẫn  còn  ăn  tam  tịnh  nhục,  sau  này  Lương  Võ  Đế  đề 

xướng  và  vận  động  ăn  chay.  Niên  đại  này  thì  tương  đối 

muộn.  Lương  Võ  Đế  đọc  Kinh  Lăng  Già,  trong  Kinh  Phật 

nói:  “Bồ  Tát  từ  bi  không  nhẫn  tâm  ăn  thịt  chúng  sanh”. 

246 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Lương Võ Đế đọc đến đoạn Kinh văn này thì rất cảm động, 

thế là tự ông liền không ăn thịt nữa. Ông là đại hộ pháp trong 

nhà  Phật,  ông  đề  xướng  ăn  chay,  cho  nên  hai  chúng  đệ  tử 

xuất gia nhà Phật chúng ta lập tức liền hưởng ứng. Cho nên 

ngày nay, quí vị nên biết, Phật giáo trên toàn thế giới chỉ có 

Phật  giáo  Trung  Quốc  là  ăn  chay.  Chúng  ta  đi  du  lịch  đến 

quốc gia khác, nhìn thấy Phật giáo không ăn chay thì không 

nên cảm thấy kỳ lạ. Chúng ta cảm thấy họ rất kỳ lạ, họ cũng 

cảm thấy chúng ta rất kỳ lạ, cho nên chúng ta phải biết cội 

nguồn của lịch sử. 

Ăn  chay  chắc  chắn  có  lợi  ích.  Tại  sao  vậy?  Vì  thật  sự 

“vĩnh ly sát sanh”. Những người đồ tể tại sao giết hại chúng 

sanh để bán thịt vậy? Bởi vì có người ăn. Nếu như thế gian 

này không có người ăn thịt chúng sanh thì nghề này sẽ không 

còn nữa. Từ đó cho thấy, dù cho chúng ta ăn tam tịnh nhục, 

nhưng  tâm  của  chúng  ta  không  thanh  tịnh,  nghiệp  không 

thanh  tịnh.  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  những  người  đồ  tể  kia 

hằng ngày sát sanh, chúng ta là người ăn thịt, là khách hàng 

của họ thì chúng ta cũng có một phần trách nhiệm, không thể 

trốn tránh được. Cho nên, chúng ta phải hiểu rõ ăn chay chắc 

chắn có lợi ích. 

Ở trong mười điều ly não Pháp, chúng ta hãy xem từng 

điều  một.  Mười  loại  ly  não  pháp  (“não”  là  phiền  não)  bao 

gồm:  

Thứ  nhất:  “Ư  chư  chúng  sanh  phổ  thí  vô  úy”.  Công 

đức này là không thể nghĩ bàn. Phật dạy Bồ Tát, Phật dạy 

tất cả đại chúng không có gì khác ngoài việc bố thí, từ đầu 

đến cuối chính là hai chữ “bố thí”. Bạn có thể hành bố thí 

thì bạn chính  là  Bồ Tát, bạn chính là  Phật  Đà; bạn  không 

thể  hành  bố  thí  thì  bạn  chính  là  phàm  phu.  Sự  khác  biệt 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

247 

giữa phàm phu với Phật là ở chỗ này. Pháp Bồ Tát sáu Ba-

la-mật, điều đầu tiên là bố thí. Ở trong bố thí có ba loại là 

bố thí tài, bố thí pháp và bố thí vô úy. Năm điều phía sau là 

trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định và Bát-nhã. Quí vị 

thử xem thật kỹ, năm loại này đều có thể quy nạp vào trong 

bố thí. Trì giới là bố thí vô úy, nhẫn nhục là bố thí vô úy. 

Vô úy là khiến tất cả chúng sanh thân tâm an ổn, không có 

sợ hãi. Một người trì giới, chúng sanh gặp người này trong 

tâm rất an. Cho dù họ có tiền của, họ nhìn thấy người này 

sẽ nghĩ “khỏi phải lo, người này trì giới sẽ không xâm hại 

của ta”, họ cảm thấy an tâm, đây chính là thuộc về bố thí 

vô úy. Người nhẫn nhục, bạn có tội với họ, “không sao cả, 

họ sẽ không trả thù, họ sẽ không ôm hận”, vậy là tâm an, 

đây là thuộc về bố thí vô úy. Tinh tấn, thiền định, Bát-nhã 

thuộc về bố thí pháp. Cho nên lục độ, nếu tổng quy nạp lại 

chính là một câu “bố thí ba-la-mật”. 

Đối với tất cả chúng sanh, bạn không còn ý nghĩ sát hại 

nữa, chúng sanh sẽ nhìn thấy bạn giống như bạn bè vậy, vì 

biết bạn sẽ không hại chúng. Bạn có thể yêu thương và có 

thể  giúp  đỡ  chúng,  chúng  sẽ  gần  gũi  bạn.  Tình  cảnh  này 

chúng  ta  thường  đi  du  lịch  ở  bên  ngoài  thấy  được  rất  rõ 

ràng. Ở Trung Quốc, những chim thú khi nhìn thấy người 

chúng đều hoảng sợ, bỏ chạy, tại sao vậy? Hầu hết là tâm 

chúng  ta  là  bất  thiện,  thường  hay  có  tâm  sát  hại  chúng 

sanh. Tâm sát hại chúng sanh tức là thông thường gọi là sát 

khí. Người Trung Quốc có sát khí rất nặng, những súc sanh 

này  khi  vừa  nhìn  thấy  liền  lập  tức  bỏ  chạy  thoát  thân. 

Người nước ngoài, bạn thử xem, trong vùng sơn dã, trong 

công viên có rất nhiều động vật hoang dã, bạn cho nó thức 

ăn, vừa vẫy tay nó liền đến ngay, nó không sợ người. Tại 

sao vậy? Không có ai làm tổn hại nó, chỉ có người giúp đỡ 

248 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nó, không có người làm tổn thương nó. Có một năm, chúng 

tôi ở San Francisco, tại Kopotino, mỗi ngày chúng tôi đều 

đi bộ trong công viên, ở trong đây có rất nhiều vịt trời, bồ 

câu,  thảy  đều  là  hoang  dã,  chúng  tôi  thường  hay  đi  cho 

chúng ăn. Một lần nọ, có một con bồ câu bước đi vô cùng 

khó khăn, chúng tôi quan sát tỉ mỉ thì thấy chân của nó bị 

người dùng sợi dây cột lại rất nhiều vòng. Chúng tôi tỉ mỉ 

quan sát nó, đến ngày thứ hai lại đi cho nó ăn nữa, nó liền 

đến ngay. Chúng tôi gọi nó lại gần, tháo sợi dây đang cột 

trong chân nó ra, gỡ thật sạch sẽ, nó hiểu được. Đến hôm 

sau,  nó  lại  dẫn  đến  hai,  ba  con  khác  cũng  đều  bị  cột  dây 

như  vậy  đến  tìm  chúng  tôi  để  giúp  đỡ  chúng.  Chúng  có 

tánh linh nên chúng hiểu được, chúng biết chúng ta sẽ giúp 

đỡ  chúng,  bản  thân  chúng  không  có  cách.  Không  biết  là 

người  nào  đã  cột  sợi  dây  rất  nhỏ  vào  chân  chúng,  cột  rất 

chặt, phần da đều bị thương. Đây là bố thí vô úy. Chỉ cần 

chúng ta vĩnh viễn dứt trừ ăn thịt, quyết không có ý niệm 

tổn hại chúng sanh thì sát khí trên người chúng ta sẽ hoàn 

toàn  không  còn  nữa.  Sát  khí  không  còn  nữa  liền  chuyển 

biến thành từ quang, ánh sáng của từ bi, động vật nhỏ nhìn 

thấy sẽ thích gần gũi bạn. Công đức này ở trong Phật pháp 

là  bất  khả  tư  nghì.  Quả  báo  của  bố  thí  vô  úy  là  được  sức 

khỏe, trường thọ. 

Thứ  hai:  “Thường  ư  chúng  sanh  khởi  đại  từ  tâm”. 

Đây  là  sự  thật.  Bạn  không  nhẫn  tâm  làm  tổn  hại  chúng 

sanh,  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  bạn  chắc  chắn  có  tâm 

thương  yêu,  không  những  đối  với  động  vật  mà  đối  với 

thực  vật  và  tất  cả  mọi  sinh  vật  đều  khởi  tâm  yêu  thương 

chân  thành.  Chỉ  cần  gặp  được  chúng  sanh  cần  giúp  đỡ, 

bạn  nhất  định  sẽ  hoan  hỷ  giúp  đỡ  chúng.  Ở  trong  Kinh 

giới  Đại  thừa,  Phật  dạy  đệ  tử  xuất  gia:  “Tỳ  khưu  thanh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

249 

tịnh không giẫm cỏ non”. Bạn thấy, bãi cỏ bằng phẳng kia 

mọc  xanh  tốt  như  vậy,  mọc  đẹp  như  vậy,  làm  sao  bạn 

nhẫn tâm giẫm lên nó để đi được? Thế nhưng Phật có khai 

duyên, trừ phi bạn cần thiết phải đi qua con đường này, ở 

chỗ  này  không  có  đường  đi  thì  bạn  có  thể  bước  qua  cỏ 

tươi này. Nếu như có đường đi thì không được phép đi tắt. 

“Đường  vòng  vèo  như  vậy,  đi  qua  bãi  cỏ  thì  rất  gần”, 

điều  này  thì  không  đươc  phép,  trừ  phi  bạn  có  việc  gấp 

phải kịp thời gian. Nếu như không có việc gấp, dứt khoát 

không được giẫm lên cỏ tươi, đường ngoằn ngoèo đi nữa 

cũng phải đi. Đây là pháp ly não, trưởng dưỡng tâm từ bi 

của mình, rèn luyện sức nhẫn nhục của mình, phải có tâm 

nhẫn nại. 

Thứ ba: “Vĩnh đoạn nhất thiết sân nhuế tập khí”. “Sân 

nhuế”  thì  quả  báo  ở  địa  ngục.  Người  ở  thế  gian,  cổ  nhân 

thường nói: “Việc bất như ý thường có tám, chín”. Tại sao 

bạn lại có nhiều việc bất như ý như vậy? Vì quá khứ, đời nay 

tạo đủ  thứ  nghiệp bất  thiện.  Những  việc trong đời  chúng  ta 

phải gặp đều là quả báo, không phải người khác đem đến cho 

chúng ta, mà là tự làm tự chịu, được mấy người hiểu đạo lý 

này? Nếu chúng ta thật sự hiểu rõ là tự làm tự chịu, thì ý nghĩ 

oán trời trách người không còn nữa. Oán trời trách người đều 

là sân nhuế, cho dù bản thân ta tâm thiện, hành thiện, chúng 

ta  vẫn  phải  gặp  biết  bao  nhiêu  chuyện  bất  như  ý.  Người  tu 

hành biết là nghiệp báo từ vô lượng kiếp trong đời quá khứ, 

họ  có  thể  vui  vẻ  đón  nhận  mà  trong  tâm  không  sinh  phiền 

não. Phiền não là tham sân si mạn, họ không sinh khởi mà có 

thể nhẫn chịu. 

Thứ tư: “Thân thường vô bệnh”. 

Thứ năm: “Thọ mạng trường viễn”. 

250 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Hai điều này là thứ mà người thế gian mong cầu. Cho dù 

là người trong nước, người ngoài nước, cho dù là chủng tộc 

khác nhau, tôn giáo khác nhau, nhưng không có ai mà không 

cầu  sức khỏe,  trường  thọ.  Sức  khỏe,  trường thọ  không  phải 

do Phật Bồ Tát ban cho chúng ta, cũng không phải do thần 

linh  ban  cho,  cầu  khẩn  nơi  thần  linh  là  vô  ích,  vì  đây  là 

nghiệp báo của chính chúng ta, chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ. Chư Phật Bồ Tát, thần linh phù hộ chúng ta, dùng phương 

pháp  gì  để  phù  hộ  vậy?  Giáo  huấn.  Nếu  chúng  ta  chịu  tiếp 

nhận  giáo  huấn,  y  giáo  phụng  hành  thì  mới  có  thể  chuyển 

được  nghiệp  báo  của  mình.  Trong  mạng  chúng  ta  là  đoản 

mạng hoặc tai nạn nhiều, bệnh tật nhiều, điều này là có thể 

chuyển được. Cách chuyển như thế nào? Cố gắng nỗ lực tu 

thập thiện nghiệp, vậy là có thể chuyển được ngay. Nếu như 

tiếp tục tùy thuận theo tập khí phiền não của mình, vẫn cứ tạo 

tác  đủ  thứ  bất  thiện,  thì  vận  mệnh  của  bạn,  nghiệp  báo  của 

bạn không thể chuyển được. Không những không thể chuyển 

được, mà trong tội nghiệp còn tăng thêm tội nghiệp mới nữa, 

quả báo này càng chuyển càng tệ. 

Những  đạo  lý  chân  tướng  sự  thật  này,  không  những  ở 

trong trước tác của cổ thánh tiên hiền chúng ta thường hay 

đọc  thấy,  mà  còn  ở  trong  tiểu  thuyết,  bút  ký  của  cổ  nhân 

được lịch sử ghi chép lại, những điển hình về sự tướng quả 

báo này thật là quá nhiều. Chúng ta đọc thấy rồi, nghe thấy 

rồi  thì  phải  nỗ  lực  mà  quan  sát  và  tư  duy  thật  kỹ.  Đạo  lý 

này thật sự hiểu rồi, thì chúng ta mới hiểu được tội sát sanh 

nhất  định  không  được  phạm.  Cho  dù  chúng  ta  gặp  phải 

người  ác  sát  hại  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  không  hề  mảy 

may  có  ý nghĩ trả thù, càng không thể có  hành vi  trả  thù. 

Giống như câu chuyện “Ca Lợi vương cắt xẻo thân thể” mà 

trong Kinh Kim Cang nói. Câu chuyện này rất dài, Phật nói 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

251 

rất  cặn  kẽ  ở  trong  Kinh  Đại  Niết  Bàn,  trong  Kinh  Kim 

Cang chỉ là nêu ra vài câu điển hình. Thành tựu nhẫn nhục 

Ba-la-mật,  thành  tựu  đức  hạnh  chân  thật  của  mình,  tuy  bị 

người  ta  sát  hại  nhưng  chúng  ta  lập  tức  được  sinh  thiên, 

hưởng thiên phước. Nếu như chúng ta có ý hận, có ý nghĩ 

trả thù, thì bị người sát hại rồi, chúng ta lập tức nhận quả 

báo đi vào tam  đồ ngay.  Nếu như  cả đời  không có tạo tội 

nghiệp quan trọng nhưng  có ý hận, phần  lớn đầu  thai loài 

rắn  độc,  mãnh  thú.  Ý  hận  của  chúng  ta  không  có  tiêu, 

chúng  ta  liền  biến  thành  súc  sanh.  Nếu  tâm  của  chúng  ta 

vẫn có thể giữ được thanh tịnh, giữ được từ bi, thì chúng ta 

đi  lên,  chí  ít  cũng  lên  đến  trời,  đi  làm  vua  trời.  Cho  nên, 

chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  sao  ta  lại  ôm  hận?  Nhân  gian  rất 

khổ, trên trời rất vui sướng. Họ sát hại ta rồi, lập tức tiễn ta 

đi về trời, ta cảm ơn họ còn không hết, sao lại đi hận họ? 

Kiết hung, họa phước chỉ có trong khoảng một niệm. Điều 

này  đòi  hỏi  lúc  bình  thường  chúng  ta  phải  thường  xuyên 

bồi  dưỡng,  nếu  không,  khi  cảnh  giới  hiện  tiền  thì  tập  khí 

này chống lại không nổi, ý hận của ta sẽ sinh khởi lên, thế 

là  hỏng  rồi,  là  đọa  lạc  đi  xuống  rồi!  Cho  nên,  lúc  bình 

thường  hằng  ngày  chúng  ta  phải  tu  dưỡng,  đem  nó  tập 

thành  một  thói  quen,  gặp  phải  nghịch  duyên,  gặp  phải 

người ác không sinh tâm sân hận, vẫn luôn là từ ái, vậy thì 

đúng rồi. 

Thứ sáu: “Hằng vi phi nhân chi sở thủ hộ”. “Phi nhân” 

là  chỉ  ngoài  cõi  người,  phần lớn  là  chỉ  quỷ  thần.  Quỷ  thần, 

ngạn  ngữ  thường  nói:  “Nhân  đồng  thử  tâm,  tâm  đồng  thử 

lý”. Mặc dù là ngạ quỷ, nhưng đối với người có tâm thiện họ 

cũng  tôn  kính,  họ  sẽ  không  làm  tổn  hại.  Cho  dù  là  có  oan 

nghiệp hay là oan gia trái chủ trong quá khứ, gặp phải người 

có tâm từ, họ vẫn cung kính như nhau, không những không 

252 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đến gây phiền phức mà còn ủng hộ bạn, tại sao vậy? Vì thiện 

tâm,  thiện  hạnh  của  bạn  họ  cũng  được  thơm  lây,  họ  cũng 

được hưởng phước. Vì vậy tâm thiện, niệm thiện, hành thiện 

là quan trọng hơn hết. 

Trong  tất  cả  mọi  bệnh  tật,  chúng  ta  biết  nguồn  gốc  của 

bệnh tật quy nạp lại không ngoài ba phương diện:  

- Thứ nhất là ăn uống sinh hoạt không điều độ, ngày nay 

chúng ta gọi là không vệ sinh, dẫn đến bệnh tật. Bệnh này là 

phải tìm thầy thuốc, thuốc men có thể giúp đỡ được. 

- Thứ hai là oan gia trái chủ tìm đến. Giống như quốc 

sư  Ngộ  Đạt  bị  mụt  ghẻ  hình  mặt  người,  đây  là  thuộc  loại 

này. Trong Phật pháp gọi là “phi nhân”, người thế gian gọi 

là  bị  oan  quỷ  nhập.  Chúng  tôi  ở  trong  và  ngoài  nước 

thường  hay  gặp  sự  việc  này,  họ  đến  tìm  tôi.  Gặp  phải 

trường  hợp  này  thì  phải  làm  thế  nào?  Bị  những  loại  oan 

quỷ  này  nhập,  chúng  ta  phải  hòa  giải.  Phàm  là  gặp  phải 

loại này, đi khám bệnh uống thuốc chỉ là giúp được chút ít 

thôi, chắc chắn không thể trị khỏi. Việc quan trọng nhất là 

tụng Kinh bái sám để hòa giải, như “Lương Hoàng Sám”, 

“Từ Bi Tam Muội Thủy Sám”, những loại này là thuộc về 

hòa giải. Nếu đối phương tiếp nhận hòa giải thì họ liền đi, 

bệnh của bạn sẽ khỏi ngay. 

- Thứ ba là bệnh nghiệp chướng. Đây không phải oan gia 

đối  đầu,  mà  là  bản  thân  tạo  tội  nghiệp  quá  nhiều  nên  bị 

nghiệp báo. Bệnh này rất phiền phức, thuốc men không thể 

chữa  trị,  hòa  giải  cũng không được.  Phật  dạy  chúng  ta sám 

hối, trong Thập Đại Nguyện Vương, Bồ Tát Phổ Hiền nói là 

“sám  trừ  nghiệp  chướng”.  Sám  từ  đâu  vậy?  Sám  từ  trong 

tâm, đoạn ác tu thiện, sửa chữa lỗi lầm, thì bệnh này liền có 

cơ hội chuyển biến, chuyển nguy thành an. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

253 

Hai loại bệnh phía sau này dùng phương pháp đoạn ác tu 

thiện  đều  vô  cùng  có  hiệu  quả.  Đặc  biệt  một  người  thật  sự 

quay đầu, biết được mình khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm  đã  sai  rồi,  triệt  để  sửa  chữa  lỗi  lầm  thì  bệnh  nghiệp 

chướng  sẽ  được  tiêu  trừ,  tức  là  oan  gia  trái  chủ  cũng  sẽ 

không tìm bạn kiếm chuyện nữa. Người thiện thì mỗi niệm vì 

xã  hội,  mỗi  niệm  vì  chúng  sanh,  cho  nên  “phi  nhân”  cũng 

được phước. Họ không những không hại bạn mà còn đến bảo 

vệ bạn. Cho nên, trong đồng tu chúng ta khi đang niệm Phật, 

tụng Kinh, cảm giác bên cạnh có những phi nhân này, thậm 

chí là tự mình thấy sởn tóc gáy thì không nên sợ hãi. Quả thật 

là  bên  cạnh  bạn  có, có  thể  cũng không  phải là  ít,  nếu  ít  thì 

bạn sẽ không có cảm giác rõ rệt như vậy. Vào lúc này, bạn 

chân thành niệm Phật, tụng Kinh hồi hướng cho họ, chính là 

bạn đang siêu độ họ. Đọc Kinh cho họ nghe, họ nghe xong sẽ 

giác ngộ. Giống như trước đây, Thiền tông Đại Sư Huệ Năng 

tình cờ đi ngang qua cửa sổ nhà người ta, trong nhà có người 

tụng Kinh Kim Cang, Ngài vừa nghe qua liền hiểu rõ, Ngài 

liền  giác  ngộ.  Trong  cõi  quỷ,  có  rất  nhiều  quỷ  thần  thích 

nghe Kinh, cho nên bạn sẽ thường được sự bảo vệ của thiên 

địa  quỷ  thần,  trong  cửa  Phật  chúng  ta  nói  là  thần  hộ  pháp, 

thần hộ pháp phù hộ bạn. 

Thứ  bảy:  “Thường  vô  ác mộng,  tẩm  giác  khoái  lạc”. 

Đây là vào mỗi buổi tối, bạn nghỉ ngơi, ngủ nghỉ vô cùng 

yên  ổn,  không  có  ác  mộng.  Chúng  ta  phải  thường  xuyên 

dùng điều này để kiểm tra công phu tu hành của bản thân 

mình.  Công  phu  có  đắc  lực  hay  không,  có  thể  từ  chỗ  này 

mà kiểm tra. Khi chưa có học Phật thì thường hay thấy ác 

mộng, hầu như ngày nào cũng thấy. Sau khi học Phật được 

một thời gian thì ác mộng ít đi, đây chính là công phu đắc 

lực,  bạn  có  thành  tựu  rồi.  Càng  nâng  cao  lên  thêm,  ác 

254 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mộng gần như không còn nữa, trong một năm hiếm có một 

lần  ác  mộng,  vậy  là  bạn  công  phu  khá  rồi.  Công  phu  nếu 

thuần thục hơn thì thường hay mộng thấy thánh hiền, mộng 

thấy Phật Bồ Tát, mộng thấy cảnh giới thù thắng mà trong 

Kinh  điển  nói.  Đây  là  tướng  tốt.  Nếu  như  chúng  ta  học 

Phật, trong một tuần vẫn còn thấy hai, ba lần ác mộng thì 

phải đặc biệt  cảnh giác,  công phu của chúng  ta không đủ. 

Khởi tu từ đâu vậy?  Đoạn  ác tu thiện, nhất định phải thật 

nghiêm túc sửa chữa lỗi lầm. Cho nên, đây là một phương 

pháp dễ dàng nhất, bình thường nhất để kiểm tra công phu 

tu hành của chúng ta. 

Thứ  tám:  “Diệt  trừ  oán  kết,  chúng  oán  tự  giải”.  “Oán 

kết” chính là chúng ta thường thường nói có hiềm khích với 

người, có chuyện không vui với người, thế gian thường nói là 

“đắc tội với người”. Việc có lỗi với người quá nhiều, việc có 

lỗi  với  người  rất  dễ  hay  phạm  phải,  đặc  biệt  là  ở  trong  lời 

nói, có ý hay vô ý đã kết oán với người. Lời nói, thái độ của 

chúng ta, điều này vào thời xưa là được cha mẹ, thầy cô dạy 

từ nhỏ. Mục đích việc dạy này là gì? Không nên có lỗi với 

người, mục đích là ở chỗ này. Một người quả thật có thể làm 

được cả đời không có lỗi với người, thì người này là rất tuyệt 

vời,  được  gọi  là  chánh  nhân  quân  tử.  Nhưng  trong  xã  hội 

hiện nay, nền giáo dục cổ xưa chúng ta đều không gặp được, 

chuẩn  mực  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật  chúng  ta  chưa  hề  được 

nghe thấy, cho nên trong hữu ý hay vô ý, chúng ta có lỗi với 

người  thật  quá  nhiều.  Người  thông  minh  thì  những  chuyện 

mà  họ  thường hay  vấp  phải  cứ  dần  dần  trở  nên tốt  hơn,  họ 

biết cẩn thận. Người này ở trong xã hội, bất kể là làm ở trong 

ngành nghề nào họ đều thành công cả, tại sao vậy? Họ được 

rất nhiều bạn bè giúp đỡ. Nếu bạn không hiểu rõ đạo lý này, 

đến  đâu  cũng  có  lỗi  với  người  thì  bạn  không  được  người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

255 

khác giúp đỡ, bạn trơ trọi một mình thì bất kể bạn làm ngành 

nghề nào cũng đều thất bại. 

Người xuất gia cũng không ngoại lệ, bạn có lỗi với người 

nhiều rồi thì hộ pháp sẽ không còn nữa. Nội hộ, ngoại hộ đều 

không còn  thì  bạn sẽ  rất gian nan  khốn khổ.  Cho  nên,  Phật 

pháp  thường  nói  “kết  duyên”,  nên  kết  thiện  duyên,  nên  kết 

pháp duyên, điều này quan trọng. Trước đây, chúng tôi theo 

học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, thời đó chúng tôi vẫn chưa 

xuất gia, học Phật với Ngài, học giảng Kinh với Ngài. Thầy 

căn  dặn  chúng  tôi,  việc  quan  trọng  hàng  đầu  chính  là  kết 

duyên với đại chúng. Thầy nói với chúng tôi, nếu như không 

kết thiện duyên, không kết pháp duyên với tất cả chúng sanh, 

cho dù bạn học giỏi đi nữa, bạn lên bục giảng, giảng đến nỗi 

hoa  trời  rơi  rụng  cũng  không  có  ai  thích  nghe.  Khi  lên  bục 

giảng Kinh, thính chúng rất nhiều là pháp duyên của bạn thù 

thắng,  bạn  kết  duyên  tốt  với  người  nhiều.  Dứt  khoát  không 

nên kết ác duyên, kết ác duyên thì phiền phức to rồi, chướng 

ngại  của  bạn  sẽ  nhiều,  kẻ  thù  của  bạn  sẽ  nhiều.  Ác  duyên 

cũng phải đem nó hóa giải. Phương pháp hóa giải là tự mình 

thật sự đoạn ác tu thiện. Cho nên có câu: “Diệt trừ oán kết, 

chúng oán tự giải”, chỉ cần bạn thật sự quay đầu, thật sự là 

người  thiện,  được  sự  khẳng  định  của  xã  hội  đại  chúng,  thì 

oan  gia  trái chủ  của bạn  nhìn thấy,  nghe thấy,  tâm  họ  cũng 

bình  rồi  thì  ý  nghĩ  trả  thù  không  còn  nữa.  Đây  là  phương 

pháp hóa giải oan kết. 

Thứ chín: “Vô ác đạo bố”. Bản thân có tín tâm, khẳng 

định  tương  lai  không  còn  đọa  đường  ác,  tại  sao  vậy? 

Nghiệp nhân ba đường ác mặc dù có, điều này là không thể 

tránh  khỏi  vì  vô  lượng  kiếp  trước  tạo  nghiệp  ác,  nhưng 

nhân muốn khởi hiện hành, tức là muốn kết thành quả báo 

thì  phải  có  duyên.  Có  nhân  mà  không  có  duyên  thì  sẽ 

256 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không  kết  quả,  giống  như  chúng  ta  có  một  hạt  dưa,  đó  là 

nhân,  đem  nó  để  vào  trong  ly  thủy  tinh,  để  100  năm  nó 

cũng  không  trở  thành  dưa  được,  tại  sao  vậy?  Không  có 

duyên.  Duyên  của  nó  là  thổ  nhưỡng,  nước,  ánh  nắng, 

không  khí,  bạn  đem  duyên  của  nó  dứt  hết  rồi,  thì  tuy  có 

nhân mà không thể kết thành quả. 

Chúng  ta  biết,  trong  A  Lại  Da  thức  của  mỗi  chúng 

sanh,  nghiệp  nhân  của  mười  pháp  giới  thảy  đều  đầy  đủ. 

Chúng ta có nhân của ba đường ác, chúng ta cũng có nhân 

làm Phật, làm Bồ Tát, thảy đều có đủ. Cho nên, trong mười 

pháp  giới,  nếu  chúng  ta  muốn  có  thành  tựu  như  thế  nào, 

bạn  chỉ  cần  hiểu  được  duyên  là  được  rồi.  Ta  muốn  làm 

Phật,  ta  khiến  cái  duyên  Phật  này  của  ta  niệm  niệm  tăng 

trưởng, còn duyên của chín pháp giới khác thì ta khống chế 

nó, xa lìa nó, vậy trong đời này ta liền làm Phật rồi. Duyên 

làm  Phật,  điều  quan  trọng  nhất  là  gì?  Niệm  Phật!  Niệm 

niệm  đều  tương  ưng  với  Phật  thì  bạn  nhất  định  làm  Phật. 

Không  nên  nghi  ngờ  mình  không  có  thiện  căn,  không  có 

chủng Phật, vậy là sai rồi. Tất cả chúng sanh đều có chủng 

Phật,  cho  nên  chúng  ta  phải  có  tín  tâm.  Điều  thứ  ba  của 

tịnh nghiệp tam phước là: “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân 

quả”.  Điều này  chúng tôi đã giảng  rất nhiều  rất nhiều lần 

rồi, “thâm tín nhân quả” đó không phải nhân quả gì khác, 

mà là “niệm Phật là nhân, thành Phật là quả”. Chúng ta 

nhất định phải tin rằng niệm Phật là làm Phật, niệm Bồ Tát 

là  làm  Bồ  Tát.  Cho  nên,  người  thật  sự  hiểu  được,  họ  từ 

sáng  đến  tối  chỉ  niệm  A  Di  Đà  Phật,  họ  không  cần  tụng 

Kinh, không cần niệm chú, cũng không cần tu những pháp 

môn khác, tại sao vậy? Vì xen tạp rồi. Đã tạp, đã loạn thì 

công  phu  không  thuần.  Quan  trọng  nhất  là  công  phu  phải 

thuần,  công  phu  thuần  thì  bạn  chắc  chắn  thành  công.  Tại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

257 

sao có một số người tín tâm của họ đối với việc vãng sanh 

có  đầy  đủ  mười  phần vậy?  Họ  chuyên tu, không  tạp.  Xen 

tạp thì bạn có thể vãng sanh hay không là một ẩn số, công 

phu thuần nhất thì bạn chắc chắn khẳng định, cho nên bạn 

còn đi làm những cái khác để làm gì? Chúng ta mỗi ngày 

nghe  Kinh,  đọc  Kinh  là  để  làm  gì  vậy?  Là  để  đoạn  nghi 

sanh tín.  Nếu như bạn đã tin  rồi, nhất định không có  mảy 

may nghi ngờ thì Kinh giáo này là không cần nữa, bạn còn 

đi  nghe  Kinh,  đọc  Kinh  làm  gì?  Một  câu  Phật  hiệu  niệm 

đến cùng. 

Năm  xưa, niệm  Phật  đường của  Ấn  Quang  Đại  Sư  chỉ 

có  một câu  Phật hiệu, nhất định không xen tạp những thứ 

khác. Khi khởi hương niệm một biến Kinh A Di Đà, để làm 

gì vậy?  Là để nhiếp  tâm.  Trước khi vào  niệm  Phật đường 

tâm  thường  tán  loạn,  tụng  một  biến  Kinh  A  Di  Đà  là  để 

thâu tâm lại, ý nghĩa là như vậy. Nếu như tâm thanh tịnh, 

tâm  không  tán  loạn  thì  quyển  Kinh  A  Di  Đà  cũng  là  quá 

thừa. Qua đó chúng ta mới biết, người ta dùng công phu tối 

thượng thừa là dùng như thế nào. Ngày nay, chúng ta niệm 

Phật  lại  muốn  đọc  Kinh  Địa  Tạng,  lại  muốn  đọc  Hạnh 

Nguyện Phẩm, lại còn muốn tu Mật tông, xen tạp rất nhiều 

pháp  môn,  đây  là  người  không  có  phước  báo.  Chúng  ta 

xem  qua  thì  biết,  đây  là  người  phước  mỏng,  không  phải 

người  tối  thượng  thừa  mà  trong  Phật  pháp  nói.  Chúng  ta 

phải hiểu rõ, tối thượng thừa chỉ là một câu Phật hiệu. Đạo 

tràng chúng  ta  mỗi ngày  vẫn giảng  Kinh  là để  làm  gì?  Là 

để tiếp dẫn người sơ cơ. Giúp đỡ xã hội tiêu trừ tai nạn thì 

việc giảng Kinh là điều rất cần thiết. Thế gian có thêm một 

người học Phật, thêm một người hiểu rõ Phật pháp thì thế 

gian có thêm một người thiện, thêm một người thiện thì bớt 

đi  một  người  ác,  người  thiện  sẽ  nhiều  hơn.  “Hằng  vi  phi 

258 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhân chi sở thủ hộ”, xã hội này, thế giới này là có chư Phật 

hộ niệm, long thiên thiện thần ủng hộ. Chúng ta giúp đỡ tất 

cả  chúng  sanh  tiêu  tai  miễn  nạn  nên  làm  việc  này  (việc 

giảng Kinh này). 

Đối với bản thân chúng ta, nhất định là một câu Phật hiệu 

niệm đến cùng, nhất định phải hiểu được đạo lý này. Nếu tín 

tâm của bạn không đầy đủ, vẫn còn nghi hoặc, gặp phải cảnh 

giới vẫn còn động tâm thì bạn cần phải đọc Kinh, nghe Kinh. 

Đọc Kinh tốt nhất chỉ là một bộ thì bạn mới chuyên, chuyên 

đọc Kinh Vô Lượng Thọ, chuyên nghe Kinh Vô Lượng Thọ. 

Vậy có cần phải nghe Kinh khác hay không? Tín tâm không 

đủ, có nghi hoặc không thể giải trừ thì hãy nghe nhiều, nếu 

không còn nghi ngờ nữa thì bạn nghe nó để làm gì? Đây là 

phương pháp giúp đỡ người thượng thượng căn của cổ thánh 

tiên hiền và tổ sư nhiều đời. 

Nếu như bạn phát tâm Bồ Đề muốn phổ độ tất cả chúng 

sanh, giúp đỡ tất cả đại chúng, thì bạn phải học nhiều, tại sao 

vậy? Vì căn tánh chúng sanh không giống nhau. “Quảng học 

đa văn” là vì ai vậy? Là vì người khác, không phải vì mình, 

điều này nhất định phải biết. Ta học thật rộng vì ta có thể độ 

rất nhiều chúng sanh căn tánh bất đồng. Cho nên, học là vì 

người khác, niệm  Phật là vì  bản thân,  tự lợi  và  lợi  tha phải 

cho thật rõ ràng, cho thật minh bạch. Lợi tha tuyệt đối không 

làm hại tự lợi, tự lợi cũng có thể giúp lợi tha, vậy là tốt. Cho 

nên, nhất định tự mình phải có tín tâm, tuyệt đối không đọa 

ba đường ác. 

Thứ  mười: “Mạng  chung sanh  thiên”. Đây  là  nói, bạn 

không có phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì bạn chắc 

chắn sanh thiên, đời sau sẽ không ở cõi người mà lên cõi trời 

để hưởng phước trời. Tại sao vậy? Thiên nhân là từ bi, cả đời 

bạn có thể giữ không sát sanh, thiện pháp này, trình độ đức 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

259 

hạnh này  của  bạn ngang  bằng với  cõi  trời,  sanh thiên  là do 

đạo  lý  này  mà  được  sanh.  Không  phải  nói  hằng  ngày  cúng 

dường, nịnh nọt thiên thần là bạn có thể sanh thiên. Trình độ 

đức hạnh của bạn phải ngang bằng với họ thì bạn không lạy 

trời, bạn cũng sẽ sanh thiên. 

Mười  loại  quả  báo  này  đều  là  quả  báo  thiện.  Cho  nên 

vĩnh ly tất cả phiền não, đây là dạy chúng ta lìa được sát sanh 

là có thể lìa những pháp khổ não này. 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  đắc  Phật  tùy 

tâm, tự tại thọ mạng”. 

Không sát sanh là bố thí vô úy, quả báo của bố thí vô úy 

là khỏe mạnh trường thọ. Cho nên, bạn có thể đem công đức 

này hồi hướng về vô thượng Bồ Đề, tương lai thành Phật là 

được  Phật  Vô  Lượng  Thọ,  Vô  Lương  Thọ  “Tùy  Tâm  Tự 

Tại”.  Chúng  ta  hiểu  được  quả  báo  thù  thắng  như  vậy,  viên 

mãn như vậy, thì chúng ta cần phải nghiêm túc học tập. Đối 

với tất cả chúng sanh dứt khoát không có tâm tổn hại, không 

những không được làm tổn hại mà chỉ khiến chúng sanh sinh 

phiền não là chúng ta cũng đã sai rồi. Chúng ta khiến chúng 

sanh vì ta mà sinh phiền não, thì bản thân chúng ta sẽ thường 

xuyên có phiền não, vậy là phiền não của chúng ta không thể 

dứt được. 

2.  Quả báo của không trộm cắp 

Kinh văn: “Phục thứ Long vương, nhược ly thâu đạo, 

tức đắc thập chủng, khả bảo tín pháp. Hà đẳng vi thập? 

Nhất giả, tư tài doanh tích, vương tặc thủy hỏa, cập phi ái 

tử,  bất  năng  tán  diệt.  Nhị,  đa  nhân  ái  niệm.  Tam,  nhân 

bất  khi  phụ.  Tứ,  thập  phương  tán  mỹ.  Ngũ,  bất  ưu  tổn 

hại.  Lục,  thiện  danh  lưu  bố.  Thất,  xứ  chúng  vô  úy.  Bát, 

260 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tài mạng sắc lực, an lạc biện tài, cụ túc vô khuyết. Cửu, 

thường  hoài  thí  ý.  Thập,  mạng  chung  sanh  thiên.  Thị  vi 

thập. Nhược năng hồi hướng, A-nậu-đa-la tam miệu tam 

Bồ Đề giả, hậu thành Phật thời, đắc chứng thanh tịnh đại 

Bồ Đề trí”. 

Đoạn  này,  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  khai  thị  mười  loại  quả 

báo thù thắng của không trộm cắp. 

• Thứ  nhất:  “Tư  tài  doanh  tích,  vương  tặc  thủy  hỏa 



cập phi ái tử, bất năng tán diệt” 

Loại thứ nhất là giàu có. “Tư tài doanh tích, vương tặc 

thủy hỏa cập phi ái tử”. Đây là trong Kinh Phật thường nói, 

tiền tài là của năm nhà, bạn sẽ không gặp nạn này. “Vương” 

là trước đây vào thời xưa, nếu như bạn phạm tội thì gia sản 

của  bạn  sẽ  bị  nhà  nước  tịch  thu,  tịch  biên.  “Tặc”  là  trộm 

cướp.  “Thủy,  hỏa”  là  bị  nước  cuốn  trôi,  lửa  thiêu.  “Phi  ái 

tử” là con phá hại. Đây là của chung của năm nhà, bạn có thể 

tránh được tai nạn này. 

Có  thể  nói  tất  cả  mọi  chúng  sanh  hằng  luôn  mong  cầu 

được  giàu  có.  Người  không  thích  giàu  có  thì  rất  ít,  đó  là 

người đích thực có đạo, an bần lạc đạo. Bạn thấy, tuyệt đại 

đa số người đều đang theo đuổi giàu có. Giàu có có thể theo 

đuổi được hay không? Nếu như nói chúng ta có năng lực theo 

đuổi được giàu có, thì giáo huấn của thánh hiền có thể vứt bỏ 

rồi,  bạn  có  thể  lật  đổ  được  định  luật  của  nhân  quả.  Trong 

Kinh giáo Phật nói với chúng ta, pháp thế xuất thế gian đều 

không ra khỏi định luật nhân quả. Pháp thế gian như vậy, mà 

pháp  xuất  thế  gian  cũng  như  vậy.  Ngài  Thanh  Lương  chia 

Kinh  Hoa  Nghiêm  thành  ngũ  chu  nhân  quả.  Ngài  Trí  Giả 

chia  Kinh  Pháp  Hoa  thành  nhất  thừa  nhân  quả.  Phật  pháp 

không  thể  lìa  nhân  quả,  đạo  lý  này  chúng  ta  cần  phải  nên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

261 

hiểu rõ. Gieo nhân thiện nhất định được quả thiện, nhân bất 

thiện  mà  muốn cầu được quả thiện là không có đạo lý này. 

Tổng  kết  lại  giáo  dục  của  thánh  hiền  nhân  là  dạy  chúng  ta 

điều gì vậy? Chẳng qua là dạy chúng ta có năng lực biện biệt 

tà chánh, thị phi, đây là nhân; giúp chúng ta nhận thức kiết 

hung họa phước, kiết hung họa phước là quả. 

Cái gì là tà, là chánh? Phàm là tương ưng với tai họa, quả 

báo  là  tai  họa,  quả  báo  là  hung  thì  đây  chính  là  “tà”,  đây 

chính  là  “phi”.  Nếu  như  quả  báo  là  kiết  tường,  là  phúc,  thì 

đây  chính  là  “thị”,  đây  chính  là  “chánh”.  Tiêu  chuẩn,  định 

nghĩa  của  kiết  hung  họa  phước  nhất  định  phải  xem  từ  trên 

quả  báo.  Nhà  Phật  nói  về  quả  báo  rất  nhiều,  nói  cũng  rất 

rộng,  rất  sâu:  “Quả  báo  thông  ba  đời”.  Hiện  tại  chúng  ta 

được phước báo nhưng tương lai không có phước, thì phước 

báo này là giả, không phải thật. 

Chúng ta hãy xem xã hội hiện nay, có rất nhiều người lúc 

còn trẻ thì phát đạt, thật sự là “tư tài doanh tích”, tài sản có 

ức vạn, nhưng kinh doanh khoảng 10 năm, 20 năm thì công 

ty của họ phá sản vì vỡ nợ. Đây là điều mà trong xã hội hiện 

nay chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Sự phát đạt đó của họ, sự 

giàu có đó của họ không phải thật. Quả thật mà nói, là bày ra 

trước  mắt  cho bạn  xem  mấy  ngày  mà  thôi, thời gian không 

dài.  Nếu như  sự giàu  có này  của họ  có  thể  kéo dài  đến đời 

con  cháu,  đời  đời  đều  có  thể  duy  trì,  thì  đây  mới  là  thật, 

không  phải  giả.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  chúng  ta  nói  “giàu 

không quá ba đời”, ý nghĩa của câu nói này thật sâu xa, ba 

đời là suy, là bại rồi, vậy đâu phải là thật. Ba đời còn không 

phải thật, bản thân ở ngay trong đời này còn giữ không xong, 

có thể thấy được là càng hư huyễn. 

Trong Phật pháp nói phước báo, tức là nói đời này có 

phước,  đời  sau  có  phước,  đời  sau  nữa  có  phước,  đời  đời 

262 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kiếp kiếp đều có phước.  Người hiện nay  nhãn quan nông 

cạn, chỉ thấy trước mắt, đây là không có trí tuệ, là ngu si. 

Giáo huấn của cổ thánh tiên hiền không phải là không có 

đạo lý, nếu như không có đạo lý, những lời giáo huấn này 

làm  sao  có  thể  kéo  dài  mấy  ngàn  năm  được?  Trong  mấy 

ngàn  năm  này  đều  không  có  một  người  thông  minh  sao? 

Không  có  người  có  thể  đem  giáo  huấn  của  cổ  nhân  vạch 

trần, lật đổ? Đến thời này của bạn, bạn thông minh, bạn có 

thể  đem  nó  phủ  định  hết  à?  Chúng  ta  phải  suy  nghĩ  thật 

nhiều. Trong giáo huấn của cổ nhân, chắc chắn không xen 

tạp  sự  lợi  hại  của  cá  nhân.  Họ  với  chúng  ta  không  quen 

biết, họ không cầu mong chúng ta bất kỳ một chút báo đáp 

nào.  Không  những  họ  không  mong  cầu  chúng  ta  cúng 

dường  về  vật  chất,  mà    còn  không  mong  cầu  hậu  thế 

chúng ta đối với họ lễ kính tán thán, thật sự họ đã đạt đến 

vô  sở  cầu.  “Vô  sở  cầu”  thì  lời  nói  đó  là  lời  chân  thật. 

Phàm là có sở cầu, có điều kiện thì lời nói này chưa chắc 

là thật. Chư Phật Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền đối với tất cả 

chúng  sanh  chỉ  có  một  thái  độ  là  “vô  điều  kiện,  vô  sở 

cầu”. Vì vậy, chúng ta phải nhận thức được người nào là 

thiện tri thức, người nào là người tốt, người nào là người 

xấu, phải có năng lực biện biệt. 

Chư Phật Bồ Tát, cổ thánh tiên hiền chúng ta nhìn sự việc 

rất thấu triệt. Đối với lý luận nhân quả, sự thật về nhân quả, 

sự chuyển biến của nhân quả, sự tương tục của nhân quả, sự 

tuần hoàn của nhân quả, các Ngài thấy quá rõ ràng, quá sáng 

tỏ  rồi.  Cho  nên,  các  Ngài  hướng  dẫn  chúng  ta  một  tổng 

nguyên  tắc:  “Gieo  nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện, 

nhân  bất  thiện  chắc  chắn  gặt  quả  báo  bất  thiện”.  Thánh 

nhân sở dĩ trở thành thánh nhân, hiền nhân sở dĩ thành hiền 

nhân đều không ra khỏi đạo lý này. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

263 

Giàu có từ đâu mà ra vậy? Do bố thí tài mà có. Bố thí tài 

là nhân, giàu có là quả báo. Quả báo tốt hay không? Điều này 

rất khó nói. Tôi trước đây giảng Kinh cũng thường nói, bạn 

đời này được giàu có là trong đời quá khứ bạn tu nhân thiện, 

ngày nay bạn được quả báo. Quả báo hiện tiền rồi nhưng là 

phước  hay  họa  rất  khó  nói,  vấn  đề  là  bạn  có  trí  tuệ  hay 

không? Biết cách dùng tiền là trí tuệ. Nếu như bạn không có 

trí tuệ, tiền của bạn dùng không đúng chỗ là tạo tội nghiệp, 

thế  là  biến  thành  họa,  là  không  phải  phước.  Có  mấy  người 

biết dùng tiền? Từ đó cho thấy, thật sự biết dùng tiền là phải 

dựa vào trí tuệ lớn. Trí tuệ lớn vẫn là từ trong giáo dục mà ra. 

Quy kết đến cuối cùng là vấn đề giáo dục, mấu chốt của kiết 

hung họa phước là ở giáo dục. Người có trí tuệ tự nhiên có 

thể sẽ hướng đến cái tốt, lìa xa cái xấu. Mà cách thức hướng 

về kiết, tránh hung nhất định là ở đoạn ác tu thiện, thì nhân 

quả của bạn mới tương ưng, thêm phá mê khai ngộ thì thật sự 

bạn có thể xa lìa hung tai, hướng về kiết tường. Đây là giáo 

huấn của thánh hiền. 

Câu  phía  dưới  nói:  “Vương  tặc  thủy  hỏa  cập  bại  gia 

tử”. Những điều này đều là do chúng ta ở đời quá khứ và đời 

nay kết duyên bất thiện với tất cả chúng sanh mà tạo thành. 

Từ đó cho thấy, chúng ta sống trên thế gian, xử sự đối nhân 

tiếp vật, ngôn hạnh cử chỉ của chúng ta không thể không cẩn 

thận.  Bồ  Tát  tuyệt  đối  sẽ  không  đi  kết  oán  với  một  chúng 

sanh nào. Kết oán về sau nhất định gặp phải oan oan tương 

báo,  năm  nhà  này  là  oan  oan  tương  báo.  Bạn  kết  duyên  tốt 

với  người  thì  sẽ  không  có  sự  việc  này.  Cho  nên  giàu  có, 

phước  báo  thật  sự  là  của  cải  đem  ra  hưởng  chung  với  đại 

chúng xã hội, chứ không phải để một người hưởng riêng, đây 

là phước báo đích thực. Bạn phát tài rồi, người khác tán thán, 

người khác hoan hỷ, tại sao vậy? Họ được thơm lây, vì bạn 

biết chia sẻ. 

264 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Người Trung Quốc thời cổ đại thật có trí tuệ, người biết 

dùng tiền là Phạm Nặc, ông là một đại phu của Ngô Vương 

Phù Sai. Sau khi Câu Tiễn phục quốc rồi, ông liền bỏ đi. Ông 

đi buôn, đi làm thương mại. Kinh doanh được mấy năm thì 

ông phát tài to. Sau khi phát tài, ông chia sẻ, bố thí khắp nơi, 

đem tiền của thảy đều bố thí hết cả. Sau đó, ông bắt đầu buôn 

bán nhỏ trở lại, qua mấy năm ông lại phát tài nữa, vì  trong 

mạng có mà! Trong mạng có thì có bỏ cũng bỏ không được. 

Sau khi phát rồi, ông lại bố thí tiếp, nhiều lần phát, nhiều lần 

bố  thí.  Cho  nên  Trung  Quốc  đại  lục  cúng  thần  tài  là  cúng 

Phạm Nặc. Ở Đài Loan cúng thần tài là cúng Quan Công, tôi 

không biết cái này là từ đâu mà có. Cúng Phạm Nặc là có đạo 

lý, vì ông là một nhân vật điển hình cho chúng ta về tu tích 

của cải. Ông thật sự là người giàu có, mẫu mực, biết giúp đỡ 

cứu tế chúng sanh khổ nạn. Cho nên, bạn chỉ cần chịu bố thí 

tài thì bố thí không hết, càng bố thí càng có nhiều. 

Mấy năm nay, Đông Nam Á bị cơn bão tài chính, kinh tế 

suy thoái khắp nơi. Tại sao Cư Sĩ Lâm không suy thoái vậy? 

Thu nhập của Cư Sĩ Lâm mỗi tháng đều tăng trưởng, đây là 

nguyên nhân gì? Là bố thí tài. Cư Sĩ Lâm không tích chứa tài 

sản mà bố thí tài. Nhà Phật nói ba loại bố thí là bố thí tài, bố 

thí pháp và bố thí vô úy. Các bạn hãy quan sát tỉ mỉ, Cư Sĩ 

Lâm hằng ngày làm, tích cực làm, cho nên quí vị nhìn thấy 

tiền  của  ra  vào  liên  tục  không  dứt.  Cư  Sĩ  Lâm  bố  thí  pháp 

nên nếu bạn quan sát tỉ mỉ từ trên xuống dưới, ai nấy đều có 

trí tuệ, khỏe mạnh, trường thọ, đây là quả báo của bố thí pháp 

mà chúng ta đều nhìn thấy. Cho nên, chúng ta nhất định phải 

hiểu được đạo lý này. 

Chúng ta nhìn thấy Đan Tư Lý, Lý Kim Hữu ở Malaysia, 

ông làm rất đúng pháp. Ông mở xí nghiệp tư nhân. Chúng tôi 

đến  Cổ  Tấn  thăm  ông,  cả  vùng  núi  hoang  này  ông  đã  mua 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

265 

rồi. Rất nhiều người đều nói: “Quyết định này của anh sẽ lỗ, 

anh  sẽ  không  có  tiền  đồ”.  Ông  kinh  doanh  sáu  năm  không 

kiếm  được  một  xu  nào,  đều  thua  lỗ.  Cái  núi  này  không  có 

khai trương được trong sáu năm kinh doanh của ông. Gần đó 

có  mười  mấy  thôn  trang,  người  trong  mười  mấy  thôn  trang 

này đều là đi săn bắt. Ông biết săn bắt không phải là việc tốt 

nên  dụng  cụ  săn  bắn  của  họ,  ông  thảy  đều  thu  mua  lại  hết. 

Ông mời tất cả mọi người lên núi, phân phối công việc cho 

họ, cho họ làm nhân viên của công ty ông. Ông đãi ngộ với 

họ rất tốt, họ có thể nuôi gia đình mà không phải săn bắt nữa. 

Phần  trước,  chúng  ta  có  nói  không  sát  sanh,  người  ở  trong 

khu  vực  này  không  sát  sanh  nữa,  không  những  không  sát 

sanh  mà  còn  ăn  trường  chay.  Nhân  viên  ở  trên  núi  có  hơn 

300 người, họ ăn trường chay quanh năm. Ông nói, mới đầu 

những  người  này  không  quen  ăn  chay,  nhưng  chỉ  sau  nửa 

năm là họ rất thích, tại sao vậy? Da thay đổi, nếp nhăn trên 

mặt không còn nữa, mọi người ở đây rất mừng. Cho nên hiện 

nay,  họ  rất  thích  ăn  trường  chay.  Bạn  thử  nghĩ  xem,  mười 

mấy thôn trang này, ông bố thí nhiều người như vậy, họ rất 

cảm kích ông, cám ơn ông, tất cả đều làm hộ pháp của ông. 

Cho nên, sơn trang này của ông vô cùng an toàn, không có 

người xấu bước vào, những người ở thôn trang này đều bảo 

vệ ông. Một người có phước thì người trong cả khu vực đều 

được phước, đều được hưởng thụ, đây là việc làm đúng. Dứt 

khoát không phải vì một nhà, vì một đoàn thể nhỏ của bạn là 

không đúng, mà phải đối với cả xã hội, đối với tất cả chúng 

sanh toàn tâm toàn lực dâng hiến. Phước báo về sau của ông 

là bất khả tư nghì. Đây là xuất phát từ nội tâm của ông. Ông 

làm đến thấu tình đạt lý, làm được vô cùng hoan hỷ. 

Làm  người  cần  phải  có  tâm  đại  Bồ  Đề,  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng  sanh  khổ  nạn.  Nếu  như  có  mảy  may  tâm  muốn 

266 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chiếm  phần  hơn  của  chúng  sanh  thì  phạm  vào  giới  trộm 

cắp.  Trộm  cắp  gọi  là  “không  cho  mà  lấy”.  Ngày  nay  ở 

Singapore,  chúng  ta  đoàn  kết  các  tôn  giáo  khác  nhau, 

chủng  tộc  khác  nhau,  được  người  trên  toàn  thế  giới  tán 

thán. Chúng ta có phải vì mong cầu những lời tán thán này 

mà làm hay không? Không phải. Bạn tán thán cũng tốt, bạn 

phỉ báng  cũng tốt,  chẳng liên quan đến ta.  Ta  chỉ  cần  cân 

nhắc tỉ  mỉ sự việc này  có nên làm  hay  không.  Tiêu chuẩn 

của  cân  nhắc  là  “ổn  định,  hòa  bình,  phồn  vinh,  hạnh 

phúc”,  đối với xã  hội, đối với thế giới này,  có tương  ưng 

với mấy điều kiện này hay không? Nếu như tương ưng thì 

phải nên làm,  không  tương ưng  chúng ta  dứt khoát không 

được phép làm. Đây là một tiêu chuẩn để cân nhắc. 

Chúng  ta  ngày  nay  nhìn  thấy  thế  giới  sắp  gặp  tai  nạn 

lớn.  Dấu  hiệu  của  loại  tai  nạn  này,  người  có  trí  tuệ,  nhà 

chính trị, nhà khoa học, trong các ngành các nghề trên toàn 

thế giới đều có thể cảm giác thấy rất sâu sắc, nhưng không 

có biện pháp giải quyết vấn đề này. Tôi đã nghĩ rất nhiều, 

nguyên nhân do đâu vậy? Nguyên nhân là do giáo dục thất 

bại, giáo dục thánh hiền hoàn toàn mất hết rồi. Trung Quốc 

đem giáo dục thánh hiền bỏ hết, phương tây đem giáo dục 

tôn  giáo  bỏ  hết,  họ  không  còn  tin  lời  trong  Kinh  Thánh 

nữa, họ tuyên bố thượng đế đã chết rồi, vậy có nguy không 

chứ?  Cho  nên  thế  gian  này  có  tai  nạn.  Giáo  dục  gia  đình 

không  còn  nữa,  giáo  dục  nhà  trường  không  còn  nữa,  giáo 

dục xã hội cũng không còn, giáo dục tôn giáo cũng phá sản 

rồi,  vậy  chúng  ta  phải  làm  sao?  Chúng  ta  ngày  nay  liên 

hiệp tôn giáo, đoàn kết tất cả tôn giáo, chúng ta giúp đỡ họ, 

nhắc nhở họ, chúng ta nhất định phải coi trọng giáo dục tôn 

giáo.  Không  nên  cứ  ở  trên  nghi  thức  tôn  giáo  mà  làm,  có 

nghi thức mà không có giáo dục thì người ta nói chúng ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

267 

là mê tín. Cần phải khôi phục giáo dục tôn giáo để đoàn kết 

chủng tộc, bù đắp giáo dục thánh hiền. Đại chúng đã quên 

hết nó rồi, hãy từ chỗ này mà khôi phục, mà nhắc nhở. Chỉ 

có  thật  sự  khôi  phục  giáo  dục  thánh  hiền  thì  thế  gian  này 

mới có thể tránh khỏi tai nạn. 

Tâm  lượng  của  chúng  ta  nhất  định  phải  lớn,  không  nên 

chỉ vì bản thân. Chúng ta ngày nay giúp đỡ những tôn giáo 

khác, giúp đỡ những chủng tộc khác, giúp đỡ những quốc gia 

khác,  thì  tâm  này  lập  tức  liền  không  vui.  Thế  gian  này  của 

chúng  ta  phải  cùng  đến  chỗ  chết,  cuối  cùng  là  hủy  diệt,  tại 

sao vậy? Bạn chỉ quan tâm bản thân, không quan tâm người 

khác. Toàn thế giới những nơi khác đều hủy diệt cả, chỗ của 

bạn  đây  sẽ  giữ  vững  được  sao?  Thế  giới  này  giống  như  cơ 

thể của chúng ta vậy, chúng ta là phần đầu, nếu như toàn thân 

đều  thối  rữa  hết  thì  cái  đầu  này  của  chúng  ta  có  thể  sống 

được  không?  Phật  nói  với  chúng  ta:  “Tận  hư  không  khắp 

pháp  giới,  tất  cả  chúng  sanh  là  một  pháp  thân”.  Cho  nên, 

Kinh điển thường nói: “Tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”, 

đạo lý là ở chỗ này. 

Chúng ta dứt khoát không nên chỉ quan tâm bản thân, mà 

phải quan tâm đến cả đại cục. Đại cục là toàn thế giới. Khởi 

tâm động niệm hãy nghĩ vì toàn thế giới, cả thế giới hòa bình, 

xã hội ổn định thì mọi người chúng ta đều được phước. Nơi 

nào có tai nạn cũng đều có liên quan mật thiết với chúng ta. 

Chúng ta muốn trốn tránh không phải là việc dễ dàng, bất kể 

là  nói  trên  lý  luận  hay  trên  hiện  thực  đều  không  thể  được. 

Cho nên, ngày nay toàn thế giới là một thể, chúng ta phải có 

tầm nhìn vĩ mô, phải có trí tuệ chân thật. 

Kinh  văn: “Phục  thứ  long  vương,  nhược  ly  thâu  đạo, 

tức đắc thập chủng khả bảo tín pháp”. 

268 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Bảo”  là  giữ  gìn,  không  để  bị  mất.  Mười  loại  bảo  tín 

pháp này, phía trước loại thứ nhất đã giới thiệu qua với quí vị 

rồi.  Loại  thứ  nhất  là  tiền  của  đầy  kho,  không  bị  vua,  giặc, 

nước, lửa và con phá hại làm cho phá sản. 

• Thứ hai: “Đa nhân ái niệm” 



Không trộm cắp giống như không sát sanh đã nói ở phía 

trước, đều là thuộc về bố thí vô úy, hay nói cách khác, khiến 

tất cả chúng sanh xa lìa sợ hãi lo lắng. Người thế gian thường 

nói “của đừng phơi ra”, tiền tài của bạn người khác biết, họ 

sẽ  khởi  ác  niệm  đến  trộm  cắp  của  bạn,  hoặc  giả  đến  cướp 

đoạt  của  bạn.  Nếu  như  người  này  là  người  trì  giới,  bạn  có 

tiền  của  nhiều,  cho  dù  họ  nhìn  thấy  rồi,  biết  rồi  nhưng  họ 

cũng  không  động  tâm,  không  khởi  ác  niệm.  Bạn  có  thể  rất 

yên tâm, có thể rất an toàn, cho nên đây là thuộc về bố thí vô 

úy. Bố thí vô úy nhất định được “đa nhân ái niệm”, ở trong 

thế gian  này  bạn  sẽ được  rất  nhiều  người  ủng hộ,  rất nhiều 

người quan tâm. Đây là quả báo rất thù thắng. 

• Thứ ba: “Nhân bất khi phụ” 



Nghiệp nhân quả báo này chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 

Ta không ức hiếp người thì sẽ không có người nào ức hiếp ta. 

Ta không ức hiếp người mà vẫn có người khác ức hiếp ta, đó 

là do  ác nghiệp đã tạo trong đời quá  khứ.  Dứt  khoát không 

thể nói: “Tôi hành thiện, tại sao vẫn bị gặp phải điều không 

tốt  như  vậy?”.  Đây  là  tiêu  nghiệp  chướng.  Sau  khi  nghiệp 

chướng của bạn tiêu hết rồi, thì quả thiện của bạn nhất định 

sẽ hiện tiền, cho nên bạn phải có tín tâm. 

Bạn phải có tín tâm  đối với mười loại khả bảo tín pháp 

này,  đối  với thánh giáo dứt khoát không có nghi  ngờ. Phần 

trước, tổng cương lĩnh mà Phật nói với chúng ta: “Một người 

tâm thiện, tư tưởng thiện, hành vi thiện, nhất định được chư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

269 

Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  phù  hộ”.  Cho  dù  gặp 

phải  khổ  nạn  cũng  không  cần  sợ  hãi.  Khổ  nạn  không  quan 

trọng, gặp phải tai nạn hiện tiền, tự mình tin tưởng sâu sắc là 

Phật, Bồ Tát đang quan tâm, đây chỉ là tiêu nghiệp chướng 

mà thôi. Nghiệp chướng đời nay và đời quá khứ đã tạo, ngay 

tại đây đều trả hết rồi. Dứt khoát không được có mảy may ý 

nghĩ oán trời trách người. Nếu như có ý nghĩ này hiện tiền, 

không  những  nghiệp  chướng  không  thể  tiêu  được  mà  còn 

tăng trưởng thêm. 

Chúng ta học Phật, đây là điều rất khó khăn. Trong Kinh 

Phật  thường  nói:  “Thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó 

nghe”. Cơ duyên như vậy là “trăm ngàn muôn kiếp khó gặp 

được”, đây là lời chân thật, không phải giả dối, thật không 

dễ gì gặp được! Sau khi gặp được, chúng ta nhất định phải 

quí  trọng,  nhất  định  phải  khắc  phục  tập  khí  phiền  não  của 

mình, biết cơ hội này không phải dễ gì có thể gặp được. Cư 

sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói:  “Một  ngày  hy  hữu  khó  gặp  từ  vô 

lượng kiếp đến nay”, hay nói cách khác, vô lượng kiếp mới 

gặp được một lần, đâu có dễ dàng như vậy. Thật sự hiểu rõ 

đạo  lý  này  thì  tập  khí  phiền  não  thế  nào  đi  nữa  cũng  phải 

khắc phục. Chúng ta phải biết, nếu không khắc phục tập khí 

phiền  não  này  thì  về  sau  lại  phải  chịu  khổ  vô  lượng  kiếp, 

chịu  khổ  trong  sáu  cõi  luân  hồi.  Đây  không  phải  là  người 

thông minh, không phải là người giác ngộ, trong Kinh Phật 

gọi là “nhất xiển đề”. Nhất xiển đề là không có thiện căn, 

không biết giác ngộ, gặp được rồi, khoảnh khắc ngẫu nhiên 

giống như tia lửa điện, tia chớp vậy, xẹt một cái lập tức liền 

tắt, lại thối chuyển, lại lui sụt rồi. Loại tình trạng  này, loại 

người này quả là nhiều vô cùng. Ngay trước mắt chúng ta, 

trong  một  vạn  người  niệm  Phật  đã  có  chín  ngàn  chín  trăm 

người là thuộc vào loại này. Cho nên, lão sư Lý thường nói: 

270 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Một  vạn  người  niệm  Phật,  thật  sự  vãng  sanh  chỉ  vài  ba 

người”. Vài ba người đó là ai vậy? Là người thật sự hiểu rõ 

rồi, thật sự không muốn tạo sanh tử luân hồi nữa. Cố gắng 

khắc  phục  tập  khí  phiền  não,  tham-sân-si-mạn  của  chính 

mình,  thì  đời  này  chúng  ta  thành  công  rồi,  thành  tựu  rồi. 

Điều này chúng ta nhất định phải hiểu rõ. 

Nếu như chúng ta không thể khắc phục tập khí phiền não, 

vẫn đọa lạc ở trong tham-sân-si-mạn, thì chúng ta tương lai 

nhất  định  vẫn  là  vô  lượng  kiếp  sanh  tử  luân  hồi.  Cho  nên 

phải biết sự việc này thật là đáng sợ. Biết sự việc này đáng 

sợ, thì đối với danh vọng, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần phải 

giữ  khoảng  cách,  càng  xa  càng  tốt,  không  nên  đến  gần  nó. 

Bản thân bạn không có công phu, không có định lực, không 

có  trí  tuệ,  bạn  vừa  đến  gần  thì phiền  não  của  bạn  liền khởi 

hiện hành. Cho nên, đại đức xưa xây đạo tràng, tại sao xây 

dựng ở nơi núi sâu, nơi không có dấu chân người? Tức là để 

bạn không thuận tiện. Hiện tại thì giao thông thuận tiện, cho 

nên  chỉ  có  tự  mình  thật  sự  phát  tâm  quan  tâm  chính  mình, 

người khác muốn giúp đỡ cũng không thể giúp được, chỉ có 

bản thân phải biết viễn ly. Phương pháp viễn ly là: “Không 

cần  thiết  thì  không đến gần, không  cần thiết thì  bớt  chuyện 

trò, niệm Phật nhiều, đọc, tụng Kinh điển nhiều”, ta chỉ dùng 

phương  pháp  này.  Bồ  Tát  Giác  Minh  Diệu  Hạnh  chỉ  dạy 

chúng ta:  

“Bớt nói một câu chuyện 

Niệm nhiều một câu Phật 

Đánh chết được vọng niệm 

Pháp thân ông hiện lộ”. 

Đây  là  một  bài  kệ  ở  trong  Tây  Phương  Xác  Chỉ.  Nếu 

chúng ta không thật làm như vậy, thì chúng ta có năng lực gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

271 

khi ở trong cảnh giới mà không bị ô nhiễm chứ? Đó là công 

phu thật, ở trong cảnh giới ngũ dục, lục trần mà thật sự thân 

tâm bất nhiễm, đây là người thành tựu công phu tịnh nghiệp. 

Trong mười tông phái lớn thì Tịnh Độ tông và Mật tông 

đều là tu tâm thanh tịnh. Chúng ta cần phải hiểu được, Mật 

tông  là  thượng  thượng  thừa  tâm  thanh  tịnh,  Tịnh  Độ  thì  là 

thượng, trung, hạ đều có. Người bình thường không thể học 

Mật tông được. Mật tông là không lìa danh vọng lợi dưỡng, 

ngũ dục  lục trần,  ở  trong đó đạt được  tâm  thanh tịnh,  được 

chắc chắn không bị ô nhiễm, đây là công phu thật. Cho nên, 

người bình thường học Mật, nếu như không có công phu thật 

này thì ắt đọa địa ngục. Mật tông chỉ có hai kết quả. Một là 

thành Phật, hai là đọa địa ngục, không có khoảng giữa. Tịnh 

Độ  tông  thì  thù  thắng  hơn.  Đối  với  chúng  ta,  phàm  phu 

không có công phu thì chỗ hay thù thắng của Tịnh Độ là xa 

lìa ngũ dục, lục trần, không tiếp xúc, như vậy thì mới có thể 

giữ mình được, đạo lý này nhất định phải biết. Chúng ta có 

thể xa lìa, chư Phật hoan hỷ, thiện thần ủng hộ, nhiều người 

yêu mến, người không ức hiếp. 

• Thứ tư: “Thập phương tán mỹ” 



Ai khen ngợi bạn vậy? Chư Phật Như Lai mười phương, 

pháp thân Đại Sĩ mười phương khen ngợi bạn, rất hiếm có. 

Bạn  có  thể  khắc  phục  tập  khí  phiền  não  của  mình,  đây  là 

công phu thật. 

• Thứ năm: “Bất ưu tổn hại” 



Quả thật mà nói, mặc dù người khác đến làm tổn hại, bạn 

cũng  không  lo  buồn.  Giống  như  người  vãng  sanh  gần  đây 

nhất của chúng ta là Lý Tú Cầm - Phó lâm trưởng của Cư Sĩ 

Lâm. Tôi nghe nói, bà mở một cửa tiệm nhỏ, có một số học 

sinh nhỏ đến cửa tiệm bà lấy trộm đồ, bà nhìn thấy rồi liền 

272 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gọi  chúng  lại  hỏi:  “Đủ  chưa,  còn  cần  nữa  không?  Cứ  lấy 

thoải  mái,  không  lo  tổn  hại”.  Bà  con  xóm  giềng  đều  cảm 

động. Khi bà vãng sanh, người trong xóm giềng, cả một đoàn 

đều đưa tiễn bà. Không những không trộm cắp  mà lại hoan 

hỷ  bố  thí,  đây  là  tấm  gương  tốt  cho  việc  tu  hành  thời  Mạt 

Pháp của chúng ta. Chúng ta tổn hại không bao nhiêu, nhưng 

họ  cần  mà  lại  không  có  tiền,  chúng  ta  phải  nên  giúp  đỡ, 

không quở trách họ, dùng tâm tốt đối xử với họ, cảm hóa họ. 

Đây là Bồ Tát giáo hóa chúng sanh. 

• Thứ sáu: “Thiện danh lưu bố” 



Đại  chúng  xã  hội  đều  tán  thán  bạn  là  người  tốt,  bạn  là 

người thiện. Bạn là người tốt, người thiện thì ngay cả người 

ác cũng sẽ không đến xâm phạm bạn, người ác cũng sẽ yêu 

thương bạn, đây là đức hạnh của bạn chiêu cảm. 

• Thứ bảy: “Xử chúng vô úy” 



“Chúng” là đoàn thể. Bất kể là ở trong đoàn thể nào, bạn 

đều rất thong dong, đều rất tự tại. Những người nào sống với 

“chúng” thân tâm bất an vậy? Đó là người tạo tác nghiệp bất 

thiện. Người tạo tác nghiệp bất thiện thân tâm không yên ổn, 

đó gọi là nội tâm có áy náy. Có lỗi với Phật Bồ Tát, có lỗi 

với Tổ sư đại đức, có lỗi với những hộ pháp, người này trong 

tâm cảm thấy áy náy, cho nên ở trong đoàn thể họ mới biểu 

hiện thần sắc bất an. Nếu như thật sự làm được “ngẩng lên 

không  phụ  với  trời,  cúi  xuống  không  thẹn  với  đất”,  thì  là 

người thông minh chánh trực, dứt khoát không có một mảy 

may  ý  nghĩ  hại  người  khác.  Không  những  không  được  hại 

người, ngay cả động vật nhỏ cũng không được hại. Mỗi ngày, 

trong  nhà  của  chúng  ta  có  lẽ  sẽ  có  những  côn  trùng  như 

muỗi, ruồi, kiến, v.v… chúng ta tuyệt đối không làm tổn hại 

chúng.  Biết  chúng  chỉ  đến  để  tìm  ăn,  không  phải  vì  cái  gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

273 

khác. Chúng đến tìm ăn, giống như chúng ta vậy, mỗi ngày 

làm  việc  kiếm  sống  thì  có  tội  gì  chứ?  Chúng  ta  nhìn  thấy 

tuyệt đối không nên sát hại, phải nên cảm thông. Tổ sư đại 

đức nhà Phật dạy chúng ta, đạo tràng phải giữ gìn gọn gàng 

sạch sẽ thì những động vật nhỏ này tự nhiên sẽ bớt đi. Chúng 

thường đến những chỗ dơ bẩn bừa bãi, giữ gìn gọn gàng sạch 

sẽ thì sẽ không có. Buổi tối, nếu như có muỗi đến quấy rầy, 

chúng  ta  có  thể  tắt  hết  đèn  ở  trong  phòng  và  mở  cửa  ra, 

chúng sẽ bay ra bên ngoài.  Những động vật nhỏ này thường 

bay đến chỗ có ánh sáng, cho nên có rất nhiều người không 

hiểu,  thắp  đèn  ở  trong  phòng,  bên  ngoài  thì  không  có  đèn, 

ánh sáng ở trong phòng thì mạnh, nếu như chúng ta mở cửa 

ra  thì  nó  sẽ  bay  vào.  Bạn  không  nhất  định  phải  bắt  giết 

chúng,  bạn  có  tâm  từ  bi,  có  thiện  ý,  thì  động  vật  nhỏ  cũng 

thấu tình đạt lý, nó sẽ không đến quấy nhiễu bạn. 

Chúng ta biết, Ấn Quang Đại Sư là Bồ Tát Đại Thế Chí 

tái lai. Năm xưa, phòng của Ngài ở cũng có muỗi, cũng có 

bọ chét. Phật dạy tuyệt đối không được sát sanh, thị giả của 

Ngài  muốn  thanh  lý  giúp  Ngài  nên  bắt  chúng  lại  nuôi  ở 

trong cái ống tre nhỏ, hoặc giả đem thả ra bên ngoài. Ấn Tổ 

nói với thị giả: “Không cần, cứ để chúng ở đây, cảnh giác 

chính  mình”.  Tại  sao  vậy?  Do  đức  hạnh  của  bản  thân  ta 

không  đủ,  không  thể  cảm  hóa  nó.  Ta  nhìn  thấy  có  những 

động vật nhỏ này ở đó thì có thể sinh tâm hổ thẹn. Ta xem 

chúng  giống  như  thầy  vậy,  từng  giây  từng  phút  nhắc  nhở 

mình,  tự  mình  phải  nghiêm  túc  soi  lại,  sửa  chữa  lỗi  lầm. 

Quả nhiên sau 70 tuổi, bất kể Tổ sư sống ở nơi nào, kể  cả 

nơi có rất nhiều những động vật nhỏ này, chỉ cần bản thân 

Ngài  đến  nơi  đây  trú  ngụ  lại  mấy  đêm  thì  một  con  cũng 

không có. Người ta nói những động vật nhỏ này di dời  rồi 

(tức là dọn nhà rồi). Đức hạnh có thể cảm động những động 

274 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vật  nhỏ  này,  thì  sao  không  thể  cảm  động  người  được? 

Người  là  tối  linh  trong  vạn  vật,  chúng  ta  không  thể  cảm 

động  được  người  là  vì  chúng  ta  không  có  đức  hạnh.  Cho 

nên, tiến đức tu nghiệp là việc đại sự làm người của chúng 

ta, chúng ta không thể không biết. 

• Thứ tám: “Tài mạng sắc lực an lạc, an lạc biện tài, 



cụ túc vô khuyết” 

Tài là tiền của của bạn. Mạng là thọ mạng. Sắc lực, hiện 

nay gọi là khỏe mạnh. Ba thứ này đều là những thứ mà tất cả 

chúng sanh mong cầu. Tiền của không cần nhiều, đủ dùng là 

tốt rồi. Cho nên, không chỉ là Phật pháp mà bất kỳ một tôn 

giáo  nào,  thậm  chí  là  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền  đều 

dạy  chúng  ta:  “Biết  đủ  thường  vui,  biết  đủ  là  giàu”.  Bạn 

thấy,  Phật  thành  Phật,  điều  kiện  Phật  thành  Phật  là  gì  vậy? 

Biết đủ. Biết đủ mới có thể thành Phật, không biết đủ không 

thể thành Phật. Cho nên, hậu bổ Phật đều trụ ở cõi trời tri túc. 

Trời Đâu Suất chính là trời tri túc. Họ ở nơi đó chính là đại 

biểu  cho  biết  đủ.  Biết  đủ  mới  là  viên  mãn,  viên  mãn  liền 

thành Phật. Người không biết đủ thì giàu có đi nữa họ cũng 

là  bần  cùng.  Người  biết  đủ  thì  đi  ăn  xin  họ  cũng  viên  mãn 

rồi. Từ đó cho thấy, kiết hung họa phước đều gắn liền trong 

khoảng  một  niệm,  tùy  theo cách nghĩ  của  bạn thế  nào. Một 

niệm  giác ngộ  rồi  thì  phàm  phu  làm  Phật,  một niệm  mê  thì 

liền vĩnh viễn đọa ác đạo, đây là điều chúng ta cần phải hiểu 

rõ, phải sáng tỏ. Cho nên Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, bản 

Kinh  nhỏ  này  chúng  ta  nhất  định  phải  học  thuộc.  Đương 

nhiên tốt nhất là có thể thuộc lòng, mỗi ngày thọ trì làm phụ 

trợ cho tu Tịnh Độ của chúng ta. Tổ Sư thường nói: “Pháp 

môn Tịnh Độ chánh - trợ song tu”. Chúng ta dựa vào Kinh 

Vô Lượng Thọ, dựa vào lục tự hồng danh, đây là chánh tu. 

Dùng Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo mỗi ngày kiểm điểm tư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

275 

tưởng, thân tâm của chúng ta, đây là trợ tu. Chánh - trợ song 

tu thì chắc chắn thành tựu. 

Hôm qua, lần đầu tiên Tịnh Tông Học Hội Úc Châu chủ 

trì tổ chức buổi gặp gỡ giao lưu với dân địa phương. Trước 

đây chưa hề có kinh nghiệm này, nhưng tóm lại, buổi gặp gỡ 

xem  như  rất  thành  công,  mọi  người  chúng  ta  đều  rất  thỏa 

mãn. Khách mời có chính phủ liên bang, chính phủ bang và 

quan  chức ủy  viên chính  phủ  địa phương  sở  tại,  còn  có đại 

biểu của các tôn giáo. Mọi người nhìn thấy trong lòng đều rất 

hoan hỷ, những gì tôi nghe được đều là lời tán thán, đây là 

một sự khởi đầu rất tốt. 

Khoa học kỹ thuật phát triển, giao thông thuận tiện, quả 

địa  cầu  này  quả  thật  đúng  là  trở  thành  “thôn  địa  cầu”.  Mọi 

người cùng sống trong một thôn trang, thì quan hệ giữa con 

người  với  nhau  tự  nhiên  sẽ  mật  thiết.  Chỉ  có  qua  lại,  hiểu 

nhau chúng ta mới có thể cùng tồn tại hòa bình tại khu vực 

này.  Nếu  như  hai  bên  không  qua  lại,  giống  như  trước  đây 

giao  thông  không  thuận  tiện,  thông  tin  không  cập  nhật,  tin 

tức truyền đi vô cùng chậm chạp, khó khăn, núi, sông, biển 

lớn cách trở, thì tự nhiên sẽ dẫn đến nghi ngờ lẫn nhau. Bởi 

do nghi ngờ nên dẫn đến rất nhiều sự hiểu lầm, nghiêm trọng 

hơn nữa là dẫn đến chiến tranh. Cho nên, thiên tai nhân họa 

đều  là  từ  trong  tham-sân-si-mạn-nghi-tà  kiến  sinh  ra,  nhà 

Phật  gọi  là  kiến  tư  phiền  não,  không  chỉ  là  tai  nạn  do  con 

người,  mà  tai  họa  tự  nhiên  cũng  khởi  đầu  từ  đó.  Phật  dạy 

chúng ta: “Tức diệt tham-sân-si, cần tu giới-định-huệ”. Đem 

nhân duyên bất thiện dứt sạch, thì quả báo bất thiện tự nhiên 

sẽ không còn, đạo lý này người thế gian thật không dễ gì thể 

hội được. 

Khoa học kỹ thuật càng phát triển thì người thế gian đối 

với thần quyền càng ngày càng lợt lạt, đây là một vấn đề rất 

276 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nghiêm  trọng.  Có  quỷ  thần  tồn  tại  hay  không  vậy?  Đáp  án 

khẳng định là có. Quỷ thần có quyền lực can thiệp chúng ta 

hay không? Điều này không thể hoàn toàn khẳng định. Trong 

Kinh Phật nói, quỷ thần không có quyền can thiệp chúng ta, 

quỷ thần cũng là một loại chúng sanh. Vì vậy kiết hung họa 

phước là do bản thân chúng ta tạo tác nghiệp thiện ác chiêu 

cảm nên, đây là sự thật, đây là trong Kinh điển Phật nói lời 

chân  thật  với  chúng  ta.  Quỷ  thần  cùng  lắm  chẳng  qua  là 

ngoại  duyên  mà  thôi,  giống  người  chấp  hành  pháp  luật  ở 

trong xã hội này của chúng ta như thẩm phán, thám tử, cảnh 

sát. Nhân dân không phạm tội họ không có quyền can thiệp, 

bạn  có  phạm  tội  thì  họ  mới  can  thiệp  đến  bạn.  Trong  quỷ 

thần cũng có một loại chấp hành pháp luật tương tự như tình 

trạng này. Cho nên khoa học kỹ thuật phát triển thì phủ định 

có quỷ thần, đây là quan niệm sai lầm. Chúng ta khẳng định 

họ có tồn tại, nhưng chúng ta cũng khẳng định kiết hung họa 

phước là do nghiệp thiện ác chiêu cảm. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thế  Tôn  ở  trong  Kinh 

điển chỉ dạy chúng ta, nơi này là một nơi rất tốt, thuần thiện 

không có ác. Tại sao nơi đó lại tốt như vậy? Vì người ở nơi 

đó  không  có  làm  ác,  không  những  không  có  tạo  tác  ác 

nghiệp, mà khởi ác niệm cũng không có, cho nên gọi là Thế 

giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc cũng không phải do Phật Bồ 

Tát  tạo  nên,  mà  là  do  nghiệp  lực  của  đại  chúng  chiêu  cảm 

nên, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Có thể đem Thế giới 

Ta Bà biến thành Thế giới Cực Lạc được không? Khẳng định 

là có thể được, chỉ cần mỗi một người trong thế gian này đều 

có thể hồi tâm hướng thiện. 

Trong Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, Phật có một đoạn 

khai  thị  vô  cùng  quan  trọng,  đoạn  này  ở  trang  thứ  năm 

trong  bản  Kinh  nhỏ  này  của  chúng  ta.  Đoạn  lớn  này  là: 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

277 

“Long  vương  đương  tri,  Bồ  Tát  hữu  nhất  pháp  năng 

đoạn nhất thiết chư ác đạo khổ”. “Nhất thiết chư ác đạo”, 

ngoài ba đường ác ra, ba đường thiện nếu so với pháp giới 

tứ thánh thì đó cũng là đường ác. Pháp giới tứ thánh nếu so 

với  Nhất  Chân  pháp  giới  thì  vẫn  là  đường  ác.  Từ  đó  cho 

thấy,  từ  phương  diện  tương  đối  mà  nói,  mười  pháp  giới 

cũng là ác đạo, ở trong đây đều khổ. Quí vị đều biết, Phật ở 

trong Kinh nói chúng ta: “Ở trong sáu cõi có khổ khổ, hoại 

khổ,  hành  khổ”,  trong  Kinh  Đại  thừa  thường  nói:  “Tam 

giới  đều  khổ”.  Pháp  giới  tứ  thánh,  A  La  Hán,  Bích  Chi 

Phật, Bồ Tát có khổ hay không? Có khổ, vì họ chưa minh 

tâm  kiến tánh, hay  nói cách khác, vô  minh phiền não  một 

phẩm  cũng  chưa  phá,  do  đó  họ  có  khổ.  Phá  một  phẩm  vô 

minh,  chứng  một  phần  pháp  thân,  thoát  khỏi  thập  pháp 

giới, làm Bồ Tát đồng sanh tánh với chư Phật Như Lai, vậy 

mới thật sự gọi là lìa khổ được vui. Cho nên chỗ này nói: 

“Nhất  thiết  chư  ác  đạo”  là  đem  mười  pháp  giới  thảy  đều 

bao gồm trong đó cả. 

Bồ Tát có một pháp này, chúng ta cần phải chú ý: “Hà 

đẵng  vi  nhất?  Vị  ư  trú  dạ  thường  niệm,  tư  duy,  quan  sát 

thiện pháp”. Điều này quan trọng. Nếu chúng ta muốn thoát 

khỏi lục đạo luân hồi, thoát khỏi thập pháp giới, thì đoạn khai 

thị này là quan trọng không gì sánh bằng. “Thiện pháp” nói ở 

đây là thông suốt đến phía trên, tức là ngày đêm thường niệm 

thiện pháp, tư duy thiện pháp, quan sát thiện pháp. Ngày đêm 

là dứt khoát không được gián đoạn. Thường niệm thiện pháp 

là tâm của bạn thiện. Chúng ta tu tâm thế nào? Tư duy thiện 

pháp,  chúng  ta  ngày  nay  gọi  là  tư  tưởng,  khởi  tâm  động 

niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  đều  là  thiện  pháp,  dứt  khoát 

không được rơi vào trong ác pháp. Quan sát là hành vi, quan 

sát chính mình, quan sát tất cả chúng sanh. Quan sát này là 

278 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiều  phương diện, sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu trần  đều 

gọi là quan sát, đều là thiện pháp. 

“Lệnh chư thiện pháp, niệm niệm tăng trưởng”. Đây là 

tu  hành,  đây  là  công  phu.  Câu  nói  dưới  đây  vô  cùng  quan 

trọng: “Bất dung hào phân bất thiện gián tạp”. Chúng ta tu 

hành  nhiều  năm  nhiều  tháng  mà  không  thu  được  hiệu  quả, 

công  phu  không  tiến  bộ,  gọi  là  công  phu  không  đắc  lực. 

Nguyên nhân do đâu vậy? Chính là xen tạp ác pháp vào trong 

đó, xen tạp bất thiện. Cho nên câu nói này rất quan trọng, có 

thể thành tựu hay không mấu chốt ở một câu này. Nếu như 

còn xen tạp bất thiện thì khó thành tựu rồi. Trong xen tạp bất 

thiện, một điểm quan trọng nhất chính là tự tư tự lợi, đây là 

gốc bệnh của chúng ta. Chúng ta học Phật, không phải ngày 

nay mới bắt đầu, mà đã tu học vô lượng kiếp rồi. Tu học vô 

lượng kiếp mà ngày nay vẫn thành ra như thế này là nguyên 

nhân gì vậy? Là vì ở trong tu học tất cả thiện pháp còn xen 

tạp bất thiện. Chúng ta đã tìm được nguyên nhân rồi, nếu như 

có thể đem nguyên nhân này trừ bỏ, thì ngay trong đời này 

chúng ta chắc chắn thành tựu. Trừ bỏ nguyên nhân này chính 

là tu hành chân chánh, khắc phục tập khí phiền não của mình, 

chúng ta hạ công phu ngay chỗ này. Công phu này làm thành 

công rồi, thì sẽ có hiệu quả như đoạn Kinh văn dưới đây nói: 

“Thị  tức  năng  lệnh,  chư  ác  vĩnh  đoạn,  thiện  pháp  viên 

mãn, thường đắc thân cận chư Phật Bồ Tát cập dư thánh 

chúng”. Lời này là chân thật, không có một chút hư dối, chỉ 

cần “chư ác vĩnh đoạn, thiện pháp viên mãn” thì vô lượng 

vô biên chư Phật Bồ Tát liền hiện tiền. 

“Cập  dư  thánh  chúng”  là  chỉ  Bích  Chi  Phật  và  A  La 

Hán, những thánh chúng này thị hiện đủ loại, ứng hóa thân 

khác nhau. Vậy thì, “chư Phật Bồ Tát cập dư thánh chúng” ở 

đâu vậy? Là ngay trước mắt chúng ta. Tất cả người, tất cả sự, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

279 

tất cả vạn vật mà chúng ta ngày nay tiếp xúc được, không có 

gì không phải chư Phật Bồ Tát hóa hiện, và hoàn toàn tương 

đồng với cảnh giới mà Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham vấn 

trong Kinh Hoa Nghiêm. Chúng ta không nhìn thấy là bởi vì 

xen tạp bất thiện quá nhiều, sáu căn bị xáo trộn, mắt nhìn mà 

không  thấy,  tai  nghe  mà  không  nghe,  chúng  ta  bị  lỗi  ở  chỗ 

này. Không phải chư Phật Bồ Tát không hiện tiền, chư Phật 

Bồ  Tát  hằng  luôn  hiện  tiền  xưa  nay  chưa  hề  gián  đoạn. 

Chúng ta cần phải trừ bỏ cái che lấp trong con mắt của mình, 

người hiện nay nói đục thủy tinh thể, đem cái này bỏ hết thì 

bạn liền nhìn thấy ngay, bạn cũng có thể nghe thấy, bạn cũng 

có thể tiếp xúc được ngay. 

Thiện pháp, ác pháp làm thế nào phân biệt? Phật cũng nói 

cho chúng ta biết: “Vị nhân thiên nhân”. Tuy bạn chưa ra 

khỏi lục đạo nhưng đời sau có thể vẫn được thân người, được 

thân trời, đây là việc tốt, bạn không đọa ba đường ác. Thậm 

chí là thoát khỏi lục đạo luân hồi, bạn được thân A La Hán, 

thân Bồ Tát, thân Phật. Đây gọi là thiện pháp. Hay nói cách 

khác, bạn đời sau ngay cả thân trời, người còn không thể có 

được, thì pháp này là bất thiện. 

Trong  Kinh  Phật  nói  cho  chúng  ta  biết:  “Bỏn  xẻn 

được thân ngạ quỷ; sân hận, đố kỵ được thân địa ngục; 

ngu  si  được  thân  súc  sanh;  ngạo  mạn  được  thân  A  Tu 

La”.  Những  thân  này  không  tốt,  thân  bất  thiện  đều  do 

nghiệp nhân bất thiện tạo thành. Tiêu chuẩn của thiện ác, 

Phật đã nói rõ ra với chúng ta rồi. Đây không phải là học 

thuyết  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  cũng  không  phải  là  ý 

của Ngài, mà là chân tướng sự thật. Những điều Phật nói 

đều là chân tướng sự thật. Thiện và ác, Phật quy nạp thành 

mười điều. Thiện pháp này chính là thập thiện nghiệp đạo. 

Mặt  trái  của  thập  thiện  nghiệp  đạo  chính  là  thập  ác 

280 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nghiệp,  quả  báo  của  thập  ác  nghiệp  là  tam  đồ:  địa  ngục, 

ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  muốn  nâng 

cao cảnh giới của mình, không có gì khác là chỉ chuyển ác 

thành  thiện  mà  thôi.  Chúng  ta  nhất  định  phải  làm  được 

vĩnh ly sát sanh. Không những đối với tất cả động vật nhỏ 

như muỗi, kiến… cũng không sát hại, mà ngay cả ý nghĩ 

sát  hại  tất  cả  chúng  sanh  cũng  phải  đem  nó  dứt  sạch.  Ta 

không  sát  hại  tất  cả  chúng  sanh,  nhưng  ý  nghĩ  sát  hại 

chúng sanh vẫn  còn, vậy  tức là bạn xen  tạp bất thiện.  Ta 

không  trộm  cắp  nữa,  nhưng  ý  nghĩ  trộm  cắp  vẫn  còn,  thì 

bạn cũng xen tạp bất thiện. Trộm  cắp thì tôi đã giảng rất 

nhiều rồi, có ý nghĩ chiếm phần lợi của người khác đều là 

trộm  cắp,  cho  nên  nhất  định  phải  tu  bố  thí,  phải  nguyện 

giúp đỡ người khác. 

Tà  dâm  cũng  là  phiền  não  nghiêm  trọng  của  tất  cả 

chúng  sanh.  Trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Nghiệp  nhân 

thọ sanh trong sáu cõi chính là dâm dục”, dâm dục không 

đoạn  thì  chắc  chắn  không  thể  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi. 

Chúng ta ở trong sáu cõi quá lâu rồi, quá khổ rồi. Nếu như 

không muốn tạo sáu cõi luân hồi nữa, thì nghiệp nhân căn 

bản  của  sáu  cõi  luân  hồi  này  không  thể  không  đoạn. 

Nghiệp nhân của vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

là  niệm  Phật,  gọi  là  “niệm  bất  nhất  bất  sanh  Tịnh  Độ”, 

muốn sanh Tịnh Độ nhất định phải một lòng chuyên niệm, 

“tức diệt tham sân si, cần tu giới định tuệ”, một câu Phật 

hiệu này là viên mãn rồi. 

Trên đây là ba nghiệp của thân. Tiếp theo, khẩu nghiệp 

là vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ. Ý nghiệp là tham 

sân si, tức tham dục, sân nhuế và tà kiến (tà kiến chính là 

ngu  si).  Mười  loại  nghiệp  này  có  thể  vĩnh  ly  gọi  là  thập 

thiện,  nếu  như  có  đủ  gọi  là  thập  ác.  Sáu  cõi,  mười  pháp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

281 

giới được hình thành như vậy, chúng ta phải biết, phải ghi 

nhớ  thật  kỹ.  Tổ  sư  đại  đức  thường  nói:  “Ái  bất  trọng  bất 

sanh Ta-bà, niệm bất nhất bất sanh Tịnh Độ” (“ái” là ái 

dục).  Đây  là  một  câu  đã  nói  tột  cội  nguồn  của  pháp  thế 

xuất  thế  gian.  Nếu  chúng  ta  muốn  siêu  phàm  nhập  thánh, 

chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ, thì mấu chốt 

đều ở chỗ này. 

Chúng ta nhất định phải nhìn cho thấu “thế gian”, thế 

gian là hư dối, không phải là thật, không có gì là thật cả. 

Ngay cả xác thân của chúng ta cũng không phải thật, đều 

là  vô  sở  hữu,  không  thể  được,  huống  hồ  là  vật  ngoài 

thân? Cho nên ở thế gian này, bất kể là đối với pháp nào, 

thậm  chí  là  đối  với  Phật  pháp  dứt  khoát  không  có  tham 

luyến. Phật pháp cũng là pháp do nhân duyên sanh. Phàm 

là pháp do nhân duyên sanh đều là “đương thể tức không, 

liễu  bất  khả  đắc”.  Trong  Kinh  Kim  Cang,  Phật  nói  rất 

hay: “Pháp còn phải xả, huống hồ phi pháp”, pháp đó là 

Phật  pháp.  Phật  pháp  cũng  phải  vĩnh  ly,  huống  hồ  pháp 

thế  gian.  Ý  nghĩa  của  “vĩnh  ly”  này  là  không  phải  bảo 

chúng ta cự tuyệt, xa lìa nó, thế là bạn đã hiểu sai ý rồi, 

mà  là  tuyệt  đối  không  đem  nó  để  ở  trong  tâm.  Sự  thì 

không  quan  hệ  gì,  sự  sự  vô  ngại,  đều  là  giả,  không  phải 

thật, dứt khoát không nên để ở trong tâm, trong tâm phải 

vĩnh ly. Cách nói của tông môn là “đi qua một rừng hoa 

mà  chẳng  động  lá  nào”,  đây  chính  là  ý  này,  trong  tâm 

nhất định không có. Trong tâm tràn đầy trí tuệ, tràn đầy 

từ  bi.  Từ  bi  và  trí  tuệ  là  tánh  đức,  đức  năng  vốn  đầy  đủ 

trong tự tánh. Phải đem từ bi và trí tuệ vốn đầy đủ trong 

tự tánh phát huy mạnh mẽ, phổ độ chúng sanh, đây gọi là 

hành Bồ Tát đạo. Trải qua đời sống của Phật Bồ Tát, đây 

chính là đại viên mãn mà nhà Phật thường nói. 

282 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Lần  này,  chúng  tôi trở  về  Boston  không có  bố trí giảng 

Kinh. Mấy hôm nay, có mấy vị đồng tu đi với tôi, chúng tôi 

muốn  chụp  ảnh  ngoại  cảnh  tại  nơi  đây  nhiều  một  chút,  sau 

này  ghép  vào  trong  các  băng  giảng  Kinh  để  hình  ảnh  thêm 

sinh động. Lần này, chúng tôi đến đây để làm công việc này, 

cho nên chúng tôi tận dụng chút thời gian ngắn ngủi này để 

gặp mặt với các đồng tu, hy vọng chúng ta cùng nhau khích 

lệ. Chúng ta nên đi theo đường của Phật, không nên đi đường 

của ma. Hiện nay, người phương tây cổ vũ, tán thán tham sân 

si. Họ nói tham lam là động lực tiến bộ của xã hội, chúng ta 

đều không tham thì xã hội sẽ không tiến bộ. Quí vị thử nghĩ 

đây là đạo gì? Là quỷ đạo, địa ngục đạo, súc sanh đạo, đường 

họ  đi  là  ba  con  đường  này.  Chúng  ta  ngày  nay  nên  đi  theo 

Phật đạo, nên đi theo Bồ Tát đạo. Chúng ta biết quan niệm 

của  họ  là  sai  lầm,  đó  không  phải  chánh  pháp.  Trong  Kinh 

Lăng Nghiêm nói: “Tà sư thuyết pháp như hằng hà sa”, lời 

Phật nói chẳng sai chút nào cả. Những người cổ vũ tham sân 

si, thúc đẩy tham sân si chính là tà sư thuyết pháp, chúng ta 

nhìn  thấy  rất  rõ  ràng,  rất  sáng  tỏ.  Phương  thức  sống  của 

chúng ta nhất định phải tuân thủ theo giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiền, vậy là chắc chắn không bị sai lầm. 

Ở  trong  Kinh,  không  chỉ  là  bộ  Kinh  này,  Phật  nói  cho 

chúng ta biết chân tướng sự thật. Loại chân tướng sự thật này 

chính là chân lý về nhân duyên quả báo. Không những pháp 

thế gian như vậy, mà pháp xuất thế gian cũng không ra khỏi 

định  luật này.  Định  luật  cũng  chính là  chân lý  mà  chúng ta 

thường nói, chúng ta phải thể hội thật sâu, tin tưởng thật sâu. 

Làm ác thì quả báo của ác chính là mặt trái của mười loại bảo 

tín pháp mà trong Kinh nói. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu 

rõ chân tướng sự thật thì tại sao chúng ta không đoạn  ác tu 

thiện  chứ?  Là  người,  ai  cũng  mong  cầu  quả  báo  tốt.  Người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

283 

thế  gian  bất  kể  là  người  xưa,  người  nay,  cõi  này,  phương 

khác,  tất  cả  chúng  sanh  không  ai  không  cầu  mong  giàu  có, 

sống  lâu,  trí  tuệ.  Có  thể  cầu  được  không?  Đáp  án  là  chắc 

chắn được, nhất định có thể cầu được. Nhà Phật thường nói: 

“Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng”. Nhưng chúng ta nhất 

định  phải  cầu  như  lý,  như  pháp.  Nếu  không  hợp  lý,  không 

hợp pháp, thì việc cầu này không có cảm ứng. Chỉ cần như 

lý, như pháp thì không có gì không cầu được. 

Quả báo của “không sát sanh” thù thắng không gì bằng. 

Trong muôn vàn quả báo thù thắng, điều quan trọng nhất là 

khỏe  mạnh,  trường  thọ,  đây  là  đức  hàng  đầu.  Chúng  ta  dứt 

khoát không có ý nghĩ tổn hại chúng sanh, nhưng điều này vô 

số người rất khó làm được. Nguyên nhân ở đâu vậy? Tập khí 

quá nặng. Tập khí sân hận, tập khí cống cao ngã mạn, khi đối 

với người, với sự, với vật, vô tình nó lại khởi hiện hành, vẫn 

cứ tạo tác ác nghiệp. Cho nên, Phật dạy chúng ta phiền não 

phải đoạn, tập khí càng cần phải đoạn. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  nghệ  thuật  tạo  tượng  của  nhà  Phật, 

bạn  thử  xem,  mỗi  tượng  của  A  La  Hán  đều  khác  nhau,  thế 

nhưng  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  tượng  của  họ  vẫn  là  từ  bi.  Tạo 

tượng của Bồ Tát thì không như vậy, hầu như diện mạo của 

Bồ  Tát  đều  giống  nhau,  đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  A  La 

Hán ác nghiệp đã đoạn hết rồi, nhưng tập khí ác chưa đoạn. 

Bồ Tát ngay cả tập khí cũng đoạn rồi, cho nên diện mạo hiền 

từ, hòa nhã, tất cả chúng sanh nhìn thấy  đều sinh tâm hoan 

hỷ, không giống như A La Hán. Ở chỗ này chúng ta cần phải 

thể hội cho được, biết học tập như thế nào. Điều quan trọng 

nhất là chúng ta phải đoạn tập khí. Cách đoạn tập khí như thế 

nào  vậy?  Chúng  ta  cần  phải  coi  trọng  phương  pháp,  đương 

nhiên phương pháp có hiệu quả nhất là đem hành vi sinh hoạt 

của chúng ta, đối nhân tiếp vật của chúng ta ghi thành băng 

284 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ghi  hình,  sau đó tự  mình  thử  xem  trở  lại.  Đây  là  biện  pháp 

hay, nhưng không có người ghi lại giúp bạn. Thế là chúng ta 

phải  nghĩ  đến  cổ  nhân,  cổ  nhân  dùng  phương  pháp  gì  vậy? 

Hằng ngày soi gương. Khi trong tâm bạn có mừng, vui, giận, 

ghét, bạn dùng gương soi lại chính mình, xem thử đức tướng 

đó của mình, vậy là có thể tỉnh ngộ ngay. Thật ra chỉ cần tự 

mình lưu ý, tự mình chịu dụng tâm. Trong đời sống thường 

ngày, chúng ta nhìn người khác. Nhìn chính mình thì không 

nhìn  thấy,  nên  phải  nhìn  người  khác.  Người  khác  chính  là 

một  tấm  gương  của  chúng  ta.  Khi  chúng  ta  nhìn  thấy  nhan 

sắc,  vẻ  mặt,  ngữ  khí  của  người  ta  bất  thiện,  chúng  ta  cảm 

thấy như thế nào? Xoay trở lại thử nghĩ bản thân mình, chúng 

ta đối xử người khác có giống như vậy hay không? Phu Tử 

nói với chúng ta: “Ba người đi ắt có thầy ta”. Bạn thử xem 

phong cách của người thiện, phong cách của người bất thiện, 

chỉ  cần  tự  mình  chịu  lưu  ý  thì  liền  biết  sửa  đổi,  trong  đời 

sống thường ngày từng li từng tí đều sẽ biết dụng tâm mà học 

tập. Chỉ có người lơ là, sơ ý thì khó, loại người này thì nhiều, 

đặc biệt là trong thời đại hiện nay. Loại người này trong Kinh 

điển Phật thường nói là “kẻ đáng thương hại”. Chúng ta nhất 

định không được quở trách “kẻ đáng thương hại” này, tại sao 

vậy? Vì họ đáng thương. Đáng thương ở chỗ nào? Không có 

người  dạy  họ.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  là  “họ  chưa  được 

nhận qua sự giáo dục”. Giáo dục mà người xưa Trung Quốc 

nói  với  giáo  dục  hiện  nay  ý  nghĩa  không  giống  nhau.  Hiện 

nay học đến đại học, học đến tiến sĩ, học vị tiến sĩ cầm được 

rồi, nhưng trong mắt của cổ nhân Trung Quốc thì bạn chưa 

được giáo dục, chưa được nhận qua giáo dục để làm người. 

Ngày nay, những thứ mà nhà trường dạy là khoa học kỹ 

thuật, kỹ năng. Khổng Lão Phu Tử dạy học bốn môn, trong 

đó môn thứ nhất là đức hạnh, môn thứ hai là ngôn ngữ, hai 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

285 

môn này ngày nay thì không có, chỉ có hai môn sau là chính 

sự và văn học mà thôi. Cổ thánh tiên hiền dạy người, không 

những  ở  Trung  Quốc  mà  ở  nước  ngoài  cũng  vậy,  chúng  ta 

thử xem  tất cả Kinh  điển tôn  giáo.  Tôn giáo  là giáo dục xã 

hội đa nguyên văn hóa. Mỗi tôn giáo dạy học đều là vượt qua 

không gian, thời gian, vượt qua lãnh thổ quốc gia, vượt qua 

chủng  tộc  và  cũng  vượt  qua  tôn  giáo.  Đây  là  nền  giáo  dục 

đức  hạnh.  Ngày  nay  danh  từ  này  gọi  là  giáo  dục  nhân  văn, 

dạy bạn làm người như thế nào. Chỉ cần biết làm người, thì 

người với người mới có thể chung sống hòa mục, mới có thể 

đối xử bình đẳng. Cơ sở căn bản của chung sống hòa mục là 

đối xử bình đẳng, không có bình đẳng thì chắc chắn không có 

hòa  mục.  Cống  cao  ngã  mạn  chính  là  không  có  bình  đẳng, 

luôn  cảm  thấy  ta  cao  hơn người,  người  không  bằng  ta.  Thế 

xuất  thế  gian,  đại  thánh  đại  hiền,  họ  sao  có  thể  trở  thành 

thánh  hiền  vậy?  Chính  là  tâm  của  họ  bình  đẳng.  Cho  nên, 

trong  Phật  pháp  nói  đến  nghiệp  nhân  quả  báo,  nghiệp  nhân 

của Phật đứng đầu là tâm bình đẳng, tâm bình đẳng là Phật; 

tâm lục độ là Bồ Tát, Bồ Tát vẫn chưa làm được bình đẳng 

viên  mãn.  Cho  nên,  bình  đẳng  là  khó,  nhưng  chúng  ta  nhất 

định  phải  học.  Khi  tâm  bình  đẳng  hiện  tiền,  lại  có  thể  hạ 

mình mà tôn người thì người này chính là thánh nhân, chúng 

ta xưng là đại thánh. Trong bình đẳng có thể tôn kính người 

khác, có thể tự mình khiêm nhượng, đây là Phật, đây là đại 

thánh,  chúng  ta  cần  phải  học  tập.  Phật  nói:  “Tất  cả  chúng 

sanh  vốn  dĩ  thành  Phật”,  “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ 

đức tướng Như Lai”, nhưng chúng ta ngày nay biến ra hình 

dạng này, nguyên nhân đích thực chính là không có tiếp nhận 

giáo  dục  thánh  hiền.  Chúng  ta  tùy  thuận  theo  tập  khí  phiền 

não của mình, cho nên mới biến ra hình dạng này, tiền đồ là 

một mảng tối tăm. Phật pháp chính là thập thiện nghiệp đạo. 

286 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong câu thứ tám đã nói: “Tài mạng sắc lực”, tài là tiền 

của, mạng là tuổi thọ, sắc lực là khỏe mạnh. Chữ “lực” này 

còn bao gồm năng lực, được “an lạc”, không chỉ như vậy mà 

còn được “biện tài cụ túc vô khuyết”. Biện tài là xử sự đối 

nhân  tiếp  vật  nhất  định  phải  hoàn  bị,  không  những  chính 

mình được lợi ích mà còn có thể giúp đỡ người khác. 

• Thứ chín: “Thường hoài thí ý” 



“Thí” là giúp đỡ người khác. Chúng ta thường xuyên giữ 

ý nghĩ giúp đỡ tất cả chúng sanh, phải thường giữ tâm này. 

Khi  gặp  phải  chúng  sanh  có  yêu  cầu  thì  tự  nhiên  chúng  ta 

liền hoan hỷ bố thí ra. Đây là đức hạnh chân thật. 

• Thứ mười: “Mệnh chung sanh thiên” 



Đây là nói rõ bạn vẫn chưa phát nguyện xuất ly tam giới 

thì quả báo của bạn ở trên trời. Chỗ này chúng ta nhất định 

phải  có  thể  giác  ngộ.  Phạm  giới  trộm  cắp  thì  ngay  cả  sanh 

thiên cũng không thể được thì làm sao có thể vãng sanh Thế 

giới  Cực  Lạc?  Chúng  ta  không  nên  xem  nhẹ  sự  việc  này. 

Phạm vi của trộm cắp sâu rộng vô cùng, chúng ta ở trong đời 

sống thường ngày thường hay phạm mà không thể nhận biết. 

Vì  vậy,  chúng ta  niệm  Phật  cả  một  đời, nhưng  khi  đến lâm 

chung  không  thể  vãng  sanh,  còn  đi  trách  Phật  không  linh: 

“Tôi cũng y giáo phụng hành rồi, niệm Phật cả đời rồi, tại 

sao không được vãng sanh? Sao Phật không đến tiếp dẫn?”, 

không  biết  cái  gọi  là  “miệng  niệm  Di  Đà,  tâm  tán  loạn”. 

“Tâm tán loạn” chính là trong tâm của bạn còn xen tạp biết 

bao nhiêu ác nghiệp ở trong đó, thì bạn sao có thể vãng sanh 

được? Câu Phật hiệu này bạn niệm không tương ưng, đạo lý 

là ở chỗ này. 

Hai  chữ  “trộm  cắp”  này,  tôi  thường  giảng  rất  đơn  giản, 

mọi  người  dễ  dàng  hiểu,  chính  là  ý  nghĩ  giành  phần  lợi,  ý 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

287 

nghĩ này là tâm trộm. Giành phần lợi của người khác, giành 

phần  lợi  của  công,  trong  tự  viện  thì  giành  phần  lợi  của 

thường  trụ,  những  điều  này  phạm  quá  dễ  dàng.  Cầm  điện 

thoại của thường trụ tán gẫu với bạn bè cũng là trộm cắp, ai 

hiểu được đạo lý này? Có công việc cần thiết thì nên nói càng 

đơn giản càng tốt. Ngày nay ai hiểu được biết quí của thường 

trụ? Chúng ta phải suy nghĩ nhiều, chúng ta có lãng phí của 

thường trụ hay không? Trong Kinh Địa Tạng nói quả báo thật 

đáng  sợ.  Trộm  của  thập  phương  thường  trụ,  tội  này  Phật 

không thể cứu được. 

Trong  Kinh  Phật  nói,  bạn  phá  giới,  tạo  tội  ngũ  nghịch 

thập ác, Phật đều cứu được. Lời nói này là thật, không phải 

giả. Chúng ta đọc thấy trong Kinh Vô Lượng Thọ, tạo tội ngũ 

nghịch thập ác, khi lâm chung biết sám hối, Phật vẫn có thể 

giúp  bạn  vãng  sanh.  Trộm  của  thập  phương  thường  trụ,  tội 

này  Phật  không cứu được, tại  sao vậy?  Không thể  sám  hối. 

Cho  nên,  đây  là  một  vấn  đề  rất  nghiêm  trọng  mà  chúng  ta 

thường  không  để  ý  đến.  Quả  thật  mà  nói,  vấn  đề  này  còn 

nghiêm trọng hơn cả tội sát sanh. Bạn sát sanh, bạn giết thân 

mạng của chúng sanh, nhưng bạn không có đoạn huệ mạng 

của họ, đó là trách nhiệm một đối một, nên dễ dàng sám hối. 

Còn trộm cắp, đặc biệt là trộm cắp của thường trụ, thường trụ 

này  là  tận  hư  không  khắp  pháp  giới,  tứ  chúng  đệ  tử  đều  là 

chủ nợ, tội còn nặng hơn cả trộm cắp của quốc gia. Quốc gia 

là một nước của bạn, số người quả thật vẫn là có hạn. Giống 

như Trung Quốc là một nước lớn, cũng chẳng qua có khoảng 

1,2  tỉ  người  mà  thôi,  bạn  chỉ  thiếu  nợ  1,2  tỉ  người  này. 

Nhưng hư không pháp giới là không có số lượng, thường trụ 

là thông hư không khắp pháp giới, người hiểu được điều này 

quá ít. Hơn nữa, nhìn thấy mọi người dường như đều giành 

phần lợi của thường trụ, đều giành phần lợi của người khác, 

288 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trở thành thói quen rồi, đều cảm thấy đây là lẽ đương nhiên 

mà không biết hậu quả nghiêm trọng như vậy, chướng ngại 

sanh thiên. Cho nên, chúng ta phải biết quí trọng của thường 

trụ, phải nghĩ kỹ trước từng li từng tí. 




**************** 

 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng,  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  đắc  chứng 

thanh tịnh, đại Bồ Đề trí”. 

Trên  quả địa  Như  Lai thì trí tuệ đức năng vô lượng  vô 

biên, các Ngài làm sao chứng được vậy? Ắt có nguyên nhân. 

Phật  pháp  gọi  là  nhân  duyên,  nhất  định  có  nhân  duyên. 

Nhân là tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức năng, duyên là trong 

khi  hành  Bồ  Tát  đạo  tích  lũy  công  đức.  Bạn  có  nhân  mà 

không có duyên thì quả báo không thể hiện tiền, đạo lý này 

chúng  ta  nhất  định  phải  nghĩ  cho  thông  suốt.  Bồ  Tát  thập 

địa,  Bồ  Tát  đẳng  giác  thì  “thanh  tịnh  đại  Bồ  Đề  trí”  chưa 

viên  mãn,  duyên  còn  thiếu  một  phần.  Duyên  là  tu  công  tu 

đức.  Cho  nên,  ý  nghĩ  trộm  cắp  phải  đem  nó  đoạn  cho  thật 

sạch sẽ thì hành vi trộm cắp đương nhiên là không còn nữa. 

Đây chính là tu từ căn bản. Trong Kinh này, Thế Tôn nói ra 

mười  loại  khả  bảo  tín  pháp  với  chúng  ta.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói: “Tín là cội nguồn của đạo, là mẹ của các công 

đức”. Nhà nho nói: “Người nếu không có niềm tin thì không 

thể đứng vững trong xã hội”. Làm sao có thể gìn giữ “tín”? 

Người  hiện  nay  gọi  là  tin  dùng;  trong  Phật  pháp  sâu  hơn 

một bậc, gìn giữ tín tâm, tự tin, tin người; trong Kinh A Di 

Đà Yếu Giải, Ngẫu Ích Đại Sư nói với chúng ta sáu loại tín 

là tin mình, tin người, tin nhân, tin quả, tin sự, tin lý. Làm 

sao có thể giữ tín? Mười loại phương pháp này là thành tựu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

289 

tam tư lương “tín, nguyện, hạnh” trên đường tu học đạo Bồ 

Đề  của  chúng  ta.  Tín  là  điều  đầu  tiên,  tâm  trộm  không 

buông  thì  tín  của  bạn  không  còn  nữa.  Hay  nói  cách  khác, 

điều  đầu  tiên  của  tam  tư  lương  còn  không  có  thì  hai  điều 

phía sau xin miễn bàn, bạn làm sao có thể vãng sanh? Đại 

đức  xưa  thường  nói:  “Người  niệm  Phật  nhiều,  người  vãng 

sanh ít”. Chúng ta thử đọc bộ Kinh này, tư duy cho thật kỹ 

thì chúng ta sẽ sáng tỏ, hiểu rõ, khẳng định rồi, tại sao người 

vãng sanh ít như vậy. Xoay trở lại thử nhìn bản thân mình, 

bản thân ở trong đời này có thể vãng sanh hay không? Điều 

này quan hệ đối với chúng ta thật là lớn vô cùng. 

Tối hôm qua, chúng tôi tham gia ngày lễ các bà mẹ của 

Hồi  Giáo,  hoạt  động  này  rất  có  ý  nghĩa.  Sau  khi  trở  về, 

chúng tôi lại tham gia buổi giới thiệu sơ lược của Hồi giáo 

tại  Phật  đường  lầu  năm  Cư  Sĩ  Lâm  của  chúng  ta,  cho  nên 

hôm qua, cả buổi chiều là tham gia hoạt động của Hồi giáo. 

Tại rất nhiều khu vực quốc gia hiện nay, ngày lễ các bà mẹ 

đều  được  tổ  chức  rất  long  trọng,  thực  ra  mục  đích  thật  sự 

của  nó  là  nhằm  đề  xướng  đạo  hiếu.  Hôm  qua  họ  chọn  ra 

mười bà mẹ mẫu mực. Chúng tôi cũng nghe được lời phỏng 

vấn riêng với từng bà mẹ. Mười bà mẹ này đều là anh hùng 

ở trong con mắt của con cái các bà, đều là nhân vật vĩ đại, 

rất tài giỏi, quả thật đã phấn đấu trong đời sống gian khổ vô 

cùng  để  nuôi  dưỡng  con  cái  nên người,  hơn nữa  con  cái  ở 

trong  xã  hội  đều  rất  có  thành  tựu,  rất  có  cống  hiến.  Năm 

xưa,  các  bà  đời  sống  vô  cùng  gian  khổ,  phần  lớn  là  làm 

thuê, giúp việc cho người ta, kiếm một chút ít tiền để nuôi 

dạy con cái, chịu thương chịu khó. Rất đáng tiếc là ở trong 

trường hợp  này  không hề nhấn  mạnh thêm  tầm  quan trọng 

của giáo dục gia đình. Chúng ta biết rằng, cơ sở của thế giới 

hòa bình, xã hội ổn định là gia đình. 

290 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Giáo dục của nhà Nho, bạn muốn hỏi nhà Nho rốt cuộc 

dạy người ta những điều gì? Chúng ta có thể thấy vô cùng 

rõ ràng ở trong sách Đại Học, đây là tổng cương lĩnh giáo 

dục của nhà Nho, là một tác phẩm rất có hệ thống. Mở đầu 

đã nói rõ ý nghĩa tông chỉ: “Đại học chi đạo, tại minh minh 

đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”. Khổng Lão Phu Tử 

cả  đời  dạy  học  chỉ  dạy  ba  câu  này,  ba  câu  này  là  tổng 

cương  lĩnh  của  Ngài.  Từ  xưa  đến  nay,  có  rất  nhiều  người 

giảng giải viết sách, nói rất nhiều. Nhưng nếu như chúng ta 

muốn đem Nho với Phật, thậm chí là lấy Kinh điển của tất 

cả tôn giáo trên thế gian tổng hợp lại để xem, thì chúng ta 

sẽ thể nghiệm càng sâu sắc hơn đối với ba câu nói này của 

Phu Tử. 

“Minh minh đức”, “minh đức” là danh từ, chữ “minh” 

phía trước này là động từ. Minh đức, minh là quang minh, 

minh  là  trí  tuệ.  Nhà  Nho  nói  minh  đức,  nhà  Phật  nói  bản 

tánh. Nhà Phật nói, bản tánh vốn dĩ đầy đủ vô lượng trí tuệ, 

vô lượng đức tướng. Trí tuệ vô lượng, đức tướng vô lượng 

chính là “minh đức” mà ở trong sách Đại Học đã nói, đây 

chính là Phật ở trong đại Kinh thường nói: “Tất cả chúng 

sanh  đều  có  trí  tuệ  đức  tướng  Như  Lai”,  cho  nên  “minh 

đức” là cái vốn  có của  chúng  ta. Nhưng minh đức vốn có 

hiện  tại  không  minh  rồi,  đây  chính  là  “vô  minh”  mà  nhà 

Phật đã nói. Quí vị phải hiểu được, vô minh với chân như 

bản  tánh  là  một,  không  phải  hai.  Vô  minh  là  chúng  ta  đã 

mê  bản  tánh,  đã  mê  tánh  đức,  cho  nên  liền  biến  thành  vô 

tri.  Nhà  Nho  dạy  học,  dạy  điều  gì  vậy?  Dạy  “minh  minh 

đức”,  hồi  phục  cái  đức  sáng  của  bạn,  chữ  “minh”  đó  là 

động từ. Hồi phục đức sáng chính là nhà Phật gọi là minh 

tâm kiến tánh. Tâm tánh của chúng ta hiện nay không minh 

rồi. Phật dạy học là dạy cái này, nhà Nho dạy học cũng dạy 

cái này. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

291 

Tối  hôm  qua,  chúng  tôi  nghe  tiên  sinh  Thái  Nỗ  Đinh 

giới  thiệu  Hồi  giáo,  Hồi  giáo  sùng  kính  duy  nhất  là  đức 

thánh A-la. Họ nói A-la không phải một con người, A-la là 

tận hư không khắp pháp giới, ở mọi lúc, ở mọi nơi, đâu đâu 

cũng có Ngài, vậy là với chân như tự tánh chúng ta nói là 

giống  nhau,  với  minh  đức  mà  nhà  Nho  nói  là  cùng  một  ý 

nghĩa.  Cho  nên  họ  cũng  nói  rất  hay,  A-la  là  hóa  thân  của 

chân  lý.  Bạn  nghĩ  thử  xem,  mỗi  một  tôn  giáo  tìm  về  cội 

nguồn,  tuy  khác  đường  nhưng  cùng  một  đích,  chỉ  là  danh 

xưng  không  giống  nhau  thôi,  thực  ra  ý  nghĩa  đều  giống 

nhau.  Đây  chính  là  cái  mà  nhà  Phật  gọi  là:  “Phương  tiện 

có nhiều cửa”. Tôn giáo khác nhau có cách nói khác nhau, 

đó là phương tiện nhiều cửa, nhưng cái nói đến chỉ là một 

sự  việc,  chỉ  một  đạo  lý,  đạo  lý  này  chính  là  chân  lý.  Nếu 

như  chúng  ta  đem  trí  tuệ  đức  tướng  vốn  đầy  đủ  trong  tự 

tánh áp dụng vào trong đời sống thường ngày của chúng ta, 

xử sự đối nhân tiếp vật, đây chính là “thân dân”. 

“Chỉ ư chí thiện” là phải làm đến tận thiện tận mỹ. Đời 

sống của chúng ta tương ưng với tánh đức, chúng ta thường 

ngày  làm  việc  cũng  tương  ưng  với  tánh  đức,  xử  sự  đối 

nhân  tiếp vật từng  li  từng  tí  không  có gì  mà  không  tương 

ưng với tánh đức, đó gọi là “chỉ ư chí thiện”. Cho nên, đạo 

lớn mà thánh hiền thế xuất thế gian nói đều là giống nhau, 

đáng  tiếc  là  chúng  ta  mê  chứ  không  giác,  chúng  ta  chưa 

làm  được,  chỉ  nói  suông  thì  không  được,  nhất  định  phải 

làm được, phải bắt đầu làm từ bản thân chúng ta. Hồi giáo 

không  có  mời  tôi  đi  giảng  Kinh,  nếu  họ  mời  tôi  giảng 

Kinh,  tôi  sẽ  làm  nên  tấm  gương  cho  họ  thấy.  Vào  giáo 

đường  của  họ phải dùng nghi  lễ  của  họ,  nhập gia  tùy  tục. 

Chúng ta phải dùng lòng tôn kính nhất để kính chào đức A-

la.  Đây  là  gì  vậy?  Đây  là  “minh  đức,  thân  dân”,  chúng  ta 

292 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thực hiện “minh minh đức”. Đạo lý như nhau, khi đến Phật 

đường, nhất định phải kính chào trước Phật. Chúng ta vào 

giáo  đường  Cơ  Đốc,  giáo  đường  Thiên  Chúa,  nhất  định 

phải  kính  chào  trước  thập  tự  giá  Jesu,  kính  chào  trước 

Thánh  Mẫu,  với  chúng  ta  kính  chào  trước  chư  Phật  Như 

Lai  là  giống  nhau,  không  hai  không  khác,  vậy  mới  gọi  là 

thực  hiện  đích  thực.  Phải  có  người  dẫn  đầu,  phải  nghiêm 

túc  mà  học  tập.  Tổng  tiêu  đề  giảng  Kinh  hoằng  pháp  các 

nơi  trên thế giới ngày  nay  của chúng  ta  là:  “Học  vi  nhân 

sư,  hành  vi  thế  phạm”.  Hành  vi,  cách  làm  của  chúng  ta 

phải  làm  nên  một  tấm  gương  tốt  cho  người  thế  gian,  nhất 

định  phải  làm,  không  làm  không  được.  Miệng  nói  mà 

không  làm  được  thì  không  có  ai  chịu  tin  bạn,  rất  khó  thu 

được hiệu quả giáo dục. 

Chúng ta nhìn thấy trong Kinh điển, Thế Tôn, Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  trong  thế  gian  này  thị  hiện  làm 

Phật, giáo hóa chúng sanh, bên cạnh Ngài, chúng ta ở trong 

Kinh điển thường hay xem thấy, học trò của Ngài có 1.250 

người, đây là học trò xuất gia. Học trò tại gia, quốc vương, 

đại thần, trưởng giả, cư sĩ số lượng nhiều hơn, ở trong đây 

có rất nhiều người đều là chư Phật Như Lai, pháp thân Đại 

Sĩ hóa thân đến. Đến làm gì vậy? Phật thuyết pháp, họ biểu 

diễn,  thật  sự  là người  xướng, kẻ  họa, xướng  họa đều hay. 

Giáo  hóa  chúng  sanh  như  vậy  mới  giúp  chúng  sanh  mê 

hoặc  điên  đảo  ở  trong  thế  gian  này  tỉnh  ngộ.  Điều  này  ở 

trên  hội  Pháp  Hoa  Phật  cũng  nói  ra  rồi,  những  đệ  tử  này 

đều là chư Phật tái lai. Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên trong 

kiếp lâu xa đã thành Phật rồi; Địa Tạng, Văn thù, Phổ Hiền 

đều  là  cổ  Phật  tái  lai,  họ  đảm  nhiệm  vai  trò  biểu  diễn; 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  giải  thuyết.  Các  bạn  xem,  vở  kịch 

này diễn rất thành công. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

293 

Chúng ta hằng ngày nghiên cứu Kinh giáo đều không hề 

nhìn ra được, không biết tự mình phải nên làm như thế nào. 

Tôi  thường  hay  khuyến  khích  đồng  tu,  thử  xem  người  hiện 

đại bị  căn bệnh  gì? Chúng ta  phải làm  thế nào giúp đỡ họ? 

Người hiện nay mê, chúng ta phải dùng giác ngộ để giúp họ. 

Người  hiện  nay  tà  tư  tà  kiến,  chúng  ta  phải  dùng  chánh  tri 

chánh  kiến  giúp  đỡ  họ.  Người  hiện  nay  thân  tâm  ô  nhiễm 

nghiêm trọng, chúng ta dùng thanh tịnh để giúp đỡ họ. Bản 

thân chúng ta nhất định phải thường trú ở trong “giác, chánh, 

tịnh”, quan sát sai lầm của chúng sanh, làm nên tấm gương 

cho họ xem. Ví dụ ngày nay trên thế giới này, người người 

đều  đang  tranh  danh  đoạt  lợi,  đây  là  mê,  đây  là  tà,  đây  là 

nhiễm. Chúng ta phải làm nên tấm gương gì vậy? Chúng ta 

xả bỏ tất cả danh lợi, làm cho họ thấy. Cuối đời nhà Thanh, 

Ấn Quang Đại Sư đã làm một tấm gương. Ấn Quang Đại Sư 

thường hay nói với người: “Tôi, trên không một miếng ngói 

che  mưa, dưới  không  mảnh  đất  cắm  dùi,  tôi  cũng  không  sợ 

chết”,  không  có  gì  cả.  Người  thế  gian  thứ  gì  cũng  muốn 

tranh,  Ngài  triệt  để  buông  xả.  Người  làm  tấm  gương  sớm 

nhất  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  mọi 

thứ đều có cả, nhưng Ngài xả bỏ toàn bộ, sống đời sống ba y 

một  bát,  tối  ngủ  dưới  gốc  cây,  trải  qua  đời  sống  như  vậy, 

buông xả triệt để, nói cho mọi người biết là không tranh, thế 

gian cái gì cũng là giả, xả sạch danh vọng lợi dưỡng, làm tấm 

gương  tốt  cho  chúng  ta  thấy.  Chúng  ta  phải  thật  sự  thể  hội 

được từ chỗ này. 

Hiện  nay  người  thế  gian  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  chúng  ta 

phải  đặc  biệt  làm  nên  tấm  gương  hiếu  kính  cha  mẹ  cho  họ 

thấy.  Ngày  nay  người  thế  gian  bất  kính  với  thầy  cô,  không 

biết  tôn  sư  trọng đạo,  chúng ta  phải  làm  gương,  niệm  niệm 

không quên ơn đức của thầy cô. Người hiện nay là vong ơn 

294 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bội nghĩa, chúng ta phải làm nên tấm gương biết ơn báo ơn, 

đây  là  giáo  dục.  Chúng  ta  ở  trong  giảng  đường  đem  chân 

dung  của  thầy  cô  treo  lên,  chúng  ta  niệm  niệm  không  quên 

thầy cô. Chúng tôi ở trong phòng học cúng dường chân dung 

Trưởng thư viện Hàn là biết ơn báo ơn, cho nên người ta thấy 

phòng  học  này  của  chúng  tôi  không  giống  như  phòng  học 

phổ thông.  Hiện  nay  người thế gian không  biết  mình có  lỗi 

lầm,  cho  dù  biết  rồi  cũng  không  chịu  hối  cải.  Tại  sao  vậy? 

Vấn  đề  sỉ  diện.  Sai  rồi!  Cổ  nhân  nói  rất  hay:  “Con  người 

không phải thánh hiền thì ai mà không có lỗi? Lỗi mà có thể 

sửa  đổi  thì  là  đại  thiện  vậy”.  Bạn  có  lỗi  lầm,  bạn  chịu  sửa 

đổi,  thì  chư  Phật  hộ  niệm,  thiên  long  tán  thán.  Bạn  không 

chịu  sửa  lỗi,  thế  là  bạn  xong  rồi,  bạn  không  được  cứu,  bạn 

không biết sám hối. Điểm này Giáo Hoàng Thiên Chúa giáo 

đã  làm  nên  một  tấm  gương  cho  người  thiên  hạ  thấy.  Mấy 

tháng  trước,  chúng  ta  đọc  thấy  hai  bài  văn  ở  trên  báo 

Singapore,  Giáo  Hoàng  đã  sám  hối  với  người  trên  toàn  thế 

giới, 1.000 năm trước đây họ đã làm sai rồi, đặc biệt là đối 

với những tôn giáo khác kỳ thị, không thể khoan dung, ông 

mong Thượng Đế tha thứ. Ở trong 2.000 năm, thời đại này, 

họ muốn sửa lỗi, muốn đối xử bình đẳng, giao lưu lẫn nhau 

với những tôn giáo khác. Thật tuyệt vời, xứng đáng là lãnh tụ 

của thế giới, dũng cảm sửa đổi. 

Nền  tảng  của  sự  hòa  bình,  ổn  định,  phồn  vinh,  hưng 

vượng của xã hội, hạnh phúc của nhân dân là gia đình. Hạt 

nhân  cơ  sở  của  gia  đình  là  vợ  chồng.  Vợ  chồng  hòa  hợp, 

thiên hạ liền thái bình. Vợ chồng bất hòa, xã hội sẽ có tai 

nạn,  thế  giới  sẽ  không  thái  bình.  Bạn  nói  mối  quan  hệ  đó 

bao lớn? Cho nên chúng tôi thường nói, xã hội ổn định hoà 

bình là gởi gắm vào giáo dục. Giáo dục có bốn loại là giáo 

dục gia đình, giáo dục nhà trường, giáo dục xã hội và giáo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

295 

dục tôn giáo. Bốn loại giáo dục này làm tốt thì hòa bình, ổn 

định, hạnh phúc liền hiện thực ngay. Ngày nay xã hội loạn 

như vậy, nguyên nhân do đâu vậy? Giáo dục thất bại  triệt 

để rồi. 

Nhà Nho dạy chúng ta cách vật, trí tri, thành ý, chánh 

tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. “Bình thiên hạ” 

dùng cách nói hiện nay mà nói là thiên hạ thái bình, chúng 

ta ngày nay gọi là thế giới hòa bình. Cho nên, Ngài nói ở 

trong tổng kết: “Tự thiên tử dĩ chí ư thứ nhân, nhất thị giai 

dĩ  tu  thân  vi  bổn”.  Thành  ý,  chánh  tâm  chính  là  “minh 

minh đức”. Phương pháp của “minh minh đức” là ở “cách 

vật, trí tri”. “Cách vật” chính là nhà Phật gọi là đoạn phiền 

não  chướng,  “trí  tri”  chính  là  phá  sở  tri  chướng,  cho  nên 

tập khí phiền não của chúng ta nhất định phải đoạn thì mới 

có thể cứu được mình, mới có thể giúp đỡ chúng sanh khổ 

nạn trong thế gian này. Người giác ngộ và người mê hoặc 

dụng tâm không giống nhau. Người giác ngộ niệm niệm vì 

tất cả  chúng sanh, không hề nghĩ đến bản  thân;  người  mê 

mỗi niệm nghĩ về chính mình mà không để ý chúng sanh, 

mê ngộ khác biệt là ở chỗ này. Chúng ta thấy thế xuất thế 

gian hầu như không có vị thánh nhân nào không chú trọng 

giáo dục gia đình. Nho nói nhiều, Phật cũng nói rất nhiều. 

Chúng ta thử xem Kinh điển của những tôn giáo khác cũng 

đều nói không ít. Giáo dục gia đình là gốc. Nho, Phật nói 

về hiếu chân thật đạt đến cứu cách viên mãn. Chúng ta nên 

tỉ mỉ mà thể hội, nhằm thúc đẩy đạo hiếu. 

Thực hiện đạo hiếu chính là thập thiện nghiệp. Phật dạy 

chúng ta “tịnh nghiệp tam phước”, đó là căn bản tu học của 

nhà Phật. Điều thứ nhất: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự 

sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  Hay  nói 

cách  khác,  hiếu  thân,  tôn  sư,  từ  bi  đều  là  thực  hiện  trong 

296 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thập thiện nghiệp. Nếu như không tu thập thiện, phần trước 

đều  là  rỗng  tuếch,  đều  là  khẩu  hiệu  trống  không  mà  thôi, 

nhất  định  phải  thực  hiện.  Thực  hiện  chính  là  phải  tu  thập 

thiện.  Nhưng  thập  thiện  không  chỉ  có  Phật  nói,  mà  tất  cả 

tôn giáo đều nói, nhà Nho cũng nói. Từ đó cho thấy, thập 

thiện  là  môn  học  chung  của  thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian 

dạy học. Chúng ta phải nghiêm túc tu học, đặt nền tảng cho 

pháp xuất thế gian, dứt khoát không được phép lơ là. 

3.  Quả báo của không tà hạnh 

Kinh văn: “Phục thứ long vương, nhược ly tà hạnh, tức 

đắc tứ chủng trí sở tán pháp. Hà đẳng vi tứ? Nhất, chư căn 

điều thuận. Nhị, vĩnh ly huyên trạo. Tam, thế sở xưng thán. 

Tứ, thê mạc năng xâm. Thị vi tứ. Nhược năng hồi hướng A-

nậu-đa-la  tam  miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời, 

đắc Phật trượng phu, ẩn mật tàng tướng”. 

Đoạn này nói đến “tà hạnh”, tức là nói tà dâm. Nếu như 

có  thể  vĩnh  ly  tà  dâm,  thì  liền  được  tứ  chủng  trí  tuệ  sở  tán 

thán.  Chữ  “trí”  này  chính  là  trí  nhân,  người  có  trí  tuệ  nhất 

định sẽ tán thán bạn. Bốn loại pháp nào vậy? 

• Loại thứ nhất: “Chư căn điều thuận” 



Câu nói này, dùng cách nói hiện nay mà nói chính là thân 

thể khỏe mạnh. “Căn” là thân căn. Thân thể khỏe mạnh là cái 

đứng đầu mà tất cả mọi chúng sanh đều mong cầu. Cho dù là 

người được đại phú đại quí, nhưng nếu như thân thể không 

khỏe mạnh thì cũng hối tiếc suốt đời. Đặc biệt là người từ sau 

tuổi trung niên, khỏe mạnh là phước báo đích thực. Dâm dục 

quá độ thì chắc chắn tổn hại sức khỏe. Lúc còn trẻ thiếu hiểu 

biết, thì sau tuổi trung niên tất cả những bệnh tật này sẽ xuất 

hiện. Cho nên, đại đức xưa dạy người trẻ tuổi là vô cùng coi 

trọng điều này. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

297 

• Loại thứ hai: “Vĩnh ly huyên trạo” 



“Huyên”,  ở  chỗ  này  nói  là  trong  gia  đình  vợ  chồng  bất 

hòa, cãi cọ lung tung. “Huyên” là cãi cọ, “trạo” là thân tâm 

bất an. Ở trong một gia đình, vợ chồng không thể hòa hợp, 

người hiện nay gọi là ngoại tình. Chồng ngoại tình, vợ cũng 

ngoại tình thì gia đình này liền xuất hiện vấn đề ngay. Bởi do 

nghi  ngờ,  đố  kỵ,  sân  hận  nên  cãi  nhau  là  điều  chắc  chắn 

không  thể  tránh  khỏi.  Nó  không  chỉ  ảnh  hưởng  đến  hai 

người, mà còn trực tiếp làm tổn thương đến con cái, đặc biệt 

là con cái lúc còn tuổi ấu thơ. Cha mẹ là tấm gương ở trong 

mắt của chúng, hằng ngày chúng đều nhìn thấy. Nếu như cha 

mẹ  tạo  nên  hình  ảnh  bất  thiện  thì  sẽ  ảnh  hưởng  cả  đời  của 

chúng.  Chúng lại  ảnh  hưởng  đến xã  hội,  ảnh hưởng này  cứ 

dần dần lan rộng ra. Từ đó cho thấy, tà hạnh là tạo vô lượng 

vô biên tội nghiệp, rất ít người có thể hiểu được những vấn 

đề này, rất ít người hiểu rõ được chân tướng sự thật. Nếu như 

bạn có thể vĩnh ly tà hạnh thì gia đình bạn hòa hợp, vợ chồng 

hòa thuận, gia đình hòa mục, thì vĩnh viễn sẽ không có những 

hiện tượng này. 

• Loại thứ ba: “Thế sở xưng thán” 



Đây là điều rõ ràng dễ thấy, vợ chồng hòa hợp, gia đình 

mỹ  mãn,  không  những người  nhà  của  bạn  tán  thán,  cha  mẹ 

anh em của bạn tán thán, bạn bè thân thích của bạn tán thán, 

bà con xóm giềng, xã hội đại chúng không ai không tán thán. 

Hôm kia, chúng tôi nhìn thấy Hiệp hội Truyền đạo Hồi giáo 

tổ  chức  ngày  lễ  các  bà  mẹ  của  họ,  biểu  dương  mười  mấy 

người vợ hiền, mẹ tốt. Những người mẹ mẫu mực này phần 

lớn  đều  là những người  lúc  còn  trẻ  chồng  đã qua  đời,  hoặc 

giả là đã ly hôn. Họ cả đời thủ tiết, trải qua đời sống vô cùng 

gian khổ, nuôi dạy  con  cái  nên  người,  để  con  cái được tiếp 

298 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhận giáo dục tốt nhất. Ngày nay ở Singapore, xã hội này đều 

có  sự  cống  hiến  kiệt  xuất,  cho  nên  những  người  mẹ  này  ở 

trong mắt của con cái là anh hùng vĩ đại vô song. Hiệp  hội 

Hồi giáo  tổ  chức ngày  lễ  long trọng này  để biểu  dương họ. 

Họ là tấm gương của xã hội. Cốt yếu của tấm gương này là 

trung  kiên,  chính  là  viễn  ly  tà  hạnh,  cổ  nhân  Trung  Quốc 

chúng ta gọi là thủ tiết. 

Ngày  nay  xã  hội  loạn  động,  chúng  ta  thường  nói  gốc 

do  đâu  vậy?  Gốc  do  gia  đình  bị  đổ  vỡ.  Nam  nữ  trẻ  tuổi 

không hiểu được đạo lý lớn này. Hôn nhân là việc lớn của 

đời người, lễ xưa Trung Quốc coi trọng biết bao. Tại sao 

phải  coi  trọng  và  tại  sao  tổ  chức  hôn  lễ  một  cách  long 

trọng như vậy? Vì đó là cội gốc của tề gia, trị quốc, bình 

thiên hạ. Chúng ta hãy  xem  xét tỉ  mỉ xã hội hiện nay,  cả 

thế giới loạn động, bất an, mỗi một khu vực đều tiềm tàng 

nguy  cơ  nghiêm  trọng.  Nhân  tố  cơ  bản  này  là  do  đâu? 

Chính là do lơ là giáo dục gia đình. Nếu như giáo dục gia 


đình  không  còn  nữa,  thì  giáo  dục  của  chúng  ta  thất  bại 

hoàn  toàn.  Ngày  nay  trên  thế  giới  này,  trường  học  rất 

nhiều,  đại  học  rất  nhiều,  cơ  hội  được  giáo  dục  rất  phổ 

biến, nhưng cái tiếp nhận được là nền giáo dục gì vậy? Đó 

là nền giáo dục công lợi, cổ vũ mọi người tham sân si, cổ 

vũ người ta đi làm sát, đạo, dâm, vọng thì xã hội này làm 

sao đẹp được? Những thứ này mà phát triển thì đó thật sự 

là ngày tận thế sắp hiện tiền rồi. Ngày nay chúng ta nhìn 

thấy hiện tượng này của xã hội, hiện tượng chính là điềm 

báo, điềm báo điều gì vậy? Điềm báo về ngày tận thế. Vô 

cùng  đáng  sợ!  Giữa  con  người  với  nhau  không  có  đạo 

nghĩa, chỉ có lợi hại. Đối với ta có lợi thì người này là bạn 

bè,  đối  với  ta  không  có  lợi  thì  người  này  là  kẻ  địch,  vậy 

thì có nguy không? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

299 

Vào  thời  xưa,  tuy  là  thời  đại  quân  chủ  chuyên  chế, 

nhưng có không ít đế vương rất tốt, họ nói đến nhân nghĩa. 

Phật dạy đế vương dùng thập thiện trị quốc. Nhà Nho dạy 

người lãnh đạo các giai cấp trong xã hội, từ đế vương cho 

đến lãnh đạo các tầng lớp trong xã hội, thậm chí là người 

chủ  trong  gia  đình,  đều  dạy  họ  minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ư 

chí  thiện,  khinh  tài  lợi,  trọng  nhân  nghĩa.  Nếu  như  đại 

chúng  xã  hội  đều  tranh  danh  đoạt  lợi,  thì  diễn  biến  cuối 

cùng  chắc  chắn  là  đại  chiến  thế  giới.  Từ  người  lãnh  đạo 

quốc gia đến bình dân, ở trong mắt họ chỉ có lợi hại, vậy có 

nguy  không?  Chỉ  biết  có  lợi,  không  biết  đạo  nghĩa  thì  xã 

hội  này  hết  cứu  nổi  rồi.  Cho  nên  để  cứu  vãn  xã  hội  hiện 

nay, cứu vãn kiếp nạn này (kiếp nạn là thiên tai nhân họa), 

thì chính trị không  làm  được, vũ lực không thể giải quyết 

vấn đề. Nho và Phật đều nói rất rõ ràng, dùng vũ lực chỉ là 

kết  oán  thù,  nhân  quả  thông  ba  đời,  oan  oan  tương  báo 

không  bao  giờ  dứt,  sự  báo  thù  đó  mỗi  lần  một  tàn  khốc 

hơn.  Chúng  ta  hãy  quan  sát  tỉ  mỉ  trong  lịch  sử  thì  bạn  có 

thể  thể  hội  được.  Bạn  thấy  đại  thế  chiến  lần  thứ  nhất,  đại 

chiến lần thứ hai, lần sau tàn khốc hơn lần trước. Đại chiến 

lần  thứ  ba,  có  người  nói  đây  là  lần  chiến  tranh  cuối  cùng 

của thế giới. Tại sao vậy? Lần chiến tranh này bùng nổ thì 

người  trên  thế  giới  hầu  như  chết  hết.  Nhà  tiên  tri  Trung 

Thế  Kỷ  nước  Pháp  nói,  sau  khi  cuộc  chiến  tranh  này  xảy 

ra, dân số trên thế giới chỉ còn “bảy cái đại số”. Bảy cái đại 

số có người nói là 700 triệu người, cũng có người nói là 70 

triệu  người.  Người  hầu  như  đều  chết  hết  thì  không  còn 

đánh nhau nữa, cho nên cuộc chiến tranh này là cuộc chiến 

tranh cuối cùng, chúng ta có thể tin như vậy. Nếu như ngày 

nay trên thế giới, tất cả quốc gia có vũ khí hạt nhân, bom 

hạt nhân của họ thảy đều nổ thì thế giới này hầu như là hủy 

300 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

diệt  hết  rồi.  Thật  sự  đến  lúc  đó,  người  sống  ngưỡng  mộ 

người đã chết, vì sống là để chịu tội. Do đâu tạo nên vậy? 

Do mọi người tranh danh đoạt lợi tạo nên. Cho nên, thánh 

hiền thế xuất thế gian không ai mà không dạy chúng ta tiết 

kiệm,  nhẫn  nhượng,  dùng  thiện  tâm  chân  thành  giúp  đỡ 

người khác, vậy mới có thể có được hòa bình vĩnh cửu. 

Thánh nhân không dạy lễ vật kết giao qua lại phải bình 

đẳng,  mà  phải  nên  nhiều  thêm  một  chút.  Người  hiện  nay 

không  coi  trọng  điều  này,  nhưng  vào  thời  xưa  ngay  cả 

người thôn quê chưa hề đi học cũng biết. Khi bạn bè thân 

thích tặng quà, thì tự mình phải dùng sổ tay để ghi lại. Tại 

sao  phải  ghi  lại?  Vì  khi  họ  có  ngày  vui  mừng,  chúng  ta 

tặng  quà  lại  cho  họ,  thử  xem  họ  tặng  cho  chúng  ta  bao 

nhiêu, chúng ta không thể tặng ít hơn họ. Tặng quà giống 

nhau, nhưng tặng hơn một chút thì tình người hậu. Xã hội 

xưa của Trung Quốc là như vậy, quốc gia thì hơn như thế. 

Bất  kỳ  quốc  gia  nào  tặng  quà  đến  Trung  Quốc  đều  được 

ghi  lại  hết,  lễ  vật  tặng  là  những  thứ  gì,  chúng  ta  trả  lễ  là 

những thứ nào, nhất định trả lễ phải hậu hơn. Vậy thì sao 

có  thể  giành  phần  hơn  với  người  khác  được?  Cho  nên  để 

giải quyết vấn đề tai nạn trước mắt thì chỉ có giáo dục, giáo 

dục  thánh  hiền,  giáo  dục  của  Phật  Bồ  Tát  mới  có  thể  giải 

quyết được. 

• Loại thứ tư: “Thê mạc năng xâm” 



Xâm  là  xâm  phạm.  Ở  trong  xâm  phạm,  điều  nghiêm 

trọng  nhất  chính  là  ly  hôn,  chia  tài  sản,  xâm  là  ý  nghĩa 

này.  Vĩnh  ly  tà  hạnh  thì  bạn  chắc  chắn  sẽ  không  có  sự 

việc  này.  Tuyệt  đối  không  nên  có  ý  nghĩ  này.  Chúng  ta 

thử xem, ngày nay thế giới này tỉ lệ ly hôn cao bao nhiêu. 

Có một số đồng tu từ Trung Quốc đến đây, họ nói với tôi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

301 

về  vấn  đề  này.  Họ  nói,  Trung  Quốc  hiện  nay  tỉ  lệ  ly  hôn 

cũng rất cao, khoảng chừng 25%. Nhưng đại chúng xã hội 

cho  rằng  đây  là  hiện  tượng  tốt,  đây  là  dân  chủ  tự  do  mở 

cửa đích thực. Đây là tư tưởng của người phương tây. Tỉ 

lệ ly hôn của người phương tây chiếm đến trên 60%, nghe 

nói Đài Loan đã chiếm đến 50% rồi, xã hội này làm sao có 

thể không loạn động được? Người ly hôn, con cái của họ 

là người trực tiếp chịu tổn hại, những đứa trẻ này  từ nhỏ 

có  tư  tưởng  và  tâm  trạng  không  bình  thường,  thiếu  tình 

thương và tràn đầy sân hận. Sự việc này phát triển thì hậu 

quả  chúng  ta  cũng  không  khó  tưởng  tượng  ra  được.  Cho 

nên giáo dục của bậc thánh hiền, chúng tôi dùng một chữ 

để  làm  tổng  kết  chính  là  “giáo  dục  tình  thương”.  Thánh 

nhân dạy chúng ta là giữa người với người phải kính yêu 

lẫn  nhau,  phải  tôn  trọng  lẫn  nhau.  Phần  trước  bộ  Kinh 

này, Phật nói với chúng ta thật hay vô cùng. Ngài nói, Bồ 

Tát  có  một  pháp  có  thể  đoạn  tất  cả  các  khổ  của  ác  đạo, 

đây  là  pháp  gì  vậy?  “Ngày  đêm  thường  niệm  thiện 

pháp, tư duy thiện pháp, quan sát thiện pháp, lệnh chư 

thiện  pháp,  niệm  niệm  viên  mãn,  bất  dung  hào  phân, 

bất  thiện  gián  tạp”  (“thiện  pháp”  chính  là  thập  thiện 

nghiệp  đạo),  bạn  liền  vĩnh  đoạn  ác  nghiệp,  ác  đạo  sẽ 

không còn nữa (ác đạo là do ác nghiệp biến hiện ra). Đoạn 

khai  thị  này  là  quan  trọng  không  gì  sánh  bằng.  Chúng  ta 

phải  thực  hiện  vào  trong  gia  đình,  áp  dụng  vào  đời  sống 

vợ  chồng,  áp  dụng  vào  trong  công  việc,  bạn  làm  việc  có 

rất  nhiều  đồng  nghiệp.  Áp  dụng  vào  trong  xã  hội,  xử  sự 

đối nhân tiếp vật, chỉ nhớ điểm tốt, điểm thiện của người 

khác, tuyệt đối không nên nghĩ đến ác niệm, ác hạnh của 

người khác. Cho dù người ta có ác niệm, ác hạnh, nhưng 

chúng  ta  dứt  khoát  không  nên  để  ở  trong  lòng.  Chúng  ta 

302 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chỉ nghĩ cái thiện của họ, thì thời gian lâu dần, người ác sẽ 

được  bạn  cảm  hóa  thành  người  thiện,  vậy  là  bạn  đã  làm 

việc tốt. Bạn cảm hóa một người quay đầu, sức ảnh hưởng 

đó rất lớn, ảnh hưởng vô số người quay đầu, vô số người 

tỉnh  ngộ.  Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  nhất  định  phải  chăm 

chỉ  nỗ  lực  học  tập  thập  thiện  này,  đối  với  chúng  ta  chắc 

chắn là có lợi ích. Không những bản thân không phạm tà 

hạnh mà còn phải khuyên bảo, khích lệ bạn bè thân thích 

mà  bạn  quen  biết,  phải  đem  công  đức  lợi  ích  này  nói  rõ 

ràng,  nói  sáng  tỏ  cho  họ  nghe.  Cứu  chính  mình,  cứu  xã 

hội, cứu tất cả chúng sanh chỉ ở một niệm này. Một niệm 

tùy thuận theo giáo huấn Phật Đà thì đường chúng ta đi là 

Phật đạo, là Bồ Tát đạo. Đi ngược lời giáo huấn của Phật 

Đà,  con  đường  bạn  đi  là  ba  đường  ác.  Cho  nên,  đây  là 

người có trí tuệ tán thán, họ thấy rất rõ ràng, họ biết sự lợi 

hại được mất ở trong đây. Sau cùng, bạn có thể hồi hướng 

về  vô  thượng  Bồ  Đề,  thì  quả  báo  là  Phật  “ẩn  mật  tàng 

tướng”.  “Ẩn  mật  tàng  tướng”  là  một  trong  ba  mươi  hai 

tướng tốt. Ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp là quả 

báo  thiện,  nhà  Nho  gọi  là  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Quả  ắt  có 

nhân, nhân duyên tuy rất nhiều, vô lượng vô biên, nhưng 

quy nạp trở lại vẫn không ngoài mười loại này. Cho nên, 

thập thiện triển khai chính là vô lượng vô biên thiện hạnh, 

thiện pháp. Hy vọng các đồng tu chúng ta dẫn đầu đi làm, 

làm nên tấm gương cho người ta thấy, người ta sẽ tin, sẽ 

bắt  chước  theo.  Như  vậy  là  chúng  ta  thành  tựu  vô  lượng 

vô biên công đức. 

4.  Quả báo của không vọng ngữ 

Kinh văn: “Phục thứ long vương, nhược ly vọng ngữ, 

tức  đắc  bát  chủng  thiên  sở  tán  pháp.  Hà  đẳng  vi  bát? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

303 

Nhất, khẩu thường thanh tịnh, ưu bát hoa hương. Nhị, vi 

chư  thế  gian  chi  sở  tín  phục.  Tam,  phát  ngôn  thành  

chứng  nhân  thiên  kính  ái.  Tứ,  thường  dĩ  ái  ngữ  an  uý 

chúng sanh. Ngũ đắc thắng ý lạc tam nghiệp thanh tịnh. 

Lục,  ngôn  vô  ngộ  thất  tâm  thường  hoan  hỉ.  Thất,  phát 

ngôn tôn trọng nhân thiên phụng hành, trí tuệ  thù thắng 

vô năng chế phục. Thị vi bát. Nhược năng hồi hướng A-

nậu-đa-la tam-miệu-tam Bồ Đề giả, hậu thành Phật thời 

tức đắc Như Lai  chân  thật ngữ”. 

Hiện nay thế gian có không ít người tin tưởng khoa học, 

đối với quỷ thần mà trong tôn giáo nói đến, có lẽ họ cũng rất 

khó  tiếp  nhận  và  phủ  định  tất  cả.  Những  lời  trong  bộ  Kinh 

này  là  Phật  nói  với  Long  vương,  chúng  ta  có  thể  tin  được 

không?  Long  vương  rốt  cuộc  là  ở  đâu?  Chúng  ta  phải  hiểu 

được  sự  thiện  xảo  của  Phật  thuyết  pháp.  Mỗi  một  câu,  mỗi 

một chữ mà Phật nói ra đều hàm chứa vô lượng nghĩa, vấn đề 

là chúng ta phải biết giải thích. Bộ Kinh này mới mở đầu viết 

rất rõ ràng là Phật nói ở trong Long cung Sa-kiệt-la, cho nên 

có người hỏi tôi, Long cung Sa-kiệt-la rốt cuộc là ở đâu? Tôi 

nói với họ, chính là xã hội trước mắt chúng ta. Sa-kiệt-la là 

tiếng  Phạn,  dịch  thành  nghĩa  tiếng  Trung  Quốc  là  “biển 

mặn”. Biển thì lớn, nước biển đều có vị mặn. Nước biển có 

dễ uống hay không? Các bạn có từng nếm qua vị của nước 

biển chưa? Đắng chát không thể uống. Đây là hình dung biển 

khổ, thế gian này của chúng ta là biển khổ. 

Long  đại  biểu điều  gì  vậy?  Điều  này  ở  trong  Phật  pháp 

nói  rất  nhiều.  Long  là  đại  biểu  biến  hóa.  Thế  gian  này  của 

chúng  ta  nhân  tình,  sự  lý  biến  hóa  vô  thường,  Long  là  loài 

giỏi biến hóa, là có ý nghĩa này. Chúng ta sống ở trong xã hội 

khổ nạn này, đây chính là Long cung Sa-kiệt-la. 

304 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Vương  là  gì  vậy?  Là  người  lãnh  đạo  các  ngành,  các 

nghề, không nhất định là chỉ quốc vương. Bạn là ông chủ 

công  ty  thì  ở  công  ty  bạn  là  vương.  Bạn  là  người  chủ 

trong  một  gia  đình,  cả  nhà  đều  nghe  theo  bạn  thì  bạn  là 

vua trong nhà. Người lãnh đạo các ngành, các nghề gọi là 

vương. Long vương là ý nghĩa này. Cho nên, cách nói này 

khiến  bạn  lập  tức  nghĩ  đến  xã  hội  biến  hóa  đa  đoan  này, 

thế gian này là biển khổ, bạn thử nghĩ xem mùi vị của nó 

phong phú biết bao. Nếu như bảo một đế vương, một cư sĩ 

hay  một  chủ  nhân  nào  đó  đến  thuyết  pháp  với  họ,  thì  ở 

trong  đó  sẽ  không  có  nghĩa  thú  rộng  rãi  nhiều  như  vậy. 

Đây là phương tiện thiện xảo của Phật thuyết pháp. 

Chúng ta thử hỏi lại, loài Long này thật sự có không? 

Thiên long bát bộ thật sự có không? Đây là có thật. Họ ở 

một  tần  số  không  gian  khác,  chúng  ta  không  nhìn  thấy. 

Phật có năng lực đột phá tất cả không gian khác nhau, cho 

nên  Phật  thuyết  pháp,  trong  mắt  Ngài  nhìn  thấy  thính 

chúng  rộng  lớn,  mỗi  loài  chúng  sanh  không  cùng  tần  số 

không gian đều có. Người như chúng ta không nhìn thấy, 

đợi  khi  cảnh  giới  của  bạn  nâng  cao,  bạn  có  thể  đột  phá 

mấy tầng không gian rồi, thì giải thích này lại là một loại 

giải  thích  khác.  Vì  vậy  chúng  ta  mới  biết,  “Phật  dĩ  nhất 

âm  nhi  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  các  đắc  giải”. 

Cho nên, tất cả chúng sanh nghe Phật thuyết pháp đều có 

lợi  ích.  Chúng  ta  sống  trong  không  gian  ba  chiều,  không 

có  năng  lực  đột  phá  những  không  gian  từ  bốn  chiều  trở 

lên. Cách giải thích này không sai tí nào cả. Cho nên, Sa-

kiệt-la là thí dụ cho thế gian này của chúng ta là biển khổ. 

Long vương ở trong xã hội biến hóa đa đoan này là người 

lãnh đạo các giai cấp. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

305 

Phật dạy chúng ta thiện pháp chân thật. Bạn xem, quả 

báo  của  “không  sát  sanh”,  “không  trộm  cắp”,  “không  tà 

dâm”  thù  thắng  biết  bao.  Nếu  như  bạn  đi  ngược  lại, 

không  những  quả  báo  thù  thắng  này  không  có  mà  còn 

mang  lại  tai  nạn.  Chúng  ta  quan  sát  thật  kỹ  xã  hội  ngày 

nay, mọi người đều đang tạo thập ác nghiệp. Ai đem thập 

ác nghiệp làm cho rộng, làm cho lớn thì người này là anh 

hùng,  được  xã  hội  tán  thán.  Ngược  lại,  người  tu  thập 

thiện  nghiệp,  không  tạo  thập  ác  nghiệp,  người  xã  hội 

nhìn  thấy  người  này  là  bất  tài,  khiếp  nhược.  Chúng  ta 

ngày  nay  rốt  cuộc  là  muốn  hành  thập  thiện  hay  là  muốn 

tạo thập ác? Quí vị nhất định phải nhớ rằng, đời người là 

khổ và ngắn ngủi. Sau khi chết rồi, rất có thể sẽ đổi qua 

một  không  gian  khác  không  cùng  tần  số.  Chúng  ta  hy 

vọng  ở  đời  sau.  Người  hiện  nay  cũng  không  tin  có  đời 

sau.  Nếu  họ  tin  có  đời  sau,  thì  tôi  tin  rằng  họ  khởi  tâm 

động niệm sẽ biết cẩn thận. Quả thật có đời sau, điều này 

không giả tí nào cả. 

Trước đây ở Mỹ, tôi xem thấy một số tạp chí, báo chí 

thường hay đăng những tin tức này, có người đem nó sưu 

tập  lại,  dịch  thành  tiếng  Trung  Hoa  đưa  tôi  xem.  Hiện 

nay ví dụ này rất nhiều, cần nên sưu tập nhiều, phát biểu 

nhiều, lưu hành nhiều, để mọi người hiểu được đây là sự 

thật, chắc chắn có đời sau. Nếu như chúng ta tỉ mỉ  quan 

sát cũng không khó thể hội. Chúng ta mỗi tối thường hay 

nằm  mộng,  tần  số  không  gian  trong  mộng  với  đời  sống 

thật của chúng ta là khác nhau. Mạng sống của chúng ta 

xả  bỏ  rồi,  nhưng  cảnh  mộng  đó  không  bị  mất  đi,  tại  sao 

vậy? Cảnh  mộng với thân thể chúng ta không liên quan, 

nó  vẫn  tồn  tại.  Trong  Phật  pháp  nói  rất  rõ  ràng,  cảnh 

mộng là chủng tử ở trong A Lại Da Thức khởi hiện hành. 

306 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chỉ  cần  quan  sát  tỉ  mỉ  thì  mười  pháp  giới  mà  Phật  nói 

chúng ta cũng có thể tiếp nhận, cũng có thể thể hội được. 

Từ  đoạn  này  đến  bốn  đoạn  về  sau,  Kinh  văn  nói  về 

khẩu  nghiệp.  Tất  cả  chúng  sanh,  đặc  biệt  là  chúng  sanh 

Thế  giới  Ta-bà,  trong  ba  nghiệp  “thân,  khẩu,  ý”  thì  khẩu 

nghiệp là nặng nhất. Cho nên, Phật đã nói bốn điều. Điều 

thứ  nhất  là  “Vọng  ngữ”.  Vọng  ngữ  là  giữ  tâm  lừa  gạt 

người khác, tội này thì nặng. Điều thứ hai, hữu ý hay vô ý 

truyền bá vọng ngữ tổn hại người khác. “Người khác” này 

là bao gồm  cả xã hội  của  chúng ta, bao gồm  quốc gia và 

thế  giới.  Kết  tội  là  phải  xem  vọng  ngữ  này  của  họ  ảnh 

hưởng  bao  lớn.  Ảnh  hưởng  càng  lớn,  tức  là  người  bị  hại 

càng  nhiều  thì  tội  này  sẽ  càng  nặng.  Nếu  như  vọng  ngữ 

này lừa gạt người ít, người bị hại ít, thì tội này của họ sẽ 

nhẹ. Chúng ta nói năng không thể không cẩn thận, không 

thể  không  suy  nghĩ  là  từng  lời  nói  sau  khi  nói  ra  sẽ  gây 

nên  hậu  quả  như  thế  nào.  Trong  Kinh  Phát  Khởi  Bồ  Tát 

Thù  Thắng  Chí  Nhạo,  Thích  Ca  Mâu  Ni  kể  cho  chúng  ta 

câu  chuyện.  Có  hai  vị  Tỳ  Kheo  giảng  Kinh  thuyết  pháp, 

hoằng  pháp  lợi  sanh,  pháp  duyên  rất  thù  thắng,  liền  có 

người  đố  kỵ  dùng  lưỡng  thiệt,  vọng  ngữ  để  phá  hoại, 

khiến tín chúng mất đi tín tâm với hai vị pháp sư này. Họ 

đã phá hoại đạo tràng hoằng pháp này, quả báo của họ là 

bị đọa địa ngục. Phật ở trong Kinh nói rất rõ ràng, họ đọa 

vào  trong  địa  ngục  một  ngàn  tám  trăm  vạn  năm.  Đây  là 

dùng thời gian nhân gian chúng ta để tính, nhưng ở trong 

địa ngục  cảm thọ  của họ là vô lượng kiếp. Cái khổ trong 

địa  ngục  gọi  là  “một  ngày  như  một  năm”,  cho  nên  cảm 

thọ  thực  tế  của  họ  là  vô  lượng  kiếp,  thời  gian  của  nhân 

gian  là  một  ngàn  tám  trăm  vạn  năm.  Nếu  như  bạn  biết 

những  quả  báo  này,  thì  tại  sao  phải  tạo  những  ác  nghiệp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

307 

này  chứ?  Tạo  nghiệp  quả  thật  rất  dễ  dàng,  thậm  chí  chỉ 

mấy phút, chỉ mấy giờ đặt điều sanh sự, đâu có biết được 

quả báo thảm như vậy. 

Công đức của không vọng ngữ thù thắng vô cùng. Phật ở 

chỗ này nói: “Đắc bát chủng thiên sở tán pháp”. Thiên là 

thiên nhân. Thiên nhân, thiên thần tán thán bạn. 

• Thứ  nhất:  “Khẩu  thường  thanh  tịnh,  ưu  bát  hoa 



hương” 

“Ưu  bát  hoa”  dịch  thành  tiếng  Trung  Quốc  là  hoa  sen 

xanh,  trong  miệng  bạn  tỏa  mùi  thơm.  Điểm  này  chúng  ta 

cũng phải thường xuyên cảnh giác, trong miệng chúng ta tỏa 

ra  mùi  là  mùi  gì?  Nếu  như  mùi  này  rất  khó  ngửi,  đối  với 

người  tu hành  mà  nói  không  phải  việc xấu,  tại  sao vậy?  Vì 

cảnh báo chính mình là: “Ta khẩu nghiệp không thanh tịnh, 

cần  phải nỗ  lực tu học!”,  cho  nên đây  là  việc  tốt.  Ở  chung 

với đại chúng, có khi nói chuyện ở khoảng cách gần liền ngửi 

thấy mùi rất khó ngửi của người khác, bạn cũng không nên 

chê  bỏ.  Bạn  chê  bỏ  họ  là  sai  rồi.  Trong  tâm  bạn  phải  biết 

khẩu nghiệp của họ rất nặng. Khẩu nghiệp này chính là vọng 

ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ. 

Cổ nhân có nói, trước 40 tuổi, quả báo của chúng ta vẫn 

chịu  sự  ảnh  hưởng  của  nghiệp  báo  quá  khứ,  quả  báo  còn 

sót  lại.  Sau  40  tuổi,  nghiệp  mà  bản  thân  mình  đời  này  đã 

tạo dần dần sẽ hiện ra. Lời nói này rất có đạo lý. Ác nghiệp 

tạo trong đời quá khứ chúng ta không sợ, chỉ cần chúng ta 

thật sự giác ngộ, thật sự quay đầu đoạn ác tu thiện. Chúng 

ta nhìn thấy ở trong Liễu Phàm Tứ Huấn, người giống như 

Viên Liễu Phàm này ở Trung Quốc trước đây, thậm chí là 

hiện  đại  rất  nhiều.  Họ  đều  có  thể  thay  đổi  vận  mệnh  của 

mình, vận mệnh đều nắm chắc ở trong tay của mình. Giáo 

308 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dục  của  Phật  Đà  không  có  gì  khác,  chính  là  dạy  chúng  ta 

cải  tạo  vận  mệnh.  Đoạn  ác  tu  thiện  là  cải  tạo  vận  mệnh. 

Phá  mê  khai  ngộ  là  chuyển  phàm  thành  thánh.  Chúng  ta 

muốn cải tạo vận mệnh của mình thì phải cố gắng học theo 

Phật. Phật đối với chúng ta từ bi đến tột đỉnh. Phật là hoàn 

toàn nghĩa vụ, nói lời chân thật. 

Chúng ta có được lời giáo huấn của Phật, chúng ta không 

có cái gì có thể báo đáp Ngài, nhưng Ngài chẳng cần gì cả. 

Lúc  còn  tại  thế,  Ngài  chỉ  là  ba  y,  một  bát,  bạn  dâng  cái  gì 

Ngài cũng không cần, huống hồ Phật Đà hiện nay không còn 

tại thế. Chúng ta để kỷ niệm Ngài, tôn kính Ngài và không 

quên ân đức của Ngài nên tạo tượng Phật để cúng dường. Có 

phải Ngài có ý muốn chúng ta tạo tượng để cúng dường, kỷ 

niệm Ngài phải không? Không hề có ý nghĩ này. Đây là phát 

xuất  từ  tâm  báo  ơn  của  chúng  ta,  Ngài  không  hề  có  ý  này. 

Cho nên từng câu, từng chữ đều là giáo huấn chân thật. Bạn 

có  thể  khéo  giữ  khẩu  nghiệp  thì  bạn  nhất  định  được  khẩu 

thường thanh tịnh, hương hoa sen xanh. 

Năm 1977, lần đầu tiên tôi đến Hồng Kông giảng Kinh, 

đồng tu Hồng Kông nói với tôi, Lão hòa thượng Hư Vân đã 

từng đến Hồng Kông. Vào thời đó, ở trong giới Phật  giáo 

Hồng  Kông,  tứ  chúng  đồng  tu  đều  hy  vọng  giữ  Lão  hòa 

thượng  thường  trụ  tại  Hồng  Kông  và  đã  xây  một  tinh  xá 

cho  Ngài.  Ngôi  tịnh  xá  đó  tôi  đã  có  đến  thăm.  Nghe  nói 

Lão  hòa  thượng  chỉ  ở  có  mấy  ngày  rồi  lại  trở  về  Trung 

Quốc đại lục. Ngài nói với đồng tu Hồng Kông: “Nơi này 

không thể ở được”. “Nơi này” chính là Hồng Kông, là thế 

giới  phồn  hoa,  không  thích  hợp  cho  người  tu  đạo,  sống  ở 

đây sẽ đọa lạc, cho nên Ngài trở về Trung Quốc. Đồng tu 

Hồng Kông nói cho tôi biết, Lão hòa thượng một năm cắt 

tóc  một  lần.  Bạn  xem  hình  của  Lão  hòa  thượng  Hư  Vân, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

309 

tóc của Ngài rất dài, một năm cắt tóc một lần, một năm tắm 

một lần, y phục cũng không thay, trên cổ áo cặn dầu bám 

rất dày, nhưng ngửi thử rất thơm. Ngài không giống chúng 

ta, quần áo chúng ta ba ngày không giặt là có mùi hôi, quần 

áo của Ngài tỏa mùi thơm dịu. Mùi thơm dịu chính là mùi 

hương sen xanh. Thế là chúng ta liền biết, Lão hòa thượng 

giữ được ba nghiệp thanh tịnh mới cảm được quả báo này. 

Chúng  ta  không  cách  gì  có  thể  sánh  với  Ngài,  như  những 

chỗ này đều đáng để chúng ta cảnh giác. Chúng ta ba ngày 

không tắm rửa, thay quần áo, thử ngửi xem có mùi gì? Từ 

những  chỗ  này  thì  biết  cảnh  giới  công  phu  của  mình.  Tu 

hành, khám nghiệm công phu của mình ở đâu cũng vậy, chỉ 

vì  bản  thân  chúng  ta  quá  lơ  là,  quá  sơ  suất  thôi.  Tự  mình 

cần  phải  biết  cảnh  giới  của  mình  thì  việc  tu  học  sẽ  có  tín 

tâm, tăng trưởng tín tâm, cũng có thể giúp mình, cảnh sách 

chính  mình  dũng  mãnh  tinh  tấn,  thật  sự  được  lợi  ích  quả 

thật khác nhau. 

Khi  nói  chuyện,  mùi  trong  miệng  tỏa  ra  rất  khó  ngửi, 

không nhất định là tuổi tác cao, người trẻ tuổi cũng vậy. Lúc 

tôi mới bắt đầu học Phật, tự tôi không nhận thấy, có một số 

cư  sĩ  thường  hay  đến  gần  tôi,  họ  biết  nhưng  họ  không  nói. 

Tôi vẫn còn nhớ, thời đó có một lão cư sĩ, ông là một vị lão 

tín đồ ở chùa Lâm Tế, bỗng chốc tôi quên mất  tên của ông 

rồi. Vào lúc đó có lẽ ông khoảng hơn 60 tuổi, đã về hưu. Khi 

tôi  giảng  Kinh  ở  Thư  viện  Hoa  Tạng,  ông  đến  nghe.  Tôi 

giảng Kinh được 20 năm thì thư viện này bắt đầu thành lập, 

sau 20 năm mới có được một thư viện như vậy. Có một hôm, 

ông nói với tôi: “Pháp sư à, trước đây mùi trong miệng thầy 

rất  khó  ngửi, bây  giờ  không  còn  nữa”. Trong suốt  20 năm, 

bản thân tôi không biết và xưa nay cũng chưa có ai nói, chỉ 

có vị lão cư sĩ này nói cho tôi biết. 

310 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng ta thật sự nương theo Phật pháp tu hành thời gian 

lâu rồi, nhưng Kinh này hằng ngày vẫn phải đọc, hằng ngày 

phải giảng. Nếu như chúng ta xa rời Kinh giáo, thì chúng ta 

sẽ nghĩ ngợi lung tung. Ngày nay, danh vọng lợi dưỡng trong 

xã hội, sự cám dỗ của tài, sắc, danh, thực, thùy quá mạnh mẽ, 

nếu chúng ta xa rời lời giáo huấn của Phật Đà, chúng ta chắc 

chắn chống không nổi, nhất định sẽ đọa lạc. Chúng ta giống 

như  chiếc  thuyền  rách  ở  giữa  sóng  to  gió  lớn,  nhưng  vẫn 

không  bị  chìm  đắm  là  nhờ  Phật  pháp  hằng  ngày  nhắc  nhở 

chúng ta, hằng ngày đang khuyến khích chúng ta. Khi cảnh 

giới hiện ra, chúng ta lập tức liền nghĩ đến lời giáo huấn của 

Phật Đà thì mới không đến nổi bị chìm đắm. Cho nên, chúng 

tôi  thường  nói,  tâm  thanh  tịnh  thì  thân  liền  thanh  tịnh,  thể 

chất liền thanh tịnh. Có thể y giáo tu hành thập thiện nghiệp 

đạo này thì có thể thay đổi thể chất, thay đổi dung mạo của 

bạn.  Tướng  tùy  tâm  chuyển,  thể  chất  cũng  tùy  tâm  chuyển. 

Lợi ích đầu tiên là mùi trong miệng không còn nữa, chuyển 

đổi thành thơm dịu, đây là lợi ích thứ nhất của “không vọng 

ngữ”. Chúng ta cũng ở chỗ này khám nghiệm  “không vọng 

ngữ”  của  mình,  làm  được  công  phu  như  thế  nào,  có  thể  từ 

chỗ này mà nhận ra. “Tướng lưỡi rộng dài” thì điều đó quá 

khó, không dễ dàng, nhưng cái này thì dễ, thiện nhỏ liền có 

quả  báo  nhỏ  này.  Phật  nói,  nếu  người  ba  đời  không  vọng 

ngữ,  thì  lưỡi  lè  ra  có  thể  liếm  đến  mũi  của  mình.  Lưỡi  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật lè ra là có thể che hết cả mặt, chứng tỏ 

đời đời kiếp kiếp Ngài không vọng ngữ. Đây là một trong ba 

mươi hai tướng tốt. 

• Thứ hai: “Vi chư thế gian chi sở tín phục” 



Cổ nhân thường nói: “Nhân vô tín tắc bất lập”. Trong 

xã  hội  cổ  đại  Trung  Quốc  đối  với  chữ  tín  vô  cùng  coi 

trọng.  “Ngũ  thường”,  “thường”  là  thường  hằng,  là  nhất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

311 

định  không  thể  mất  đi,  cho  nên  “ngũ  thường”  còn  gọi  là 

thường đạo, cũng chính là đạo lý cơ bản làm người: “Nhân, 

lễ, nghĩa, trí, tín”. 

Trong  Phật  pháp  đối  với  chữ  “tín”  vô  cùng  xem  trọng. 

Trong Tịnh Độ tông có ba điều kiện là “tín, nguyện, hạnh”. 

Ba điều kiện “tín, nguyện, hạnh” không chỉ là Tịnh Độ tông 

mà bất kể tu học tông phái nào, bất kể là pháp môn nào đều 

không thể thiếu, đặc biệt là “tín”. Trong đại Kinh, đại luận, 

Phật nói rõ: “Tín vi đạo nguyên công đức mẫu”. Ý nghĩa của 

lời nói này là “Tín là căn nguyên vào đạo, có thể sinh công 

đức”, cho nên “tín” gọi là công đức mẫu. Ý nghĩa của mẫu là 

năng sinh. 

Hiện nay ở nước ngoài, người thường đi nước ngoài có 

lẽ đều nhìn thấy, người nước ngoài hiện nay đều dùng thẻ 

tín  dụng.  Nếu  như  bạn  không  có  tín  dụng  thì  ở  xã  hội  đó 

bạn sẽ rất khó sinh tồn. Xã hội phát triển, tương lai có thể 

sẽ  không  dùng  tiền  mặt  nữa  mà  hoàn  toàn  dùng  thẻ  tín 

dụng. Cho nên, người nước ngoài vô cùng coi trọng đối với 

việc  làm  thế  nào  bảo  vệ  chữ  tín  của  mình.  Họ  coi  trọng 

“tín”  là  vì  lợi,  còn  nhà  Phật  nói  “tín”  là  vì  đạo.  Nếu  như 

bạn  thường  xuyên  vọng  ngữ,  thì  lời  nói  của  bạn  không 

đáng tin. Chúng ta tiếp xúc với người, người khác có dùng 

vọng ngữ đối xử với chúng ta hay không thì quan hệ không 

lớn. Chúng  ta bị lừa  một lần, bị lừa vài lần liền học được 

bài học, thì sẽ không bị lừa thêm lần thứ ba nữa. Điều quan 

trọng nhất là bản thân chúng ta có nói vọng ngữ hay không, 

chúng ta có lừa gạt người khác hay không. 

Trong xã hội hiện nay, vọng ngữ đã trở thành một thói 

quen, tại sao vậy? Chỉ có dùng vọng ngữ mới có thể bảo vệ 

mình. Để bảo vệ quyền lợi của mình, bạn không thể không 

nói vọng ngữ, nhưng bạn  có nghĩ đến quyền lợi của  mình 

312 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

rốt  cuộc  được  bao  nhiêu  hay  không?  Vô  cùng  có  hạn,  mà 

sự  tổn  thất  của  bạn  thật  là  quá  lớn.  Cho  dù  bạn  nói  vọng 

ngữ có thể có được cả trái đất này, bạn vẫn không thể tránh 

khỏi  sinh  tử  luân  hồi.  Vì  bạn  vọng  ngữ,  nên  chắc  chắn 

không thể thoát ra khỏi tam giới, chắc chắn không thể vãng 

sanh Tịnh Độ. Điều này nếu như bạn đem so sánh, thì tổn 

thất  của  bạn  là  bao  lớn?  Chúng  ta  không  hiểu  rõ  chân 

tướng  sự  thật,  cho  nên  luôn  luôn  tùy  thuận  tập  khí  phiền 

não của mình. 

Người hiện nay không biết ăn nói, chúng ta cũng không 

nên  trách  họ  vì  không  có  người  dạy  họ.  Trong  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  Phật  dạy  rất  hay,  Ngài  muốn  chúng  ta,  một 

người hiểu biết thật sự thì nên cảm thông cho tất cả chúng 

sanh trong xã hội hiện nay, trong Kinh Phật gọi họ là “kẻ 

đáng  thương  hại”,  tại  sao  vậy?  “Tiên  nhân  bất  thiện,  bất 

thức đạo đức,  vô hữu ngữ giả, thù  vô quái dã”.  Người rõ 

lý,  tuy  không  la  rầy,  quở  trách  họ,  nhưng  họ  không  thể 

không nhận quả báo. Bản thân họ tạo nghiệp nhân này nhất 

định có quả báo. Nhân duyên quả báo không ai có thể thay 

thế  được,  điều  này  ở  trong  Kinh  luận  Đại  -  Tiểu  thừa  nói 

quá  nhiều,  nên  lời  nói  của  chúng  ta  không  thể  không  cẩn 

thận. Cho dù là bạn có thiện tâm, thiện ý, nhưng bạn nhất 

định phải hiểu  rõ là  người nghe có thể thể hội được thiện 

tâm, thiện ý của bạn hay không. Ở rất nhiều nơi, thiện tâm, 

thiện ý của bạn sau khi người ta nghe xong sẽ sinh ra hiểu 

lầm, họ nói bạn là ác tâm, ác ý. Trong kệ khai Kinh có câu: 

“Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”, nói thì nghe rất dễ, 

chúng ta tu học sở dĩ không thể thành tựu, thật lòng mà nói 

là do chúng ta hiểu lầm, hiểu sai nghĩa chân thật của Như 

Lai.  Hiện  tượng  này  thật  là  quá  nhiều.  Trong  đời  sống 

thường  ngày  qua  lại  giữa  người  với  người,  ý  của  người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

313 

khác chúng ta cũng thường hay hiểu sai, đến khi mình biết 

sai thì đã không kịp  nữa rồi. Cho nên nói năng không thể 

không  cẩn  thận,  không  thể  không  học  tập.  Phật  chỉ  dạy 

chúng  ta  một  nguyên  tắc,  nguyên  tắc  này  vô  cùng  quan 

trọng, đó chính là “thành thật”. Thành thật chính là không 

vọng  ngữ.  Nói  năng  phải  có  chừng  mực,  nhất  định  phải 

nhìn xem tình trạng hiện thực chung quanh để người nghe 

không sinh ra hiểu lầm. Cho nên, lời nói thành thật là điều 

mà người thế gian tin, người thế gian tôn trọng. 

• Thứ ba: “Phát ngôn thành chứng, thiên nhân kính 



ái” 

Vì  người  khác  tin  bạn  thành  thật,  tin  bạn  không  vọng 

ngữ, cho nên họ luôn luôn trích dẫn lời nói của bạn, cách nói 

của  bạn  ra  để  làm  chứng.  Giống  như  chúng  ta  thường  hay 

trích dẫn Kinh điển làm chứng, trích dẫn lời của đại đức xưa 

nói để làm chứng, vì các Ngài không vọng ngữ. Đây là loại 

thứ ba mà chư thiên xưng tán, “phát ngôn thành chứng, thiên 

nhân kính ái”. 

• Thứ tư: “Thường dĩ ái ngữ, an ủi chúng sanh” 



Chúng sanh bởi do mê hoặc, tùy thuận phiền não, tập khí, 

tạo  tác  đủ  thứ  bất  thiện,  cho  nên  được  quả  báo  bất  thiện, 

thường xuyên sống trong cảnh khổ nạn. Khổ nạn này không 

phân giàu, nghèo, quí, tiện. Có rất nhiều người địa vị rất cao, 

tiền của rất nhiều, nhưng mà đời sống vô cùng đau khổ. Sau 

khi có địa vị cao rồi thì bạn bè cũng không còn nữa, bạn bè 

không dám đến gần, họ tìm bạn bè để nói chuyện cũng tìm 

không  ra.  Có  tiền  của  quá  nhiều  rồi,  thì  họ  từng  giây  từng 

phút đề phòng người khác hãm hại, cho nên ra khỏi cửa họ 

cũng phải nhờ rất nhiều vệ sĩ, hành động không tự do. Bạn bè 

tri kỷ thật sự không còn nữa. Người mà họ gặp gỡ, họ đều đề 

314 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phòng: “Họ đến tìm ta có mục đích gì, có ý đồ gì?”, cho nên 

họ thật sự đã trở thành một người cô đơn lẻ loi. Người giàu 

có cái khổ nạn của người giàu, người bần tiện có cái khổ nạn 

của người bần tiện. Nói đến khổ nạn thì mọi người đều giống 

nhau,  chỉ  có  Bồ  Tát  có  thể  giúp  đỡ  họ.  Bồ  Tát  ở  thế  gian 

chẳng mong cầu gì cả, không tranh với người, chẳng cầu gì ở 

đời. Loại người này, Bồ Tát có thể dùng ái ngữ để an ủi họ. 

Ái ngữ là lời nói yêu thương họ, không nhất định là dễ nghe, 

đối với họ có lợi ích thật sự thì đánh họ, mắng họ đều là yêu 

thương họ. Đạo lý này chúng ta phải hiểu, đây là có tâm yêu 

thương thật sự. 

Trong xã hội ngày nay, có lẽ chỉ có cha mẹ đối với con 

cái là còn có tâm thương yêu, còn có ái ngữ. Thầy cô đối với 

học trò cũng chưa chắc có, giữa bạn bè với nhau là càng khó. 

Cho nên, chúng ta ngày nay sống trong thế giới bi thảm, luân 

lý đạo đức toàn bộ mất hết rồi, đây là thời đại đại loạn. Trong 

thời đại này, chúng ta được xem là may mắn, vì trong đời quá 

khứ  đã  tu  có  một  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nên  trong  đời 

này  còn  có  thể  nghe  được  Phật  pháp,  còn  biết  phát  tâm  tu 

hành, đây là điều vô cùng hy hữu và khó gặp. Chúng ta nhất 

định  phải  gìn  giữ  một  niệm  thiện  tâm  này  của  mình.  Muốn 

gìn giữ một niệm thiện tâm của mình thì nhất định phải nhận 

cho  rõ,  thế  gian  này  rốt  cuộc  có  tai  nạn  hay  không?  Mọi 

người tự mình thấy. Bạn có thể thông đạt hiện tượng của xã 

hội, tức cổ nhân gọi là “thẩm nhi minh chi”, bạn liền hiểu rõ 

ngay. Kiết hung họa phước rõ như lòng bàn tay. Giữa người 

với người thật sự đầy đủ “nhân, lễ, nghĩa, trí, tín” thì bạn ở 

đâu  cũng  có  thể  nhìn  thấy  xã  hội  này,  thời  đại  này  là  có 

phước,  nhà  Phật  gọi  là  phước  địa,  phước  thành.  “Nhân”  là 

nhân từ, “nghĩa” là đạo nghĩa, “lễ” là lễ tiết, trí tuệ, lòng tin 

thì xã hội này có phước. Ngược lại, nếu như không có nhân 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

315 

từ,  không  có  đạo  nghĩa,  vô  lễ,  vô  trí,  vô  tín  thì  xã  hội  này 

nhất định có hung tai. 

Bạn bình tĩnh mà quan sát thật kỹ, trước tiên hãy xem từ 

trên lịch sử, xem các đời thịnh trị mà trong lịch sử đã nói, tức 

là thiên hạ đại trị, xã hội ổn định, thế giới hòa bình, bạn thử 

xem xã hội đó có hiện tượng gì. Thử xem tiếp thời đại loạn 

động  trong  quá  khứ,  vào  lúc  đó  xã  hội  nhân  sự  lại  có  hiện 

tượng gì. Chúng ta xem quá khứ, quá khứ là chiếc gương soi, 

rồi lại xem hiện tượng xã hội trước mắt thì liền biết ngay. Tôi 

thường nói, gốc của sự loạn trị, kiết hung họa phước của xã 

hội là gia đình. Tổ chức cơ bản của xã hội này là gia đình. 

Nếu như gia đình bị phá vỡ rồi, thì xã hội vĩnh viễn sẽ không 

thể  nào  được  an  định.  Hạt  nhân  của  gia  đình  là  vợ  chồng. 

Trước đây, vợ chồng là sự kết hợp của đạo nghĩa, có “ân”, có 

“nghĩa”, có “tình”, có “ái”. Hiện nay bốn chữ này không còn 

nữa. Hiện nay chúng ta thấy vợ chồng thông thường kết hợp 

là  gì  vậy?  Là  “lợi”  và  “dục”.  Bạn  nói  thử,  đáng  sợ  cỡ  nào. 

Người nữ nhìn thấy người nam này có tiền, có thế lực, đây là 

lợi.  Người  nam  nhìn  thấy  người  nữ  này  dáng  vẻ  thật  xinh 

đẹp,  đây  là  dục,  không  có  ái,  xã  hội  này  có  nguy  không? 

Ngày nay, có rất nhiều người nói vợ chồng kết hợp là ái, tôi 

nghe  thấy  liền  lắc  đầu,  bạn  đâu  có  hiểu  được  “ái”  là  gì? 

Không  có.  Cái  “không  có”  này  là  không  có  người  dạy  họ, 

cho nên họ không biết. Sự kết hợp của xã hội hiện nay, từ tổ 

chức cơ bản gia đình đến cả quốc gia, thế giới đều là một chữ 

“lợi”  và  một  chữ  “dục”.  Bạn  nghĩ  xem,  có  nguy  không? 

Được mấy người thấy rõ nghiệp nhân quả báo ở trong đây? 

Lại có được mấy người chịu quay đầu? Nhà Phật thường nói: 

“Quay  đầu  là  bờ”.  Trong  chúng  ta,  một  người quay  đầu  thì 

một  người được độ, hai  người quay  đầu thì hai người được 

độ.  Mọi  người  không  biết  quay  đầu  thì  bản  thân  chúng  ta 

316 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phải biết quay đầu, để không cô phụ sự giáo huấn của Phật, 

Bồ Tát. 

Tu  hành  bắt  đầu  từ  đâu  vậy?  Cổ  nhân  thường  nói:  “Tu 

hành bắt đầu từ không vọng ngữ”. 

• Thứ  năm:  “Đắc  thắng  ý  lạc,  tam  nghiệp  thanh 



tịnh” 

“Thắng  ý  lạc”,  nhà  Phật  gọi  là  pháp  hỷ  sung  mãn,  nhà 

Nho  gọi  là  “bất  diệc  duyệt  hồ”.  Chữ  “duyệt”  đó  là  thắng  ý 

lạc, nghĩa là không phải kích thích từ bên ngoài, mà là niềm 

hạnh phúc sinh ra từ trong nội tâm, giống nước suối vậy, nó 

không phải từ bên ngoài đến. Đây gọi là pháp hỷ, đây là lạc 

đạo. Vì vậy  “tam nghiệp thanh tịnh” là lạc rồi. Tam nghiệp 

thanh tịnh, trong Kinh Vô Lượng Thọ, Thế Tôn khai thị cho 

chúng ta: “Thiện hộ khẩu nghiệp, bất kỵ tha quá. Thiện hộ 

thân nghiệp, bất thất luật nghi. Thiện hộ ý nghiệp, thanh 

tịnh vô nhiễm”. Ba nghiệp này triển khai chính là thập thiện 

nghiệp đạo. Thập thiện nghiệp đạo bạn thảy đều làm được rồi 

thì  bạn  sẽ  được  thắng  ý  lạc.  Trong  Kinh  luận  thường  nói: 

“Thường  sinh  tâm  hoan  hỷ”.  Quả  báo  này  bạn  thật  sự  đạt 

được, chư Phật Bồ Tát đạt được, các tổ sư đại đức cũng đạt 

được, người thật sự thọ trì đọc tụng vì người diễn nói, y giáo 

phụng  hành  đều  đạt  được.  Chỉ  cần  chúng  ta  chịu  làm  là  có 

thể đạt được, đây là sự thật. Loại hỷ lạc này có thể tiêu trừ tất 

cả phiền não, tập nghiệp, thiên tai nhân họa. Đây là đức của 

ba nghiệp thanh tịnh. Chúng ta có thể thấy, lời nói quả thật là 

vô cùng quan trọng. 

Tối hôm qua, chúng tôi tiếp nhận lời mời của “Hiệp hội 

Quy  y”  Hồi  giáo,  có  rất  nhiều  đồng  tu  chúng  ta  cũng  đi 

theo. Họ có hỏi một số vấn đề, tôi giải đáp cho họ. Các bạn 

nghe xong thấy thế nào? Có vừa ý hay không? Trong Kinh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

317 

Đại thừa, Phật đã nói với chúng ta một nguyên tắc cao nhất 

đó  là  “vào  pháp  môn  không  hai”.  Pháp  môn  không  hai, 

trong Kinh Pháp Hoa gọi là “Phật tri Phật kiến”, trong tông 

môn gọi là “minh tâm kiến tánh”. Quí vị thử nghĩ thật kỹ, 

nếu  như  Hồi  giáo  với  Phật  giáo  là  hai  thì  bạn  không  thể 

vào  cửa  rồi.  Thế xuất  thế gian là hai, bạn  cũng không thể 

vào  cửa.  Ta  với  người  là  hai  thì  cũng  không  thể  vào  cửa. 

Không hai chính là một, là nhất chân pháp giới. Cho nên đã 

có “hai” thì cái vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này liền 

biến  thành  thập  pháp  giới,  biến  thành  vô  lượng  vô  biên 

pháp giới. Đến khi nào bạn có thể trở về đến “không hai”, 

trở về đến “một” thì vấn đề này liền được giải quyết ngay. 

Đây là nhập Phật vị. Sự khác biệt giữa Phật với chúng sanh 

là chỗ này. Cho nên, tu học mà nắm vững được nguyên tắc 

thì tiến bộ rất nhanh, đi ngược lại nguyên tắc thì không thể 

vào  được  cửa.  Phật  nói,  tánh  tướng  không  hai,  nhân  quả 

không hai,  chúng sanh và  Phật không hai, ta người không 

hai, vũ trụ nhân sinh tất cả vạn pháp đều là không hai. Nhất 

định phải hiểu được nguyên lý, nguyên tắc này. 

Chúng  ta  tiếp  tục  thảo  luận:  “Nhược  ly  vọng  ngữ,  tức 

đắc bát chủng thiên sở tán pháp”. Trong “bát chủng” (tám 

loại) thì năm loại phía trước chúng ta đã nói qua rồi. Bây giờ 

chúng ta bắt đầu xem từ loại thứ sáu. 

• Thứ sáu: “Ngôn vô ngộ thất, tâm thường hoan hỷ” 



Một người không vọng ngữ thì lời nói của họ sẽ không có 

lỗi lầm. Tại sao không có lỗi lầm vậy? Họ có trí tuệ. Thường 

xuyên vọng ngữ là phiền não làm chủ, tập khí làm chủ, cho 

nên sai lầm luôn là điều không thể tránh khỏi. Người thành 

thật,  tâm  địa  chân  thành  thanh  tịnh,  không  lừa  gạt  chúng 

sanh, không có vọng ngữ thì người này thường khai trí tuệ. 

Người thường khai trí tuệ thì lời lẽ đương nhiên sẽ không có 

318 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lỗi  lầm.  “Tâm  thường  hoan  hỷ”,  trong  Phật  pháp  nói  là 

“thường  sinh  tâm  hoan  hỷ”.  Niềm  hạnh  phúc  này  là  một 

nhân  tố  tối  quan  trọng  đối  với  sức  khỏe  thân  tâm.  Cổ  nhân 

thường  nói:  “Người  gặp  chuyện  vui,  tinh  thần  sảng  khoái”. 

Nếu  người  mà  gặp  phải  chuyện  buồn  thương,  đau  khổ,  thì 

sức khỏe thân tâm sẽ bị tổn thương rất lớn. Người đa sầu thì 

chắc  chắn  nhiều  bệnh.  Người  tạp  niệm  nhiều  thì  chắc  chắn 

không  khỏe  mạnh.  Người  khỏe  mạnh  nhất  định  là  thường 

sinh tâm hoan hỷ. Thường xuyên có vẻ mặt u sầu, người này 

nhất định không khỏe mạnh. Cho nên, lìa vọng ngữ thì được 

lợi ích rất nhiều. 

• Thứ  bảy:  “Phát  ngôn  tôn  trọng,  nhân  thiên  phụng 



hành” 

Một người thành thật, đáng tin thì những lời mà họ nói ra 

mọi người đều tin tưởng, đều không nghi ngờ. Ở chỗ này nói 

rất  hay,  không  những  người  không  nghi  ngờ  mà  chư  thiên 

nghe thấy cũng hoan hỷ. Thiên thần thứ bậc cấp cao, cấp thấp 

rất nhiều, trong Kinh Phật thường nói có 28 tầng trời. Thiên 

nhân cấp cao có năng lực ngũ thông rất mạnh, họ có năm loại 

thần  thông.  Trong  lục  thông,  họ  không  có  lậu  tận  thông. 

Ngoài  lậu  tận  thông  ra,  những  thần  thông  khác  họ  đều  có, 

như thiên nhãn thông, thiên nhĩ thông, tha tâm thông (trong 

tâm bạn nghĩ gì họ đều biết, gọi là tha tâm thông), túc mạng 

thông,  thần  túc  thông  (thần  túc  thông  là  biến  hóa),  họ  chỉ 

không có lậu tận thông mà thôi. “Lậu” là phiền não, họ chưa 

đoạn  hết  phiền  não,  tức  là  nói  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước  họ  chưa  đoạn  sạch  sẽ.  Họ  không  thể  so  với  người  ở 

trên,  nhưng  so  với  người  ở  dưới  thì  công  phu  của  họ  thù 

thắng  hơn.  Chúng  ta  thì  càng  không  thể  so  sánh  với  họ  vì 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta quá nặng, cho 

nên hoàn toàn không thông. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

319 

Vọng ngữ là phiền não nghiêm trọng. Cho nên, xưa nay 

tổ  sư  đại  đức  khuyên  người  tu  hành,  đầu  tiên  là  phải  đoạn 

vọng  ngữ.  Những  phiền  não  khác  thì  dễ  đoạn.  Vọng  ngữ 

không đoạn được thì chắc chắn tập khí vọng tưởng của bạn, 

một  điều  cũng  đoạn  không  nổi.  Thứ  phiền  não  này  không 

ngừng hoạt động, hằng ngày vẫn đang tăng trưởng. Tập khí 

phiền  não  của  bạn  đang  tăng  trưởng,  nó  không  dừng  lại  ở 

ngay chỗ đó, sự thật là không tiến ắt lùi. Cho nên thiên nhân 

đều tôn kính, thiên nhân cũng biết phụng hành. 

• Thứ tám: “Trí tuệ thù thắng, vô năng chế phục” 



Đây chính là nói biện tài vô ngại. Biện tài vô ngại không 

phải là do học mà có. Biện tài vô ngại là thuộc về quả báo, 

quả báo này là từ trí tuệ sinh ra. Chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ,  phiền  não  nhẹ  thì  trí  tuệ  liền  tăng  trưởng,  hay  nói  cách 

khác, phiền não nặng thì trí tuệ sẽ giảm. Chúng ta muốn khai 

trí  tuệ  thì  không  thể  không  đoạn  phiền  não.  “Trí  tuệ  thù 

thắng” thì biện tài vô ngại. “Vô năng chế phục”, “vô năng” ở 

đây là những ai vậy? Là người chưa đoạn tập khí phiền não, 

họ không có năng lực biện luận với bạn. 

Năm  xưa,  khi  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  Ngài 

muốn độ ngoại đạo. Trong Kinh Phật nói, xã hội vào thời đó 

có 96 loại ngoại đạo nổi tiếng. Nói ngoại đạo không phải là 

hủy báng người, không phải hạ thấp người. Định nghĩa của 

hai chữ “ngoại đạo” này trong Kinh Phật nói với chúng ta rất 

rõ ràng là “cầu pháp ngoài tâm” thì gọi là ngoại đạo. Chúng 

ta tự mình phải kiểm điểm, phải soi lại thật kỹ, chúng ta có 

phải  là  cầu  pháp  ngoài  tâm  hay  không?  Nếu  như  cầu  pháp 

ngoài tâm thì đó là ngoại đạo. Chữ “ngoại đạo” này trong nhà 

Phật có thuật ngữ gọi là “Môn nội ngoại”, là ngoại đạo trong 

cửa  Phật.  Tuy  học  Phật,  quy  y  thọ  giới  rồi  mà  vẫn  cứ  cầu 

pháp  ngoài  tâm.  Hay  nói  cách  khác,  đối  với  Kinh  điển  của 

320 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật không hề thâm  nhập, không hiểu rõ nghĩa lý của Kinh 

giáo,  niệm  niệm  vẫn  còn  chịu  sự  ảnh  hưởng  của  cảnh  giới 

bên ngoài, đây đều là ngoại đạo. Cho nên ý nghĩa của ngoại 

đạo thật rộng vô cùng. 

Ngược lại với ngoại đạo là “nội học”. Phật pháp bắt đầu 

học từ đâu vậy? Bắt đầu từ bên trong. Bên trong là tâm tánh, 

hay  nói  cách  khác,  bên  trong  là  năng  hiện,  năng  biến.  Bên 

ngoài  là  sở  hiện,  sở  biến.  Năng  hiện,  năng  biến  là  thật;  sở 

hiện, sở biến là giả. Bạn đi cầu ở phía giả đó thì đến năm nào 

bạn  mới  có  thể thấy  đạo?  Chữ  “thấy  đạo”  này  chính  là bạn 

nhìn  thấy  tâm  tánh,  tông  môn  gọi  là  minh  tâm  kiến  tánh. 

Thấy tánh mới vào được cửa, nhà Phật thường nói “nhập Đại 

thừa chi môn” mới vào cửa. Khoảng cách đăng đường nhập 

thất thì vẫn còn khá xa vời. Việc vào cửa này, ở trong Kinh 

Hoa  Nghiêm  chính  là  sơ  trụ  Bồ  Tát.  “Hoa  nghiêm”  là  viên 

giáo,  viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  mới  vào  cửa.  Hay  nói  cách 

khác, Bồ Tát quả vị thập tín của viên giáo vẫn chưa vào cửa, 

nhưng  họ  đã  đến  gần  rồi,  họ  đang  hướng  về  cửa  lớn  này, 

không sai đường nhưng họ vẫn chưa đến được cửa lớn. Bước 

tiếp một bước nữa là sơ trụ Bồ Tát. Nhà Phật nói ngôi bậc, 

vào cửa mới được xem là cầm được học vị. Cho nên Bồ Tát 

thập tín chưa có ngôi bậc, Sơ trụ Bồ Tát trở lên mới có ngôi 

bậc. Từ đó cho thấy, Phật pháp là phải cầu từ bên trong, cầu 

ở nơi mình, không cầu ở người. Sự thù thắng của Phật pháp, 

quả  thật  mà  nói,  phương  pháp  nội  chứng  quá  hay,  ngay 

thẳng, vững chắc, nó không vòng vo, mà trực tiếp dạy chúng 

ta chứng từ bên trong. Nhưng chúng ta vẫn luôn không hiểu 

được  ý  của  Phật,  không  hiểu  tại  sao  Phật  dạy  chúng  ta 

phương pháp như vậy, thế là trong vô ý hay hữu ý, tư tưởng 

ngôn hạnh của chúng ta hoàn toàn tương phản với những gì 

Phật  đã  nói.  Đây  là  nguyên  nhân  đích  thực  mà  chúng  ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

321 

không thể chứng quả, không thể vào cửa. Nếu như chúng ta 

hiểu  được  ý  của  Phật,  biết  đó  là  phương  tiện  thiện  xảo  của 

Ngài,  như  lý  như  pháp  tu  học,  thì  ở  trong  một  đời  này  khế 

nhập cảnh giới không phải là việc khó. 

Trở  lại  vấn  đề  hiện  nay,  Phật  dạy  chúng  ta  không  vọng 

ngữ, chúng ta có thể làm được không? Khó quá, không làm 

được, vô tình hay cố ý làm ngược lại. Nguyên nhân gì không 

làm  được  vậy?  “Ngã”  không  chịu  quên.  “Tôi  nói  lời  chân 

thật là sẽ bất lợi đối với tôi”. Bạn thử nghĩ xem, luôn có cái 

“ngã”  ở  đó  thì  cửa  này  không  thể  đột  phá.  Trong  Kinh  Bát 

Nhã,  Phật  nhiều  lần  nói  với  bạn:  “Vô  ngã  tướng,  vô  nhân 

tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, tại sao bạn 

vẫn  cứ  kiên  cố  chấp  trước  “ngã”  vậy?  Chư  Phật  Bồ  Tát  tại 

sao  dám  nói  lời  chân  thật?  Vì  các  Ngài  “vô  ngã”.  Hay  nói 

cách khác, không có lợi hại, các Ngài nói lời chân thật. Phàm 

phu chúng ta khởi tâm động niệm, cái đầu tiên là có lợi hại, 

cho  nên  tuy  biết  rõ  mà  vẫn  phạm.  Biết  rõ  mà  vẫn  phạm  là 

ngu si, là vô minh, sự tổn thất của bạn thật quá lớn, còn lợi 

ích mà bạn đạt được thì quá nhỏ. Bạn tổn thất ở chỗ nào vậy? 

Minh tâm kiến tánh tổn thất mất rồi. Bạn nghĩ xem, tổn thất 

này bao lớn? Cho nên, nếu như chúng ta thật sự biết lợi hại, 

được mất thì bạn chắc chắn sẽ tùy thuận theo lời giáo huấn 

của Phật Đà. 

Trong  Hồi  giáo,  tổng  kết  Hồi  giáo  chỉ  có  hai  câu  nói: 

“Thuận  theo  chân  chủ,  cư  xử  hòa  mục  với  người”  (đây  là 

chính  họ  nói  ra),  so  với  nhà  Phật  nói  không  hề  sai  khác. 

Trong Phật pháp chúng ta thường nói: “Tùy thuận tánh đức”, 

còn  họ  nói:  “Tùy  thuận  chân  chủ”.  Không  sai!  Tánh  đức 

chính là chân chủ. Chân là không giả, chỉ có tự tánh là chân 

thật. Chữ “chủ” đó của họ là chủ tể. Chủ tể là gì vậy? Chính 

là trong Hoa nghiêm nói là năng hiện, năng biến, “duy tâm 

322 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sở hiện, duy thức sở biến”. Hư không khắp pháp giới tất cả 

chúng  sanh  đều  do  tâm  tánh  biến  hiện  ra.  Nhà  Phật  gọi  là 

“tâm  tánh”,  còn  họ  gọi  là  “chân  chủ”,  tuy  danh  xưng  khác 

nhau nhưng ý nghĩa là một. Quí vị thử nghĩ, trong hư không 

pháp giới có biết bao chủng loại khác nhau, có biết bao tôn 

giáo khác nhau, có biết bao nền văn hóa khác nhau, có biết 

bao phương thức sống khác nhau, toàn là tâm hiện thức biến. 

Phật ở trong Đại Kinh đã nói rất nhiều: “Xa lìa tánh thức thì 

không  có  một  pháp  có  thể  được”.  Cho  nên,  trong  Pháp 

Tướng Duy Thức tông nói “duy thức”. “Duy” là độc nhất, là 

giống  với  tôn  giáo  của  họ.  Họ  nói:  “Thượng  đế  duy  nhất”, 

Pháp  Tướng  tông  nói:  “Tánh  thức  duy  nhất”,  cho  nên  bạn 

hiểu thông nó một chút thì đó chẳng phải là cùng một sự việc 

hay sao? 

Hôm qua, tôi đã giải thích với họ, những chỗ khác nhau 

của  chúng  ta  là  do  tập  quán  sinh  hoạt  của  chúng  ta  không 

giống  nhau,  hoàn  cảnh  địa  lý  cư  trú  của  chúng  ta  không 

giống nhau. Người Singapore ở vùng nhiệt đới, người Siberia 

ở vùng hàn đới, phương thức sống không giống nhau, ở nơi 

đây mặc quần áo mỏng manh, ở nơi đó phải mặc quần áo da. 

Đây là hoàn cảnh địa lý không giống nhau, phương thức sinh 

hoạt  không  giống  nhau,  lịch  sử  văn  hóa  không  giống  nhau, 

khác nhau là ở chỗ này. Chúng ta đến phương bắc, chúng ta 

mặc quần áo này cũng không được, cũng phải mặc quần áo 

dày.  Họ  đến  nơi  đây,  thì  quần  áo  dày  cũng  phải  thay  ra  để 

mặc quần áo mỏng. Đây chính là nhập gia tùy tục, khác nhau 

là những chỗ này. Đây là chuyện nhỏ, là tiểu tiết, không phải 

căn  bản.  Căn  bản  là  giống  nhau,  mục  đích  là  giống  nhau. 

Mục  đích  đều  là  muốn  dạy  chúng  ta  sống  được  thoải  mái, 

sống thật hạnh phúc, mục đích thì hoàn toàn giống nhau. Thế 

mới hiểu được tại sao giáo pháp không giống nhau, cách thức 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

323 

không giống nhau, tất cả đều có nguyên nhân. Cho nên, cái 

mà nhà Phật cầu không có gì khác là cầu trí tuệ, triệt để hiểu 

rõ,  thông  đạt  chân  tướng  vũ  trụ  nhân  sinh,  trong  Kinh  Bát 

Nhã  nói  là:  “Thực  tướng  các  pháp”.  Người  thật  sự  thông 

đạt, hiểu rõ, trong nhà Phật gọi họ là Phật Đà, gọi họ là Bồ 

Tát;  trong  những  tôn  giáo  khác  gọi  là  thần  (thần  là  thánh 

nhân), gọi là sứ giả của thần. Tuy tên gọi không giống nhau 

nhưng thực chất không hề khác nhau. 

Phật  pháp  trọng  thực  chất,  không  trọng  hình  thức,  cho 

nên  Phật  pháp  rất  dễ  dàng  thông  hiểu  với  những  tôn  giáo 

khác. Nếu như trọng hình thức, lơ là thực chất, thế thì rất khó 

thông hiểu. Chúng ta phải nên hiểu rõ đạo lý này, trí tuệ mở 

rồi thì sẽ viên dung. Cho nên trong Kinh Lăng Nghiêm, hai 

mươi  lăm  vị  Bồ  Tát  nói,  họ  tu  hành  chứng  quả  là  “viên 

thông”,  hai  mươi  lăm  vị  ai  nấy  đều  viên  thông,  cho  nên  vị 

nào cũng đứng đầu, không có đứng thứ hai. Thông rất quan 

trọng, viên thông sẽ càng diệu hơn. 




**************** 

 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  tức  đắc  Như 

Lai chân thực ngữ”. 

Đây là được tướng hảo trên quả địa Như Lai. Chân thật 

ngữ của Như Lai là từ nghiệp nhân không vọng ngữ này mà 

có. Nếu như từ trên tướng mà nói, liền được tướng lưỡi rộng 

dài của Như Lai, đó là nói từ trên tướng. 

5.  Quả báo của không lưỡng thiệt 

Kinh  văn:  “Phục  thứ  Long  vương,  nhược  ly  lưỡng 

thiệt,  tức  đắc  ngũ  chủng  bất  khả  hoại pháp.  Hà  đẳng  vi 

324 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngũ?  Nhất,  đắc  bất  hoại  thân,  vô  năng  hại  cố.  Nhị,  đắc 

bất hoại quyến thuộc, vô năng phá cố. Tam, đắc bất hoại 

tín, thuận bổn nghiệp cố. Tứ, đắc bất hoại pháp hành, sở 

tu kiên cố cố. Ngũ, đắc bất hoại thiện tri thức, bất cuồng 

hoặc cố. Thị vi ngũ. Nhược năng hồi hướng A-nậu-đa-la 

tam miệu tam Bồ Đề giả, hậu thành Phật thời, đắc chánh 

quyến thuộc, chư ma ngoại đạo, bất năng thư hoại”. 

Đoạn  Kinh  văn  này  cũng  là  lời  khai  thị  quan  trọng  để 

chúng ta tu học, có thể nói là từ sơ phát tâm cho đến Như Lai 

địa cũng không thể tách rời. 

“Lưỡng thiệt” là nói  khiêu khích thị phi,  đặt điều  sinh 

sự. Chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức đã nói với chúng ta rất 

nhiều là thế gian tất cả các pháp không có thiện ác, không 

có đúng sai, không có tà chánh, không có chân vọng, cũng 

không có lợi hại. Nếu như bạn vào cảnh giới này thì chúc 

mừng bạn, bạn thành Phật rồi, vào pháp môn không hai rồi. 

Tại sao Phật nói như vậy? Cái mà Phật nói với chúng ta là 

chân  tướng  sự  thật,  là  cảnh  giới  thân  chứng  của  chư  Phật 

Như Lai, cái gọi là “pháp nhĩ như thị”. Nhà Phật dùng pháp 

nhĩ,  người  bình  thường  chúng  ta  gọi  là  tự  nhiên  như  vậy, 

nó vốn dĩ là như vậy. 

Tất  cả  những  khái  niệm  tà  chánh,  thị  phi,  chân  vọng, 

lợi hại này đều là từ tâm người sinh ra. Từ tâm gì vậy? Từ 

trong  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  sinh  ra.  Lìa  khỏi 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, bạn mới nhìn thấy chân 

tướng của vũ trụ nhân sinh. Hay nói cách khác, phàm phu 

chúng ta đã mang cặp mắt kính có màu để nhìn quang cảnh 

bên  ngoài,  làm  nó  biến  chất  rồi,  biến  hình  rồi.  Lìa  khỏi 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mới  có  thể  nhìn  thấy 

chân  tướng.  Không  lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước  là  tạo  nghiệp  rồi.  Tạo  nghiệp  này,  quả  thật  mà  nói 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

325 

cũng là hư vọng, quả báo có được cũng là hư vọng. Nhưng 

mà những thứ hư vọng này bạn thật sự đang cảm thọ, giống 

như một người đang nằm mộng vậy. Bạn thấy ác mộng thì 

thật  sự  là  thọ  khổ,  sợ  vã  mồ  hôi,  giật  mình  tỉnh  dậy.  Nếu 

như  bạn  biết  được  đây  là  mộng,  đây  là  giả,  thì  bạn  sẽ 

không  sợ  hãi,  cũng  không  có  hoảng  sợ,  nhưng  chúng  ta 

không biết đó là đang mộng. Từ đó cho thấy, chư Phật Bồ 

Tát  thị  hiện  ở  thế  gian,  các  Ngài  là  biết  mình  đang  nằm 

mộng, các Ngài đến độ chúng ta - những loại người không 

biết mình đang nằm mộng này. Các Ngài là người ở trong 

mộng đã tỉnh ngộ rồi, chúng ta là người ở trong mộng còn 

mê hoặc. Cho nên, danh hiệu Bồ Tát có nghĩa là “Giác hữu 

tình”.  “Hữu  tình”  chính  là  còn  có  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, đây gọi là hữu tình. Họ tuy hữu tình nhưng họ 

giác  ngộ  rồi,  hết  mê  rồi,  họ  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật. 

Phàm phu chưa có giác ngộ, không hiểu rõ chân tướng sự 

thật,  nhận  giả  làm  thật,  vậy  là  thọ  khổ  ngay,  vô  lượng  vô 

biên khổ nạn do đó mà sinh ra. 

Trong  khẩu  nghiệp,  điều  quan  trọng  nhất  là  “Lưỡng 

thiệt”. Tuy vọng ngữ rất phổ biến, nhưng cái hại của lưỡng 

thiệt  hơn  hẳn  vọng  ngữ  quá  nhiều.  Người  lưỡng  thiệt  nhỏ, 

kích  động  thị  phi  khiến  cho  nhà  bạn  bất  hòa,  phá  hoại  gia 

đình  của người  ta,  phá  hoại  vợ  chồng  người  ta,  đây  là  nhỏ. 

Lưỡng thiệt lớn là xúi giục cho hai nước bất hòa, thậm chí là 

xảy ra chiến tranh, tổn hại biết bao nhiên nhân mạng, tài sản, 

tội  này  là  nặng.  Lưỡng  thiệt  lớn  hơn  nữa  là  trêu  chọc  Phật 

pháp,  nhà  Phật  gọi  là  “phá  hòa  hợp  tăng”.  Trong  tội  ngũ 

nghịch, tội này thì rất nặng, còn nặng hơn việc xúi giục hai 

quốc  gia  phát  động  chiến  tranh.  Hai  nước  chiến  tranh  thì 

thương  vong  chỉ  là  thân  mạng,  phá  hòa  hợp  tăng  là  đoạn 

pháp thân huệ mạng của tất cả chúng sanh. 

326 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Có rất nhiều người trong chúng ta đã đọc qua Phát Khởi 

Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí  Nhạo  Kinh,  trong  Kinh  Phật  nêu  ra 

một ví dụ. Có hai vị tỳ kheo giảng Kinh thuyết pháp, hoằng 

pháp lợi sinh, pháp duyên thù thắng. Sau đó có người đố kỵ, 

họ cũng là người xuất gia, đến phá hoại, đặt điều sinh sự đối 

với pháp sư, khiến cho tín chúng mất đi sự tín tâm đối với hai 

vị pháp sư này, thế là đạo tràng hoằng pháp này bị phá hoại. 

Phật nói với chúng ta, tội lỗi của họ là bị đọa vào địa ngục 

trong thời gian là 1.800 vạn năm, đây là thời gian của nhân 

gian chúng ta. Chúng ta biết, thời gian của nhân gian và địa 

ngục khác nhau, người hiện nay nói là lệch múi giờ. 

Trước đây, chúng tôi ở Đại học Phật giáo Đài Trung, thầy 

Lý giới thiệu với chúng tôi về hoàn cảnh địa ngục. Thầy nói, 

thời gian một ngày ở trong địa ngục dài không thể nghĩ bàn. 

Trong Kinh có rất nhiều cách nói, tại sao Phật phải dùng rất 

nhiều  cách  nói  vậy?  Đó  là  nói  cho  chúng  ta  biết  thời  gian 

không phải là thật. Trong Bách Pháp Minh Môn, thời gian là 

thuộc về bất tương ưng hành pháp, nó không phải sự thật mà 

chỉ  là  một  khái  niệm  trừu  tượng.  Một  ngày  trong  địa  ngục, 

theo  cách  nói  ngắn  nhất  là  hơn  2.700  năm  của  nhân  gian 

chúng ta. Trung Quốc có 5.000 năm lịch sử, so với thời gian 

ở địa ngục là gần hai ngày. Phật nói, họ đọa địa ngục là 1.800 

vạn năm của nhân gian chúng ta. Vậy có phải là thời gian họ 

ở địa ngục không nhiều phải không? Không phải vậy! Thời 

gian trong địa ngục là một ngày bằng một năm, họ cảm thấy 

thời gian  đặc  biệt dài.  Khi  con người đang  thọ  khổ thì  cảm 

giác  thời  gian  rất  dài,  khi  vui  vẻ  thì  cảm  thấy  thời  gian  rất 

ngắn, cho nên thời gian là từ trong cảm giác sinh ra, không 

phải  thật.  Trong  Kinh  nói  thời  gian  dài,  chúng  ta  có  thể  tư 

duy được thời gian 1.800 vạn năm là dài vô cùng. Sự cảm thọ 

trong  địa  ngục  là  vô  lượng  kiếp.  Vì  vậy  trong  tất  cả  tội 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

327 

nghiệp  tạo  tác,  không  gì  bằng  phá  hòa  hợp  tăng,  đây  là  tội 

ngũ nghịch. 

Chúng ta phải biết, giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, làm 

thân  Phật  chảy  máu,  phá  hòa  hợp  tăng,  năm  loại  tội  này  là 

đọa địa ngục A Tỳ. Cho dù người xuất gia có lỗi lầm, Đại Sư 

Thanh Lương trong Kinh Hoa Nghiêm Sớ Sao có giải thích 

việc này. Trong Hoa Nghiêm 40, chương Thập Tín sau cùng, 

Bồ  Tát  Văn  Thù  chỉ  dạy  Thiện  Tài  Đồng  Tử  đi  tham  học 

(người Trung Quốc gọi là tầm sư học đạo), dạy ông thái độ 

tham học, nói với ông là trong thiện tri thức có một số hành 

vi giống như là trái ngược đạo đức, tức là làm sát, đạo, dâm, 

vọng. Việc này ở trong 53 lần tham học là có thật, Ngài nói 

đó là thiện tri thức thật. Trong Phật pháp nói, cần dùng thân 

gì để độ thì các Ngài dùng thân ấy, cần dùng phương pháp gì 

độ được thì các Ngài dùng phương pháp đó. Người ưa thích 

đánh bạc thì hằng ngày vào sòng bạc, Bồ Tát muốn độ họ thì 

Bồ Tát cũng vào sòng bạc giống họ, đánh bạc chung với họ, 

vả lại mỗi ván đều thắng, mọi người đều nhìn vào Ngài hỏi: 

“Anh dùng phương pháp gì vậy?”, Ngài liền đem Phật pháp 

dạy  cho  họ.  Đây  là  đại  quyền  thị  hiện.  Nếu  như  nhìn  thấy 

người  như  vậy,  họ  là  thiện  tri  thức  thật  mà  bạn  liền  bỏ  đi, 

không gần gũi họ, vậy thì thật đáng tiếc, pháp duyên của bạn 

bị  đứt  rồi.  Đây  là  nói  trong  thế  gian,  Bồ  Tát  đại  quyền  thị 

hiện  không  phải  chỗ  phàm  phu  chúng  ta  có  thể  suy  đoán 

được, cũng không phải chỗ mà phàm tình có thể lý giải được. 

Họ nhất định là vì lợi ích chúng sanh, quyết không phải tự tư 

tự lợi. 

Sau đó lại nói, cho dù họ là thật thì người cầu học chúng 

ta  cũng  cần  nên  chân  thành,  cung  kính  học  tập  theo  họ.  Ta 

học tập mặt tốt này của họ, mặt không tốt ta không học, vậy 

bạn mới có thể gần gũi thiện tri thức thật trong thiên hạ. Đây 

328 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là  dạy  chúng  ta  tâm  trạng  cần  phải  có  khi  tầm  sư  học  đạo. 

Hay nói cách khác, chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian, trong 

cửa  Phật  thường  nói  là  “rồng  rắn  hỗn  tạp”.  Tại  sao  Bồ  Tát 

Phổ Hiền dạy chúng ta “lễ kính chư Phật” vậy? “Lễ kính chư 

Phật” là chắc chắn không có phân biệt. Người thiện, người ác 

đều có Phật tánh, chúng ta nên xem họ là Phật thật để đối xử 

thì chúng ta mới có thể thành Phật được. Nếu như trong tâm 

chúng ta còn xen tạp một số bất thiện, thì chúng ta không thể 

thành tựu. Đây là cửa ải lớn nhất mà chúng ta tu hành có thể 

thành tựu hay không, cũng chính là điều mà trong Đàn Kinh 

gọi  là:  “Nếu  người  chân  thật  tu  hành,  không  thấy  lỗi  thế 

gian”. Đến khi nào chúng ta có thể “không thấy lỗi thế gian” 

thì người niệm Phật công phu chắc chắn thành khối, họ công 

phu  đắc  lực  rồi.  Tại  sao  vậy?  Tâm  của  bạn  thuần  thiện  rồi. 

Tâm  thuần  thiện  là  chân  tâm,  tâm  thuần  thiện  là  bản  tánh. 

Ngày  nay,  tâm  này  của  chúng  ta  hỏng  rồi,  hỏng  ở  chỗ  nào 

vậy? Đem biết bao nhiêu những thứ bất thiện ở bên ngoài để 

vào trong tâm mình, tâm mình biến thành bất thiện. Vốn dĩ là 

tâm thuần thiện mà nay biến thành bất thiện rồi. Phật thường 

nói, thế gian tất cả chúng sanh là những người mê hoặc điên 

đảo, là những người đáng thương hại. Họ mê chỗ nào, điên 

đảo  chỗ  nào,  đáng  thương  chỗ  nào  vậy?  Chính  là  họ  chỉ 

chuyên  sưu tập  tất cả  những  thứ bất  thiện  ở bên ngoài,  còn 

những  thiện  pháp  bên  ngoài  họ  thảy  đều  bỏ  sót  lại  hết.  Họ 

không sưu tập thiện pháp mà họ chỉ sưu tập bất thiện pháp, 

cho nên đã đem đến cho mình biết bao nhiêu tai nạn. Tai nạn 

nghiêm trọng nhất là ba đường ác. 

Ở  Singapore  có  một  người  rất  thông  minh  là  cụ  Hứa 

Triết. Cụ nói với chúng ta, trong tâm cụ cả đời chuyên đi sưu 

tập thiện pháp của người khác, điều bất thiện của người khác 

cụ  đều  xem  như  rác  rưởi,  bỏ  hết,  cụ  dứt  khoát  không  nhớ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

329 

Đây  là  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta  tu  hành.  Cụ  là  tín  đồ 

Thiên Chúa, không phải tín đồ Phật giáo, đến 100 tuổi mới 

tiếp  xúc  được  Phật  pháp,  mới  xem  Kinh  Phật.  Cụ  có  thiện 

căn sâu dày. Sau khi xem Kinh Phật, cụ liền phát tâm quy y. 

Cụ đến Cư Sĩ Lâm để quy y, ngay cả phái ngũ giới tôi cũng 

phát cho cụ rồi. Tại sao vậy? Ngũ giới cụ làm được hết rồi. 

Chúng ta đã thọ ngũ giới nhưng chưa chắc giữ được, còn cụ 

đã làm viên mãn rồi, ngũ giới thập thiện đều tu rất viên mãn. 

Đây là tấm gương tốt của chúng ta, 100 tuổi quay đầu cũng 

không muộn! 

Mấy hôm trước, có một đồng tu ở đông bắc gọi điện thoại 

cho tôi nói ở bên đó có một số người xuất gia, những gì mà 

trong mắt họ nhìn thấy được thật là vô cùng không như pháp. 

Một số người hỏi: “Chúng ta có nên đem sự việc này của họ 

vạch trần, tố cáo họ không?”. Nhưng họ suy nghĩ lại, sự việc 

này  có  thể  phá  hoại  hình  tượng  Phật  giáo,  khiến  rất  nhiều 

người học Phật bị thối tâm, nhân quả này phải làm thế nào? 

Họ thật là khá, còn có thể tin nhân quả. Tôi bèn nói với họ: 

“Anh tự mình cân nhắc thật cẩn thận, tốt nhất vẫn cứ để tự 

nhiên.  Họ làm  việc  của họ,  ta  làm  việc  của ta.  Họ  làm  càn 

làm bậy, tương lai đọa tam đồ. Nếu như ta muốn vạch trần, 

phải khiến biết bao nhiêu tín chúng mất đi tín tâm với Phật 

giáo thì ta phải đọa địa ngục A Tỳ”. Trong đây nghiệp nhân 

quả báo, lợi hại, được mất phải hiểu rõ. 

Ở thời đại này, Pháp sư Đàm Loan thời Nam Bắc triều, 

trong Chú Giải Vãng Sanh Luận có tiên tri, nói thời kỳ Mạt 

Pháp  của  chúng  ta,  Tu-la,  La-sát  trụ  trì  là  hoàn  toàn  tương 

đồng  với  lời  huyền  ký  của  Thế  Tôn  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm. Trong Kinh Lăng Nghiêm, Phật nói thời đại này của 

chúng  ta  là:  “Tà  sư  nói  pháp  nhiều  như  cát  sông  Hằng”. 

Chúng ta phải có trí tuệ lựa chọn, điều quan trọng hơn là phải 

330 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

có trí tuệ bảo vệ chính mình, phải hộ pháp. Bảo vệ mình là 

bảo vệ sự chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi 

của mình; bảo vệ Bồ Tát hạnh nhìn thấu, buông xả, tự tại, tùy 

duyên của mình. 

Tối hôm qua, tôi cùng dùng cơm tối với Đại sứ Ấn Độ tại 

Singapore, ông đã hỏi rất nhiều vấn đề, chúng tôi cũng bàn 

đến phương diện này. Hộ pháp, điều quan trọng nhất là hộ trì 

Phật  tánh  của  mình,  hộ  trì  thiện  tâm  của  mình,  nhất  định 

không bị ngoại cảnh ảnh hưởng, đây là thiền định. Ông hỏi 

tôi  về  “Tam  Ma  Địa”.  Ấn  Độ  Giáo  cũng  tu  Tam  Ma  Địa, 

trong Kinh Lăng Nghiêm gọi là “Xa Ma Tha, Tam Ma Địa, 

Thiền Na”. Ba loại này đều là danh từ của thiền định. Xa Ma 

Tha nghiêng nặng về “chỉ”, người Trung Quốc chúng ta gọi 

là chỉ quán. Thiền Na thì “chỉ”, “quán” đều xem trọng. “Chỉ” 

chính là không bị ngoại cảnh ảnh hưởng, không bị hoàn cảnh 

nhân sự, hoàn cảnh vật chất ảnh hưởng. Bạn nghe rồi, nhìn 

thấy  rồi,  bạn  có  trí  tuệ  biện  biệt,  ở  trong  đây  đoạn  ác,  tu 

thiện. Ác làm sao đoạn? Nhìn thấy người ác, nhìn thấy việc 

ác  tuyệt  đối  không  ghi  lại  trong  tâm  thì  ác  liền  đoạn  ngay. 

Đoạn ác là phải đoạn như vậy. Làm sao tu thiện? Nhìn thấy 

người thiện, nhìn thấy việc thiện phải biết noi theo, vậy là tu 

thiện.  Chúng  ta  nắm  vững  được  nguyên  tắc  này  thì  trên 

đường Bồ Đề sẽ thuận buồm xuôi gió, mới không đến nổi bị 

thối chuyển. 

Phàm phu tu hành không thể thành tựu, chướng ngại lớn 

nhất là thời gian tiến thì ít, thời gian lùi thì nhiều. Do vì tiến 

một  bước,  lùi  mười  bước  nên  mới  cần  phải  vô  lượng  kiếp, 

mới phải trải qua ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Nếu như chỉ có tiến 

bộ, không hề lùi bước thì chắc chắn một đời thành tựu. Làm 

thế nào có thể thật sự làm được chỉ có tiến bộ, không có lùi 

bước vậy? Mấu chốt là ở chỗ này, ở Xa Ma Tha thiền định 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

331 

này. Chúng ta có năng lực biện biệt đúng sai, biện biệt thiện 

ác, dứt khoát không nên đem điều ác, điều sai để ở trong tâm. 

Đây chính là phần trước bộ Kinh này Phật đã dạy chúng ta: 

“Bất  dung  hào  phân,  bất  thiện  gián  tạp”,  nên  bồi  dưỡng 

tâm thuần thiện của bản thân chúng ta. Thiện tri thức này có 

lỗi lầm, chúng ta nghi ngờ là tâm động rồi, thì sự việc này sẽ 

phiền phức ngay, ta rất dễ bị thối chuyển. Thiện tri thức chân 

chánh nhất định sẽ tìm bạn để nói chuyện, giải thích cho bạn, 

giúp bạn dứt nghi sanh tín. 

Tôi trước đây mới đến Đài Trung, cũng có người thường 

hay phàn nàn về thầy Lý, nói rất nhiều, nhưng tôi dứt khoát 

không  để  bụng,  vì  tôi  biết  ngay  cả  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, 

ngay cả Khổng Lão Phu Tử, bạn thấy người phỉ báng nhiều 

hay ít? Đại thánh đại hiền trải qua hơn 2.000 năm rồi mà vẫn 

có người phỉ báng họ. Một người mà không bị phỉ báng thì 

không  phải  là  việc  dễ  dàng,  Phật  Bồ  Tát  cũng  không  làm 

được. Bạn phỉ báng là việc của bạn, tôi thấy vị thầy này vẫn 

có đạo đức, có trình độ thì tôi vẫn cứ học theo thầy, nhất định 

không bị  họ  ảnh hưởng.  Những  sự việc  về  đặt  điều  sinh  sự 

này rất nhiều, bản thân thầy Lý cũng hiểu được. Có một lần, 

thầy  gọi  tôi  vào  trong  phòng  giảng  giải  với  tôi.  Thật  ra  tôi 

không cần giảng giải, đó là ý tốt của thầy, thầy muốn củng cố 

tín tâm của tôi, không để tôi rời khỏi thầy, cho nên tôi theo 

thầy mười năm, ân đức quá sâu dày. 




*************** 

 

Kinh văn: “Phục thứ long vương, nhược ly lưỡng thiệt, 

tức đắc ngũ chủng bất khả hoại pháp”. 

Phần trên, chúng ta đã nói sơ lược qua lỗi lầm của lưỡng 

thiệt.  Trong  tất  cả  lỗi  lầm,  có  thể  nói  đây  là  điều  nghiêm 

332 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trọng nhất. Điều này thuộc về hành động, mà căn bản của nó 

chính là ba độc phiền não. Nếu như không có ba độc phiền 

não, thì thân và khẩu chắc chắn sẽ không tạo ác nghiệp. Từ 

đó cho thấy, ba độc là năng tạo, thân khẩu bảy chi là sở tạo. 

Đại  đức  xưa dạy  chúng ta,  tu  hành  phải  tu  từ  căn  bản.  Căn 

bản chính là phải chuyển ba độc thành giới-định-tuệ, đây là 

điều  mà  Như  Lai  Thế  Tôn  chỉ dạy  chúng  ta.  Ba  độc  là  gốc 

của phiền não, giới-định-tuệ là gốc của tất cả thiện pháp, đây 

là hai cái gốc rễ của thiện ác. “Tu từ căn bản”, chúng ta phải 

biết  cái  mà  căn  bản nói là  gì,  căn bản  phải  bắt đầu  từ đâu? 

Đây là điều mà chúng tôi ở trong các buổi giảng thường nói: 

“Gốc  rễ  của  gốc  rễ  chính  là  chấp  ngã”.  “Ngã”  không  thể 

không phá, phá chấp ngã là trí tuệ chân thật. Trong toàn bộ 

Phật pháp, mọi người đều biết, chỉ cần có chấp ngã tồn  tại, 

chấp  ngã  không  phá  thì  bạn  không  thể  vào  cửa,  Đại-Tiểu 

thừa đều không thể vào cửa. 

Tiểu  thừa  sơ  quả  Tu-đà-hoàn  làm  sao  chứng  được  vậy? 

Đoạn sạch 88 phẩm kiến hoặc trong tam giới mới chứng quả 

Tu-đà-hoàn, là sơ quả Tiểu thừa. Năm mươi mốt cấp bậc của 

Bồ Tát Đại thừa, quả vị sơ tín cũng phải đoạn 88 phẩm kiến 

hoặc  trong tam  giới.  Trong  kiến hoặc,  điều đầu tiên là thân 

kiến, thân kiến này chính là chấp ngã. Đây là cái mà chúng ta 

không thể không nhận cho rõ ràng. Chúng ta học Phật đã học 

bao  nhiêu  năm  rồi  mà  công  phu  không  đắc  lực,  hằng  ngày 

vẫn cứ sinh phiền não. Tại sao công phu không đắc lực vậy? 

Là bạn không làm thật. Hằng ngày đọc tụng, hằng ngày giảng 

giải,  hằng  ngày  nghiên  cứu  thảo  luận  nhưng  không  dùng 

được, đây là chỉ lòng vòng ở trong tín giải chứ chưa có hành. 

Phải hành thì mới có thể chứng, bạn không hành thì làm sao 

chứng được? Cho nên thật sự chịu hành, đây chính là trí tuệ 

chân thật. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

333 

Trí  tuệ  chân  thật  mang  lại  cho  chúng  ta  hai  loại  lợi  ích 

thù  thắng.  Thứ  nhất  là  khai  ngộ  thì  trí  tuệ  hiện  tiền,  trong 

Kinh Vô Lượng Thọ gọi là “khai hóa hiển thị chân thực chi 

tế”. Câu nói này trong Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, 

trong Giáo hạ gọi là đại khai viên giải. Bạn phải buông xả thì 

mới được, nhà Phật nói là “xả đắc”. Nếu bạn đem thân kiến 

buông  sạch,  kiến  tư  phiền  não  buông  sạch,  thì  bạn  mới  có 

được trí tuệ chân thật, mới có thể được minh tâm kiến tánh, 

vậy  là  trí  tuệ  thành  tựu  rồi.  Cái  thứ  hai  bạn  được  là  “chân 

thực chi lợi”. Chân thực chi lợi, chúng ta gọi là hưởng thụ về 

vật chất không bị thiếu thốn, viên mãn rồi. Bạn được hai loại 

lợi  ích  phước  huệ  nhị  túc  tôn,  vậy  mới  có  một  chút  giống 

Phật.  Tuy  còn  cách  Phật  cứu  cánh  rất  xa,  nhưng  bạn  đã  có 

dáng vẻ này rồi, bạn đã giống rồi. Nếu như kiến tư phiền não 

đoạn không sạch thì không giống, bạn vẫn là phàm phu thập 

túc, bất kể tu hành như thế nào, bạn không thể ra khỏi lục đạo 

luân  hồi,  tu  tốt  đi  nữa  cũng  chẳng  qua  là  phước  báo  nhân 

thiên mà thôi. Đây là điều chúng ta nhất định phải biết. Nếu 

bạn không hiểu đạo lý này, không hiểu rõ chân tướng sự thật, 

thì một đời này không thể đạt được kết quả. Phước báo nhân 

thiên không được xem là quả. 

Trong Phật pháp nói ngũ thừa Phật pháp, miễn cưỡng 

nói  tiểu  quả  nhân  thiên.  Trên  thực  tế,  Phật  pháp  nói  tiểu 

quả  là  A  La  Hán  và  Bích  Chi  Phật.  Thoát  khỏi  lục  đạo 

luân hồi mới là thật sự có kết quả, chưa thoát khỏi lục đạo 

luân hồi thì không tính. Cho nên Phật pháp chân chánh là 

tam thừa. Tiểu thừa là Thanh Văn, A La Hán; Trung thừa 

là Duyên Giác, Bích Chi Phật; Thượng thừa là Bồ Tát, là 

Phật, đây mới là quả báo đích thực. Quả báo đích thực đều 

là  bắt  đầu  từ  đoạn  kiến  tư  phiền  não.  Nếu  như  chúng  ta 

ngày nay không đem tự tư tự lợi buông xả hết thì làm sao 

334 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

được? Đây là chướng ngại của mình. Cửa đầu tiên rất khó 

phá. Sau khi phá được cửa ải này rồi, thì về sau sẽ thuận 

lợi hơn nhiều. Khó khăn đương nhiên là có, nhưng so với 

cái  khó  khăn  này  thì  dễ  dàng  giải  quyết  hơn  nhiều.  Cho 

nên chỉ cần bạn chứng được quả vị Bồ Tát sơ tín, hoặc giả 

là sơ quả  Tu-đà-hoàn của  Tiểu thừa, trong Kinh  Phật nói 

là bạn đã có học vị rồi. Đây là “vị bất thối” trong tam bất 

thối, bạn chắc chắn sẽ không thối chuyển vào lục đạo làm 

phàm phu. Tu-đà-hoàn và Bồ Tát sơ trụ đều không xa lìa 

sáu  cõi,  nhưng  họ  ở  trong  lục  đạo  chắc  chắn  không  đọa 

làm  phàm  phu,  hay  nói  cách  khác,  họ  chắc  chắn  không 

đọa  ba  đường  ác.  Đây  là  thật  sự  được  chứng  nhận,  chắc 

chắn  không  đọa  ba  đường  ác,  tại  sao  vậy?  Vì  họ  không 

còn tạo nghiệp ba đường ác nữa, họ chỉ có thăng tiến lên 

trên.  Tiến  lên  có  nhanh,  chậm  khác  nhau.  Người  lợi  căn 

họ  tiến  lên  nhanh,  người  căn  tánh  độn  họ  tiến  lên  chậm, 

nhưng chắc chắn sẽ không đọa xuống. 

Hiện nay chúng ta làm sao để chuyển hướng? Phật pháp 

nói thật sự là chuyển nghiệp, không phải diệt nghiệp, tại sao 

vậy?  Tánh  của  ngũ  nghịch  thập  ác  nghiệp  là  chân  như  bản 

tánh.  Nếu  như  tánh  nghiệp  này  diệt  đi  rồi  thì  thiện  cũng 

không  còn  nữa.  Cho  nên,  Phật  pháp  nói  “đoạn”,  nói  “diệt” 

đều  là  hình  dung  từ,  không  phải  đoạn  thật  sự,  cũng  không 

phải diệt thật sự, mà là gì vậy? Là chuyển biến thôi, chuyển 

ác thành thiện. Tánh thiện và tánh ác là một tánh, không phải 

hai tánh, là chân như bản tánh. Chân như bản tánh tại sao lại 

có thiện ác vậy? Tại vì mê ngộ. Khi ngộ là thuần thiện, khi 

mê  là  thuần  ác,  sự  việc  là  như  vậy.  Nhưng  trong  bản  tánh 

không có mê ngộ, không có thiện ác, thiện ác là phân ra từ 

trên mê ngộ, vì vậy mới xem trọng nền giáo dục chuyển mê 

thành ngộ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

335 

Toàn bộ Phật pháp, bất kể là Hiển giáo, Mật giáo, Tông 

môn, Giáo hạ, Đại thừa, Tiểu thừa, chính là một việc dạy bạn 

làm  sao  chuyển  mê  thành  ngộ,  mấu  chốt  là  ở  chỗ  này.  Mê 

ngộ chuyển rồi thì thiện ác đương nhiên cũng sẽ chuyển, một 

cách tự nhiên chuyển ác thành thiện mà không cần phải dùng 

sức. Chúng ta ngày nay không thể chuyển được mê ngộ, cho 

nên  chuyển  ác  thành  thiện  mới  khó  khăn  như  vậy.  Trong 

công phu chuyển biến mà nói, mê ngộ là căn bản, thiện ác lại 

là thứ yếu, là cành ngọn. Hạ thủ từ trên căn bản đó chính là 

chuyển  mê  thành  ngộ.  Chúng  ta  chấp  trước  thân  căn  của 

mình,  cho  nó  là  ta,  chấp  trước  tự  tư  tự  lợi,  thì  đây  là  mê, 

không phải ngộ. 

Bởi  do  tự  tư  tự  lợi,  tham-sân-si-mạn  mới  tạo  thập  ác 

nghiệp.  Trong  thập  ác  nghiệp,  điều  nghiêm  trọng  nhất,  tổn 

hại cực kỳ nghiêm trọng đối với mình là lưỡng thiệt, xúi giục 

thị phi, làm loạn hai đầu, quả báo vô cùng đáng sợ. Xem sự 

ảnh  hưởng  tạo  tác  ác  nghiệp  của  bạn,  bạn  ảnh  hưởng  càng 

lớn, càng sâu thì tội nghiệp càng nặng, thời gian bạn đọa lạc 

vào địa ngục càng lâu, bạn phải thọ khổ cực. Chúng ta phải 

quan sát tỉ mỉ, phải luôn luôn phản tỉnh, phải thường nhớ lời 

giáo huấn thánh nhân là “thành tựu cái thiện của người, nhất 

định  không  thành  tựu  người  khác  tạo  ác”.  Lưỡng  thiệt  là 

thành tựu người khác tạo ác. 

• Thứ nhất, “Đắc bất hoại thân, vô năng hoại cố” 



Thế  Tôn  ở chỗ này  chỉ  dạy  chúng ta: “Nhược ly  lưỡng 

thiệt,  tức  đắc  ngũ  chủng  bất  khả  hoại  pháp,  bất  khả  thư 

hoại.  Hà  đẳng  vi  ngũ?  Nhất,  đắc  bất  hoại  thân,  vô  năng 

hoại cố”. Đây chính là định nghĩa của “bất hoại thân”, không 

ai có thể làm tổn hại bạn. Tại sao không ai có thể làm tổn hại 

bạn vậy? Bởi vì bạn vô ngã. Người có ngã mới bị người làm 

tổn thương, vô ngã thì không bị người làm tổn hại. 

336 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Quí  vị  đọc  Kinh  Kim  Cang,  xem  thấy  trong  Kinh  có 

một  câu  chuyện  nhỏ  là  “Nhẫn  nhục  tiên  nhân  bị  Ca  Lợi 

vương cắt xẻo thân thể”. Câu chuyện này được kể lại tỉ mỉ 

ở  trong  Kinh  Đại  Niết  Bàn,  trong  Kinh  Kim  Cang  chỉ  là 

nhắc lại một chút thôi, còn trong Kinh Đại Niết Bàn thì ghi 

chép cặn kẽ. Nhẫn nhục tiên nhân là ai vậy? Là Phật Thích 

Ca Mâu Ni lúc chưa thành Phật và đang tu Bồ Tát đạo. Đây 

là chuyện trong đời quá khứ của Ngài. Ca Lợi vương, “Ca 

Lợi”  là  tiếng  Phạn,  dịch  thành  nghĩa  tiếng  Trung  Quốc  là 

bạo  quân,  là  vua  vô  đạo.  Ca  Lợi  tức  là  tàn  bạo,  vô  đạo. 

Người tu hành này sống ở trong núi sâu. Quốc vương vào 

trong  núi  săn  bắn,  mang  theo  rất  nhiều  người,  trong  đó 

cũng có một số cung nữ. Những cung nữ này gặp được tiên 

nhân  thì  vây  xung  quanh  Ngài  để  thỉnh  giáo.  Tiên  nhân 

thuyết  pháp  cho  họ  nghe.  Vị  quốc  vương  này  nhìn  thấy, 

ông  vô  cùng  giận  dữ,  cho  là  con  người  này  không  chân 

thật,  đùa  cợt  với  cung  nữ  của  ông,  lập  tức  lăng  trì  xử  tử. 

“Lăng trì” là dùng dao cắt thịt, cắt từng lát từng lát, đây là 

hình phạt tàn khốc nhất. Bồ Tát một mảy may tâm oán hận 

cũng không có, Ngài đã thành tựu tướng nhẫn nhục ba-la-

mật  viên  mãn.  Bồ  Tát  không  những  không  hận  vị  quốc 

vương này, ngược lại còn cảm kích, tại sao vậy? Thông qua 

lần thử nghiệm này, Ngài biết Ngài tu nhẫn nhục ba-la-mật 

viên  mãn.  Cho  nên,  lúc  đó  Ngài  đã  phát  một  lời  nguyện: 

“Tương  lai  khi  tôi  thành  Phật,  người  đầu  tiên  tôi  độ  là 

ông”.  Do đó khi  Thích Ca Mâu  Ni thành  Phật, người đầu 

tiên  được  độ  là  tôn  giả  Kiều  Trần  Như  (Kiều  Trần  Như 

chính  là  Ca  Lợi  vương  trước  đây).  Đây  là  điều  chúng  ta 

phải học tập. 

Chúng ta bị người khác làm nhục một chút liền nổi giận, 

ôm  hận  trong  lòng,  niệm  niệm  không  quên.  Vậy  có  nguy 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

337 

không?  Loại  trạng  thái  này  sẽ  kết  oán  thù  với  đối  phương. 

Oán thù như thế nào vậy? Oan oan tương báo, không bao giờ 

dứt, vậy thì đau khổ cỡ nào? Cái khổ này từ đâu mà có vậy? 

Tự  làm  tự  chịu.  Bản  thân  bạn  không  có  trí  tuệ,  bạn  chấp 

trước cái thân này là ta. Nhẫn nhục tiên nhân tại sao không 

đau khổ? Khi bị cắt Ngài cũng không đau khổ, nguyên nhân 

gì vậy? Vô ngã tướng. Chúng ta ngày nay bị người ta chích, 

bị cắt, tại sao bị đau khổ vậy? Có ngã. Chấp trước thân này là 

ta, cho nên bạn liền có đau khổ. Không chấp trước thân này 

là  ta,  nếu  họ  cắt  người  khác  tại  sao  bạn không  đau?  Bởi  vì 

bạn  không  chấp  trước  thân  kia  là  ta.  Nếu  bạn  không  chấp 

trước thân này là ta, thì bạn cũng không có đau khổ. Tất cả 

mọi phiền não đều là từ chấp ngã mà ra. Cho nên Phật nói, 

cảm  thọ  của  phàm  phu  có  năm  loại  là  khổ,  lạc,  ưu,  hỷ,  xả. 

Tâm có ưu hỷ, thân có khổ lạc. Khi thân bạn không có khổ 

lạc,  tâm  không  có  ưu  hỷ  thì  gọi  là  thọ  xả.  Thọ  xả  là  bình 

thường, nhưng đáng tiếc bạn giữ không được, thời gian của 

bạn rất ngắn, nếu như thọ xả giữ được vĩnh viễn thì đó chính 

là thiền định, tam muội. 

• Thứ  hai,  “Đắc  bất  hoại  quyến  thuộc,  vô  năng  phá 



cố” 

Quả báo này, tôi nghĩ bất luận là xưa nay, trong và ngoài 

nước, tất cả mọi chúng sanh đều mong cầu. Mọi người đều 

mong cầu nhưng chưa chắc mỗi người có thể đạt được. 

Xã hội hiện nay, vợ chồng bất hòa. Tại sao bất hòa vậy? 

Trong  đây  có  một  nhân  tố  rất  quan  trọng,  đó  chính  là  bị 

người thứ ba xúi giục. Sau khi họ nghe nói rồi thì tin, cho là 

thật, không chịu thâm nhập để tìm hiểu, hai người nghi ngờ 

lẫn  nhau,  không  tin  tưởng  lẫn  nhau,  vậy  là  phá  hoại  cả  gia 

đình rồi. Bị người khác ly gián, xúi giục thì đây gọi là duyên. 

338 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nhân là gì vậy? Nhân là bất thiện nghiệp mà tự mình đã tạo 

ra. Bản thân chúng ta thường hay đi phá hoại người khác, nên 

sau này tự nhận lại quả báo là cũng có rất nhiều người đến 

phá hoại mình. Đây là đạo lý nhất định. Vợ chồng, gia đình 

là như vậy, đoàn thể, xã hội, quốc gia cũng là như vậy. 

Nhân quả báo ứng là chân lý, là định luật của thế xuất thế 

gian. Bồ Tát tu hành đã thành Phật rồi cũng không có cách gì 

thay  đổi  nhân  quả.  Đạo  lý  này  ở  trong  Kinh  Phật  nói  rất 

nhiều, nói rất thấu triệt, không có cách gì thay đổi được nhân 

quả. Hơn nữa, những điều trong Phật pháp nói với chúng ta 

quả  thật  rất  có  đạo  lý:  “Nhân  quả  thiện  ác  không  thể  bù 

trừ”. Không thể nói là quá khứ tôi đã tạo rất nhiều ác nghiệp, 

hiện nay tôi đều làm thiện nghiệp rồi, tôi đem thiện nghiệp để 

bù  trừ  nó,  lấy  công  chuộc  tội.  Điều  này  pháp  thế  gian  có 

nhưng trong Phật pháp thì không có, cho nên nhân quả thiện 

ác không thể bù trừ. Bù trừ là không hợp đạo lý. 

Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  bạn  tạo  bất  thiện  nghiệp  là 

nhân,  nhân  này  muốn  biến  thành  quả  thì  nhất  định  phải  có 

duyên. Nghiệp nhân bất thiện lại gặp phải duyên bất thiện thì 

quả  báo  bất  thiện  này  mới  hiện  tiền.  Cho  nên  Phật  nói, 

nghiệp nhân bất thiện của chúng ta đã tạo ra từ trước, từ đời 

đời  kiếp  kiếp  trong  đời  quá  khứ.  Nếu  bạn  không  gặp  được 

Phật pháp thì bạn làm sao biết được thiện hay bất thiện? Tùy 

thuận phiền não của mình, hằng ngày đang tạo nghiệp. Cho 

nên, nhân bất thiện là nghiệp nhân của ba đường ác. Nghiệp 

nhân ngũ nghịch thập ác có người nào không có? Mỗi người 

đều có cả. Ngay cả thiện nhân làm Phật, làm Bồ Tát thì mỗi 

người  cũng  đều  có,  đây  là  điều  mà  Phật  thường  hay  nói. 

Nghiệp  nhân  thập  pháp  giới  của  chúng  ta  ai  nấy  đều  có  cả, 

tương  lai  chúng  ta  sẽ  đến  thọ  sanh  ở  pháp  giới  nào  vậy? 

Đương  nhiên  chúng  ta  hy  vọng  sanh  thiên  để  hưởng  thiên 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

339 

phước, cao hơn nữa là hy vọng làm Phật, làm Bồ Tát được 

đại tự tại, được đại trí tuệ. Tất cả nghiệp nhân này chúng ta 

đều  có  cả,  mấu  chốt  là  ở  trên  duyên,  hay  nói  cách  khác, 

chúng ta đời này khởi tâm động niệm, lời nói việc làm là theo 

duyên nào? Nếu như chúng ta tùy thuận duyên Phật, thế thì 

chúc  mừng  bạn,  bạn  đời  này  chắc  chắn  làm  Phật.  Nếu  như 

bạn còn muốn tùy thuận duyên phiền não, tùy thuận tự tư tự 

lợi, tùy thuận tham sân si mạn, tùy thuận thập ác nghiệp, thì 

quả báo tương lai của bạn chắc chắn ở tam đồ. 

Tất cả quả báo không phải có người đang chủ tể, Phật Bồ 

Tát không thể chủ tể việc này, vua Diêm La cũng không có 

quyền lực chủ tể, Thiên thần, Thượng đế cũng không thể chủ 

tể  được.  Người  nào  làm  chủ  vậy?  Tự  mình  chủ  tể  chính 

mình. Việc này trong Kinh luận Phật nói quá nhiều rồi. Cho 

nên, nếu chúng ta nhận quả báo bất thiện thì dứt khoát không 

được  oán  trời  trách  người.  Dù  cho  người  khác  lừa  gạt,  phỉ 

báng chúng ta, chúng ta bị mắc lừa rồi, nhưng chúng ta cũng 

không  nên  trách  họ,  tại  sao  vậy?  Vì  họ  là  cái  duyên,  do  ta 

trong đời quá khứ đã tạo tác bất thiện cho nên mới gặp phải 

duyên bất thiện này. Nếu như ta đời đời kiếp kiếp đều hành 

thiện,  thì  cái  ác  duyên  này  ta  sẽ  không  gặp  phải.  Chúng  ta 

nghĩ lại xem, Thích Ca Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật là những 

người chí thiện trong thế xuất thế gian, không có người nào 

thiện hơn, nhưng bạn xem xã hội hiện nay, người phỉ báng A 

Di Đà Phật nhiều hay ít? Phỉ báng Kinh luận Tịnh Độ nhiều 

hay  ít? Phỉ báng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  lại  càng nhiều hơn 

nữa.  Đây  là  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Trước  khi  chưa  làm 

Phật,  đức  Phật  Thích  Ca,  đức  Phật  A  Di  Đà  cũng  là  phàm 

phu như chúng ta. Do những ác nghiệp đã tạo này, nên các 

Ngài khi thành Phật rồi vẫn phải thọ báo. Qua đây bạn mới 

biết được nhân duyên quả báo là bất khả tư nghị. 

340 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Có rất nhiều đồng tu đều biết câu chuyện về Thiền sư Bá 

Trượng  vào  thời  triều  Đường,  đây  là  chuyện  về  thiền  chồn 

hoang.  Chuyện  này  lịch  sử  có  ghi  chép,  quyết  định  không 

phải  là  hư  vọng.  Đại  Sư  Bá  Trượng  mỗi  ngày  cũng  giảng 

Kinh thuyết pháp. Triều Đường vào thời đó, Phật giáo là giáo 

dục,  không  phải  tôn  giáo.  Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo  là 

khoảng  giữa  triều  Thanh  về  sau.  Thời  gian  này  hoàn  toàn 

không dài, chúng tôi nhẩm tính nhiều nhất cũng chẳng qua là 

hơn 200 năm, chưa đến 300 năm. Vào thời đó, Phật giáo vẫn 

còn  là  giáo  dục,  Tự  viện,  Am  đường  hằng  ngày  giảng  dạy. 

Trong  thính  chúng  có  một  cụ  già,  ông  mỗi  ngày  đều  đến 

nghe, cho nên mọi người đều rất quen biết ông. Người ta hỏi 

nhà ông ở đâu? Ông nói, nhà ông ở sau núi. Mỗi hội ông đều 

tham gia, mọi người đều rất tôn trọng vị lão cư sĩ này. Đại Sư 

Bá  Trượng biết  ông là  con hồ ly  tinh,  không phải  là  người. 

Có một hôm cụ già này thỉnh giáo với Đại Sư Bá Trượng, nói 

rõ  bản  thân  ông  trong  đời  quá  khứ  cũng  là  một  vị  pháp  sư 

giảng  Kinh  thuyết  pháp,  có  người  hỏi  ông  một  vấn  đề: 

“Người đại tu hành có còn rơi vào nhân quả hay không?”, 

ông  trả  lời  rằng:  “Người  đại  tu  hành  không  rơi  vào  nhân 

quả”.  Câu  trả  lời  này  là  sai  rồi!  Bởi  vì  cái  sai  lầm  này  mà 

ông đọa lạc vào đường súc sanh, đọa làm hồ ly 500 kiếp rồi. 

Ông  tu  rất khá, nên hiện  nay  có  thể  biến  thành hình người, 

nhưng ông không có cách gì thoát khỏi đường súc sanh nên 

cầu  Đại  Sư  Bá  Trượng  giúp  đỡ.  Đại  Sư  Bá  Trượng  nói: 

“Được!  Ngày  mai  khi  chúng tôi giảng Kinh  cho  đại  chúng, 

ông bước ra, đem câu hỏi mà người ta hỏi ông trước đây hỏi 

tôi”. Đến ngày hôm sau, khi lên lớp, ông bèn bước ra thỉnh 

giáo: “Xin hỏi hòa thượng, người đại tu hành có còn rơi vào 

nhân  quả  hay  không?”.  Đại  Sư  Bá  Trượng  đã  sửa  cho  ông 

một  chữ  là  “bất  muội  nhân  quả”.  “Bất  lạc  nhân  quả”  là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

341 

không  có  nhân  quả.  Người  đại  tu  hành  là  ai  vậy?  Phật  là 

người đại tu hành, pháp thân Bồ Tát là người đại tu hành, các 

Ngài  còn  có nhân quả  báo  ứng hay  không?  Có,  không  phải 

không  có.  Con  hồ  ly  già  này  trước  đây  trả  lời  là  không  có, 

câu trả lời này là sai rồi! Đại Sư Bá Trượng nói là bất muội 

nhân quả, nghĩa là nhân quả có, nhưng biết rất rõ, không một 

chút mê hoặc. 

Chúng ta biết, tất cả chúng sanh từ vô lượng kiếp đến 

nay  đã  tích  lũy  vô  lượng  vô  biên  chủng  tử  tập  nghiệp, 

thiện  ác,  cho  nên  khi  thành  Phật  thì  ở  mười  phương  thế 

giới giáo hóa chúng sanh cũng phải gặp rất nhiều chuyện 

trái nghịch. Đó là do nghiệp nhân bất thiện trong đời quá 

khứ  hiện  hành.  Khi  nó  hiện  hành,  Phật  biết  rất  rõ,  rất 

sáng tỏ, không giống chúng ta. Chúng ta gặp phải cản trở 

thì không biết nguyên nhân là gì, còn các Ngài gặp  phải 

thì biết rất rõ ràng, biết rất tường tận, biết đây là món nợ 

từ  lúc  nào,  “được,  bây  giờ  sẵn  sàng  trả  hết,  trả  cho 

xong”.  Cho  nên  “bất  muội”  là  biết  rất  rõ  ràng,  biết  rất 

minh bạch. Chúng ta hiểu được đạo lý này thì biết người 

tu hành cần phải làm như thế nào? Từ nay về sau không 

tạo  thêm  ác  nghiệp  nữa,  đây  là  quay  đầu  đích  thực, 

chuyển ác tu thiện. Ở trong thuận cảnh, quyết không sinh 

tâm tham luyến, ở trong nghịch cảnh nhất định không có 

tâm sân hận. Cảnh duyên thuận nghịch đều nên dùng tâm 

bình  thường,  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

bình đẳng để xử sự đối nhân tiếp vật, vậy là đúng rồi. Bị 

cản trở, bị oan nhất định là có, không nên nói không có, 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng  có,  “Phật  trung  chi  vương” 

là A Di Đà Phật cũng có. Cho nên, người thật sự giác ngộ 

thì đối với nhân quả vô cùng thận trọng. Chúng ta từ đạo 

lý này mà tỉnh ngộ ra, thì cách nhìn của chúng ta đối với 

342 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vũ trụ nhân sinh sẽ chuyển đổi ngay. Đây chính là cái mà 

trong Kinh Pháp Hoa gọi là “nhập Phật tri kiến”. Phật là 

viên mãn đại giác. 

Giữa  con  người  với  nhau  phải  hòa  mục.  Người  với  sự, 

người với vật, phát triển thêm ra đến nhà với nhà, quốc gia 

với quốc gia, chủng tộc với chủng tộc không nên cạnh tranh. 

Cạnh tranh là không tốt. Phải hợp tác, phải hòa mục. Hợp tác 

thì mọi người đều có phước, còn cạnh tranh thì đến cuối cùng 

sẽ biến thành đấu tranh. Sự phát triển của cạnh tranh dẫn đến 

không thể không đấu tranh. Đấu tranh thì vô cùng thê thảm, 

đây là tội nghiệp cực trọng. Cho nên, thật sự giác ngộ rồi thì 

với oan gia trái chủ, với những loại oán hận đó, chúng ta phải 

đem nó hóa giải. Họ đối với chúng ta không hòa mục, chúng 

ta  đối  với  họ  nhất  định  phải  hòa  mục.  Tâm  của  họ  đối  với 

chúng ta bất bình, tâm của chúng ta đối với họ là bình đẳng. 

Thời gian lâu rồi thì tự nhiên cảm hóa được thôi, hóa giải rồi. 

Điều  này  quyết  không  phải  nhất  thời,  mà  là  thời  gian  dài. 

Cho nên, chư Phật Bồ Tát vì chúng ta thị hiện, Thế Tôn và A 

Di Đà Phật đều đã thành Phật từ kiếp lâu xa rồi, nhưng mãi 

cho đến hiện nay, trong xã hội này vẫn có rất nhiều người phỉ 

báng các Ngài. Qua đó, bạn mới hiểu được nghiệp nhân quả 

báo này là vô cùng nghiêm trọng. 

Chúng ta phải sửa đổi từ trong khởi tâm động niệm. Bất 

kể  đối  với  người,  với  sự,  với  vật,  đều  cần  phải  chung  sống 

hòa  mục,  đều  cần  phải  hỗ  trợ  hợp  tác.  Chúng  ta  nhìn  thấy 

một đóa hoa, nhìn thấy một ngọn cỏ bị những cành khác làm 

chướng ngại, đè bẹp, chúng ta gỡ nó ra để hai bên đều sinh 

trưởng thật tươi tốt. Đối với vật còn phải như vậy, huống hồ 

là  đối  với  người.  Thánh  hiền  thế  xuất  thế  gian  thường  hay 

dạy chúng ta: “Oan gia nên giải, không nên kết”, không kết 

oán  với  người,  có  oán  kết  phải  đem  nó  hóa  giải.  Đây  là  trí 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

343 

tuệ, đây gọi là thiện tâm, thiện hạnh. Học Phật là phải bắt đầu 

học từ chỗ này. 

Đoạn này nói chúng ta nhất định không lưỡng thiệt, nhất 

định không xúi giục thị phi. Điều này phải chú ý, tại sao vậy? 

Có khi là hữu ý hay vô ý. Hữu ý đại khái là xảy ra xung đột 

lợi  hại  đối  với  mình  nên  nghĩ  cách  phá  hoại  người  khác,  sợ 

người khác làm phương hại danh lợi của mình, đây là hữu ý. 

Vô ý là nghe tin đồn đại thì phụ họa theo, quả thật chẳng có 

quan hệ lợi hại gì với mình cả. Ưa thích nghe tin đồn đại, ưa 

thích truyền bá tin đồn, tập khí này rất nhiều người có. Tạo tội 

nghiệp này thì vẫn phải thọ báo, hay nói cách khác, chúng ta 

đối  xử  người  khác  thế  nào  thì  nhất  định  sẽ  cảm  được  người 

khác đối xử với chúng ta thế ấy. Cho nên, thánh nhân Trung 

Quốc nói: “Kỷ sở bất dục, vật thi ư nhân”. Lời nói này là hiểu 

sâu nhân quả báo ứng. Bản thân ta không  muốn nhận,  thì ta 

nhất  định  không  được  gán  cho  người  khác.  Ta  không  muốn 

người  khác  xúi  giục  người  nhà  của  ta,  không  muốn  người 

khác  phá  hoại  gia  đình  ta,  phá  hoại  sự  nghiệp  của  ta,  thì  ta 

nhất định không được phép phá hoại người khác. Quả báo của 

lưỡng  thiệt  là  phải  tùy  theo  sự  ảnh  hưởng  của  nó.  Nếu  như 

phạm vi ảnh hưởng của nó càng lớn, mức độ ảnh hưởng của 

nó càng sâu xa, thì tội báo của nó sẽ càng nghiêm trọng. 

Đặc biệt là trong cửa Phật, đồng tu học Phật chúng ta đều 

biết  Phật  pháp  là  con  mắt  của  trời  người,  hướng  dẫn  người 

đoạn  ác  tu  thiện,  giúp  người  siêu  phàm  nhập  thánh,  đây  là 

thiện hạnh đứng hàng đầu, sự nghiệp đứng hàng đầu của thế 

xuất thế gian. Nếu như bạn tùy tiện đi phá hoại, đi cản  trở, 

phỉ báng, hãm hại, thì quả báo ở địa ngục A Tỳ. Trong Kinh 

luận  thường  nói,  tội  giết  người  rất  nặng,  vì  bạn  đoạn  thân 

mạng  của  người,  nhưng  thực  ra  cái  tội  này  không  thể  sánh 

với tội nghiệp đoạn huệ mạng của người. Sao gọi là đoạn huệ 

344 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mạng  của  người  vậy?  Là  đoạn  mất  cơ  duyên  học  Phật  của 

người khác, làm tín tâm của họ đối với Phật pháp bị phá hoại. 

Đây là tội nặng đứng hàng đầu của thế xuất thế gian, đọa địa 

ngục A Tỳ. Trong tội ngũ nghịch, nặng nhất chính là tội “phá 

hòa  hợp  tăng”  này.  Năm  loại  tội  này  đều  là  đọa  địa  ngục, 

nhưng  thời  gian  đọa  địa  ngục  dài  ngắn  không  giống  nhau. 

Tội  ngũ  nghịch  như  giết  cha,  giết  mẹ,  giết  A  La  Hán,  làm 

thân Phật chảy máu đều là đọa địa ngục A Tỳ thời gian ngắn; 

còn  phá  hòa  hợp  tăng  thì  đọa  địa  ngục  A  Tỳ  thời  gian  dài. 

Đây là điều chúng ta không thể không biết. Nhất là một nền 

Phật pháp thuần chánh, nếu như bạn phá hoại thì hậu quả thật 

khủng  khiếp.  Nghiệp  nhân  quả  báo  chúng  ta nhất định  phải 

hiểu. Chúng ta không muốn có người khác đến phá hoại gia 

đình, quyến thuộc, sự nghiệp của chúng ta thì chúng ta nhất 

định không được phá hoại, xúi giục người khác, đây là điều 

quan trọng hơn hết tất cả. 

• Thứ ba, “Đắc bất hoại tín, thuận bản nghiệp cố” 



Đây  là  nói  lìa  lưỡng  thiệt  thì  sẽ  được  loại  quả  báo  thù 

thắng thứ ba. “Bản nghiệp” là chỉ chúng ta ở trong thế gian 

này theo đuổi một loại nghề nghiệp nào đó. Câu này ý nói, 

bất kể làm nghề nghiệp gì bạn cũng có thể được đại chúng xã 

hội tín nhiệm và tùy thuận. Đương nhiên sự nghiệp của bạn 

sẽ thuận buồm xuôi gió, bạn chắc chắn sẽ thành công, người 

hiện  nay  gọi  là  nhân  duyên  tốt.  Bạn  có  thể  được  rất  nhiều 

người  đến  giúp  đỡ  bạn,  thành  tựu  sự  nghiệp  của  bạn,  được 

nhiều thiện hữu đến giúp đỡ thì đây là duyên. Nhân đích thực 

là do lìa lưỡng thiệt, không vọng ngữ. Từ chỗ này chúng ta 

có thể thấy, công đức thù thắng của không vọng ngữ quả thật 

là không thể nghĩ bàn. 

Từ trên đạo lý nhân quả mà nói, nếu chúng ta không phá 

hoại người khác, thì bản thân chúng ta bất kể kinh doanh sự 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

345 

nghiệp  gì  cũng  sẽ  không  bị  người  khác  đến  phá  hoại.  Nếu 

như chúng ta ở ngay trong đời này không vọng ngữ, không 

lưỡng thiệt, không ác khẩu, mà sự nghiệp của chúng ta vẫn bị 

người khác đố kỵ phá hoại, nói lời thô ác (sự việc này không 

phải  không  có)  là  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Đó  là  trong  đời 

quá khứ làm điều bất thiện. Chúng ta nhất định phải hiểu đạo 

lý này. Những việc ta tu trong đời này hoàn toàn không phải 

không có cảm ứng, nghi ngờ này của bạn là sai rồi. Nhà Phật 

thường  nói:  “Nhân  quả  thông  ba  đời”.  Chúng  ta  trong  đời 

này tạo tác, tất cả quả báo mà ta thọ nhận là do nghiệp nhân 

đời trước gieo. Đời trước đã tu bất thiện, tuy đời này tu rất 

thiện  nhưng  vẫn  không  thể  tránh  khỏi  ác  báo;  trong  tâm 

chúng ta hiểu rõ,  loại ác duyên, ác báo này đời sau sẽ không 

còn nữa. Cho nên trong đời này, chúng ta tiếp nhận lời giáo 

huấn của Phật Bồ Tát, nhất định phải tùy thuận Phật Đà, nhất 

định  phải  có  tín  tâm,  dứt  khoát  không  nghi  ngờ.  Trước  kia 

chưa  gặp  được  Phật  pháp,  chúng  ta  đã  tạo  việc  sai  trái  quá 

nhiều rồi, đây là điều chắc chắn. Nếu chúng ta tích cực đoạn 

ác  tu  thiện,  thật  sự  nỗ  lực  làm  nghiêm  túc  giống  như  cư  sĩ 

Liễu Phàm, thì quả báo bất thiện ở trong đời quá khứ cũng có 

thể  cải  thiện.  Đây  chính  là  nhà  Phật  gọi  là  dũng  mãnh  tinh 

tấn. Nếu chúng ta không dũng mãnh tinh tấn, thì định nghiệp 

này  rất  khó  chuyển,  không  dễ  gì  chuyển  được.  Những  điều 

chúng  ta  tu  tích  trong  đời  này  thì đời  sau  sẽ  được  quả  báo, 

cho  nên  không  thể  không  dũng  mãnh  tinh  tấn.  Dũng  mãnh 

tinh tấn thì chúng ta trong đời này có được là hoa báo. Quả 

báo so với hoa báo nhận được trong đời này là thù thắng hơn. 

• Thứ tư, “Đắc bất hoại pháp hành, sở tu kiên cố cố” 



“Pháp hành”, đây chính là nói chúng ta tu hành, học Phật. 

Bạn học Phật cũng sẽ không bị người phá hoại. Sự việc này 

chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Có một số người tu rất tốt, cũng 

346 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đã học Phật rất nhiều năm, gặp được một vị tri thức khuyên 

là  “còn  có  pháp  môn  khác  thù  thắng  hơn  so  với  pháp  môn 

này”. Vừa nghe vậy thì tâm của họ dao động rồi, vứt bỏ ngay 

để đi học với người khác. Đây chính là phá hoại pháp hành 

của họ, đây là việc ác. Trong xã hội hiện nay, sự việc này rất 

nhiều, đúng như trong Kinh Lăng Nghiêm đã nói: “Thời kỳ 

Mạt Pháp, tà sư thuyết pháp như Hằng hà sa”. 

Có  không  ít  đồng  tu  đến  nói  với  tôi,  các  đạo  hữu  đồng 

tham  của  họ  trước  đây  đều  niệm  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  đều 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  đã  tu  rất  nhiều  năm,  tu  rất  khá,  nhưng 

bây giờ thì đi với người khác rồi, không tin Kinh Vô Lượng 

Thọ nữa, cũng không niệm A Di Đà Phật nữa. Họ buồn rầu 

không tả nổi. Tôi bảo: “Không nên buồn, đây là nhân duyên 

của  mỗi  người,  phải  hiểu  đạo  lý  này”.  Mỗi  người  đều  có 

nghiệp  nhân,  nghiệp  duyên  riêng  của  họ.  Phật  cũng  không 

làm  gì  được  thì  chúng  ta  có  năng  lực  gì?  Chúng  ta  khuyên 

bảo họ là làm tròn trách nhiệm của một người bạn, họ có tin 

hay không là việc của họ, chúng ta không thể can thiệp. Can 

thiệp là làm nhiễu loạn đạo tâm của mình rồi. Tuy họ đi với 

người khác, đã từ bỏ pháp môn Tịnh Độ, nhưng cũng có thể 

qua  vài  năm  sau  họ  lại  quay  lại,  điều  này  rất  khó  nói.  Bản 

thân  chúng  ta  phải  tu  thật  tốt  để  làm  tấm  gương.  Qua  mấy 

năm  thử  so  sánh  lại,  họ  cảm  thấy  bạn tu rất tốt,  “tôi  không 

bằng anh”, thì rất có thể họ sẽ quay trở lại. Đến lúc này ta 

dùng  lời  lẽ  khuyên  họ  thì  hiệu  quả  không  gì  sánh  bằng. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  dùng  sự  hành  trì  chân  chánh,  thời 

gian dài để cảm hóa, vậy mới có thể có tác dụng. Nhất định 

phải hiểu đạo lý này. 

Chúng ta thử nghĩ, đương nhiên nhân và duyên này đều 

là lưỡng thiệt, xúi giục. Người xúi giục có hai loại là hữu ý 

và vô ý. Người vô ý cũng rất nhiều, chính bản thân họ không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

347 

biết họ đã tu tà pháp. Họ khuyên những bạn bè của họ đều tin 

theo tà pháp giống như họ, xem tà pháp là chánh pháp, xem 

chánh  pháp  là  tà  pháp.  Đặc  biệt  là  chúng  ta  ngày  nay  đề 

xướng bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ, cho đến nay những 

lời phản đối rất nhiều. Năm xưa, khi Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam 

khai  giảng  bản  Kinh  này  tại  Đài  Trung,  dường  như  là  năm 

1950  (năm  Dân  Quốc  thứ  39),  vào  lúc  đó  đã  có  người  phê 

bình.  Nhưng  người  thời  đại  đó,  tâm  địa  vẫn  còn  rất  thuần 

hậu,  vẫn  không  phải  thẳng  thắn  phê  bình,  nói  rất  hàm  súc, 

đây là đức hạnh của người ta. Người hiện nay không còn loại 

ẩn ý hàm súc này, mất hết rồi, họ chỉ trích rất gay gắt. Do đó 

có người bị ảnh hưởng điều này, cho nên đồng tu đến hỏi tôi: 

“Vậy làm thế nào?”. Tôi nói: “Tùy họ vậy, nhân duyên của 

mỗi người”. Đây là gì vậy? Bản thân họ nhận thức không rõ, 

đạo  tâm  không  kiên  cố  mới  bị  lưỡng  thiệt,  ly  gián  làm  dao 

động pháp hành. 

Trong Kinh điển Phật thường hay chỉ dạy chúng ta phải 

hiểu sâu nghĩa thú. Đối với nghĩa lý của Kinh giáo, bạn phải 

hiểu cho thật sâu, thật rộng thì tín tâm của bạn mới kiên định, 

tâm nguyện kiên cố, thủy chung không dao động. Trước khi 

vãng sanh, cư sĩ Hạ Liên Cư đã nói, bản hội tập này sẽ truyền 

đi  khắp  thế  giới.  Trên  thế  giới,  người  sáng  mắt  rất  nhiều, 

người  có  trí  tuệ  cũng  không  ít.  Chín  loại  sách  bày  ra  trước 

mắt, họ tự mình có thể lựa chọn. Chín bản sách đều hay, bất 

kể dùng bản nào, chỉ cần thật sự chân thành tu hành thì đều 

có  thể  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  đều  có  thể  thấy  Phật  A  Di  Đà. 

Trong chín bản sách, rốt cuộc là bản nào hay, bản nào không 

hay? Không có tiêu chuẩn, tiêu chuẩn là ở chính mình. Trong 

mấy bản sách này, bản sách nào bạn xem thấy rất thuận, xem 

thấy rất trôi chảy, ý nghĩa thật rõ ràng, thì bản sách này đối 

với bạn là khế cơ. Khế cơ thì được lợi ích. 

348 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Quí  vị  phải  hiểu  rằng,  giảng  Kinh  thuyết  pháp  là  giới 

thiệu cho bạn, đây là duyên. Có thể thành tựu hay không là 

do  công  phu  của  bạn.  Công  phu  là  gì  vậy?  Công  phu  là 

“tín,  nguyện,  hạnh”.  “Tín”  là  gì?  Không  phải  là  tin  bản 

Kinh này, mà là tin A Di Đà Phật. Cho nên, bất kể là bản 

Kinh nào, nội dung mà nó giới thiệu đều là dạy bạn tin A 

Di  Đà  Phật,  tin  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  vậy  là 

không  sai.  Cho  nên  chỉ  cần  xây  dựng  tín  tâm,  đầy  đủ  ba 

điều  kiện  “tín,  nguyện,  hạnh”  này.  “Hạnh”  thì  nhất  định 

phải theo cương lĩnh mà Bồ Tát Đại Thế Chí chỉ dạy chúng 

ta là: “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Trong “đô 

nhiếp lục căn” chắc chắn đã bao hàm thập thiện nghiệp đạo 

rất viên mãn. Tại sao vậy? Nếu như bạn tạo thập ác nghiệp 

thì  bạn  chắc  chắn  không  có  cách  gì  thâu  nhiếp  lục  căn. 

Thật  sự  thâu  nhiếp  lục  căn,  thì  người  này  nhất  định  là 

người  thuần  thiện.  Dùng  thiện  tâm,  thiện  hạnh  mà  niệm 

Phật thì mới được vãng sanh Tịnh Độ. 

Chúng  ta thông thường nói  phát  tâm  Bồ Đề,  đây  đều  là 

nói qua loa. Thế nào là phát tâm Bồ Đề? Phát tâm Bồ Đề cần 

những  điều  kiện  nào?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  rõ 

ràng. Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham vấn, ba vị thiện tri thức 

phía  trước  chính  là  đại  biểu  tam  bảo  Phật,  Pháp,  Tăng.  Tỳ 

kheo  Kiết  Tường  Vân  là  đại  biểu  Phật  bảo,  dạy  pháp  môn 

niệm Phật. Tỳ kheo Hải Vân là đại biểu nhị trụ Bồ Tát, Trị 

Địa  Trụ đại biểu  pháp  bảo, là  nói  với bạn  phát tâm  Bồ  Đề. 

Trong Kinh nói rất cặn kẽ, chúng tôi sau khi đọc xong mới 

biết, hóa ra Bồ Tát phát tâm Bồ Đề là hoàn toàn giống như 

chúng ta, “phải làm thật!”. Tỳ kheo Diệu Trụ là đại biểu tam 

trụ Bồ Tát, đại biểu tăng bảo, tu hành trụ. Làm thế nào tu lục 

độ vạn  hạnh?  Tuy  trong  Hoa  Nghiêm  nói  ra  rất  nhiều  pháp 

môn nhưng chỉ quy về Tịnh Độ. Bồ Tát Phổ Hiền là sơ tổ của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

349 

Tịnh  Độ  tông  ở  Thế  giới  Ta  Bà  chúng  ta,  trong  hội  Hoa 

Nghiêm, thập đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. 

Bản thân chúng ta muốn được “bất hoại pháp hành, sở tu 

kiên cố” thì nhất định không được vọng ngữ, lưỡng thiệt. Cái 

tật xấu này nếu không thay đổi được thì trên đường Bồ Đề sẽ 

không thể thuận buồm xuôi gió. Nghịch cảnh, ác duyên của 

bạn mãi mãi không dễ dàng thoát được. Những chướng nạn 

này  từ  đâu  mà  có  vậy?  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  là  tự  mình 

trong đời quá khứ hoặc đời này tạo nên. Nếu như bạn cứ oán 

trời trách người, thì bạn trên tội lại thêm tội, tự mình vẫn đọa 

lạc thọ khổ, không có ai có thể thay thế được. Người không 

hiểu Phật pháp, thường thường gặp phải tai nạn thì tâm của 

họ bất bình, luôn luôn cảm thấy người khác hãm hại họ, luôn 

luôn cảm thấy người khác có lỗi với họ, xã hội có lỗi với họ, 

thậm chí là ông trời có lỗi với họ, Phật Bồ Tát có lỗi với họ, 

cái tạo nghiệp này là nặng rồi. Đây là không hiểu nghĩa mà 

Như Lai đã nói. Thật sự thông đạt nghĩa thú mà Phật chỉ dạy 

là  chúng  ta  giác  ngộ  rồi.  Pháp  thế  xuất  thế  gian  không  lìa 

nhân  quả,  nhân  chắc  chắn  phải  tự  mình  tạo,  Phật  không  có 

cách gì cho bạn. Nếu như Phật có thể cho chúng ta, thì chúng 

ta không cần tu hành nữa, Phật đại từ đại bi khiến chúng ta 

đều thành Phật cả. Đây là điều không thể làm được. “Ông tu 

ông đắc, bà tu bà đắc, không tu không đắc”. 

Sự từ bi của Phật chỉ là đem đạo lý nói rõ với chúng ta, 

chỉ dẫn phương pháp tu học cho chúng ta. Ngài là người đi 

trước, đem kinh nghiệm tu học của Ngài cung cấp cho chúng 

ta làm tham khảo. Chúng ta có thể tin, thuận theo con đường 

của Ngài mà đi thì chúng ta nhất định có thành tựu. Sự gia trì 

của  Phật đối  với chúng ta chỉ  là  như vậy  mà  thôi, điều này 

quí vị phải hiểu rõ. Giống như chúng ta làm học sinh nghe lời 

thầy vậy, sự gia trì của thầy đối với chúng ta là chỉ dạy chúng 

350 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta,  còn  đường  thì  nhất  định  phải  tự  mình  đi.  Bạn  đi  học  ở 

trường,  thầy  dạy  bạn,  còn  bài  tập  phải  tự  mình  làm,  không 

thể nói thầy làm bài tập thay cho bạn, đâu có loại đạo lý này? 

Thầy làm bài tập thay cho bạn, bạn có thể thành tựu không? 

Bài tập nhất định phải tự mình làm. Cho nên, chúng ta nhất 

định phải nghiêm túc tu hành. Tu là gì? Là thay đổi hành vi 

sai lầm. Phần trước chúng ta học qua rồi, sát sanh, trộm cắp, 

tà hạnh, vọng ngữ, lưỡng thiệt là hành vi sai lầm. Đem những 

hành  vi  sai  lầm  này  sửa  đổi  lại,  vĩnh  viễn  không  sát  sanh, 

không  trộm  cắp,  không  tà  hạnh,  không  vọng  ngữ,  không 

lưỡng thiệt, đây gọi là tu hành. Cho nên, quí vị nhất định phải 

nhận  thức  rõ  ràng  định  nghĩa  của  hai  chữ  “tu  hành”  này. 

Không  phải  nói  tôi  mỗi  ngày  đọc  Kinh  là  tu  hành,  tôi  mỗi 

ngày lạy Phật là tu hành, ở trong đời sống thường ngày vẫn 

cứ sát-đạo-dâm-vọng thì có lợi ích gì? Lạy Phật cũng chẳng 

lợi ích gì, làm nhiều việc tốt đi nữa cũng vô ích. Loại ví dụ 

này rất nhiều, rất nhiều. 

Trong tiểu thuyết bút ký của cổ nhân, chúng ta xem thấy 

có một số người ở trong một đời đã tạo rất nhiều tội nghiệp 

và phát tài to. Nhưng cái phát tài này đều là mê muội lương 

tâm,  lừa  gạt  người  khác  mà  có  được.  Khi  về  già  biết  là  sai 

nên cũng biết hối lỗi, hằng ngày lạy Phật, làm hết các việc tốt 

như  sửa  cầu,  đắp  đường,  nhưng  cuối  cùng  vẫn  bị  ác  báo. 

Nguyên  nhân  gì  vậy?  Cái  nghiệp  này  không  chuyển  được. 

Chuyển không được, quả thật mà nói là do làm  “không đắc 

lực”.  Lừa  gạt  người  khác  kiếm  được  mười  vạn,  đem  ra  hai 

vạn để làm việc tốt, đến lạy Bồ Tát, vậy thì có lợi ích gì chứ? 

Cho nên chúng ta quan sát tỉ mỉ, đều là chưa thông về giáo lý 

nên việc mà họ làm là bất lực. Nếu như thật sự thông đạt, thật 

sự dũng mãnh tinh tấn thì nghiệp báo có thể chuyển, đâu có 

chuyện  không  thể  chuyển?  Vua  A  Xà  Thế  tạo  ngũ  nghịch 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

351 

thập ác, khi lâm chung sám hối vẫn có thể vãng sanh thượng 

phẩm trung sanh. Từ đó cho thấy, dũng mãnh tinh tấn thì thật 

sự chuyển được. Chuyển không được là do không dũng mãnh 

tinh tấn, tuy là muốn chuyển nhưng tham sân si chưa có hoàn 

toàn buông xả,  cho  rằng  làm  một  chút việc  tốt là  có  thể bù 

đắp  rồi.  Bạn  đã  làm  mười  phần  ác,  bạn  mới  làm  hai  phần 

thiện  thì  không  thể  chuyển  được.  Đã  làm  mười  phần  ác  rồi 

thì cần phải có mười hai phần thiện mới có thể chuyển được. 

Những đạo lý, sự thật này đều có trong Kinh điển, trong bút 

ký, truyện ký của cổ nhân. Bạn tự mình bình tĩnh mà quan sát 

hoàn cảnh  chung quanh  chúng  ta, trong những  bạn bè quen 

biết của chúng ta, sự việc rành rành ở ngay trước mắt, chúng 

ta có thể nhìn thấy. Vậy  mới biết, thế xuất thế gian, nghiệp 

nhân  quả  báo  là  chân  lý,  là  định  luật.  Định  luật  này  không 

những  là  phàm  phu  sáu  cõi  không  thể  thay  đổi,  mà  Thánh 

Nhân tam thừa, Chư Phật Như Lai cũng không thể thay đổi 

nhân quả. Cho nên lời giáo huấn của Thế Tôn đối với tất cả 

chúng  sanh  thì  thập  thiện  nghiệp  đạo  là  môn  học  đầu  tiên. 

Chúng ta nhập môn từ bộ Kinh này và cũng ở trong bộ Kinh 

này được đại viên mãn. Thập thiện làm được vô cùng thanh 

tịnh, viên mãn thì bạn thành Phật rồi. 

• Thứ  năm,  “Đắc  bất  hoại  thiện  tri  thức,  bất  cuồng 



hoặc cố” 

Kinh văn: “Ngũ, đắc bất hoại thiện tri thức, bất cuồng 

hoặc cố. Thị vi ngũ”. 

Đoạn này nói rõ, lìa lỗi lầm lưỡng thiệt thì sẽ được năm 

loại  phước  báo  thù  thắng.  Phía  trước  đã  giới  thiệu  qua  bốn 

loại rồi, đây là loại thứ năm. 

“Đắc  bất  hoại  thiện  tri  thức”.  Thiện  tri  thức  là  thầy 

của  chúng  ta,  là  bạn  đồng  tu  của  chúng  ta.  Điều  này  có 

352 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

quan  hệ  vô  cùng  mật  thiết  đối  với  sự  thành  tựu  về  đạo 

nghiệp,  học  nghiệp  của  chúng  ta.  Có  thể  nói,  trong  tăng 

thượng  duyên,  đây  là  tăng  thượng  duyên  quan  trọng  hàng 

đầu.  Trong  Kinh  A  Nan  Hỏi  Phật  Việc Tốt  Xấu, điều đầu 

tiên  Phật  nói  với  chúng  ta  là  phải  gần  gũi  minh  sư,  đây 

chính  là  thiện  tri  thức.  “Minh”  là  không  phải  nói  vị  thầy 

này  tiếng  tăm  lừng  lẫy,  hiện  nay  gọi  là  rất  có  danh  tiếng, 

điều  này  chưa  chắc  có  hiệu  quả.  Nhà  Phật  nói  “minh”  là 

minh tâm kiến tánh. Thật sự trong tu học, họ có tu, có học, 

có  chứng,  đương  nhiên  tốt  nhất  là  họ  chứng  quả.  Mặc  dù 

chưa  có  chứng  quả,  nhưng  cũng  là  chân  tu,  thực  học.  Vị 

thầy  như  vậy,  chúng  ta  gần  gũi  họ  nhất  định  có  lợi  ích. 

Nhưng  thiện  tri  thức  rất  khó  có  được,  từ  xưa  đến  nay  gọi 

là: “Khả ngộ bất khả cầu”. Thiện tri thức đến đâu để cầu 

vậy?  Càng  là  chân  thiện  tri  thức  thì  càng  khiêm  tốn,  nhất 

định  không  được  phép  khen  mình  chê  người,  hoặc  nói 

“người  khác  không  bằng  tôi,  tôi  cái  gì  cũng  tốt”.  Loại 

thiện tri thức này vào thời xưa không có, bây giờ rất nhiều. 

Bây giờ đều là tán thán mình, phỉ báng người khác. 

Chúng  ta  phải  biết  rằng,  phàm  là  khen  mình  chê  người 

chắc  chắn  không  phải  thiện  tri  thức.  Thiện  tri  thức  đều  vô 

cùng  khiêm  tốn,  ở  đâu  cũng  nhường  nhịn,  trong  bất  kỳ 

trường  hợp  nào,  tuyệt  đối  không  đứng  trước  người  khác, 

muốn  tranh  ra  đứng  đầu  gió,  không  có  chuyện  này,  họ  dứt 

khoát không  làm  việc  này.  Người  thật  sự  tu  đạo, thành  thật 

mà  nói,  thái  độ  của  họ  là  nhiều  việc  không  bằng  ít  việc,  ít 

việc không bằng không việc gì. Môi trường sinh hoạt của họ 

là cực kỳ thanh tịnh. Chỉ có phàm phu chúng ta đi tìm họ, họ 

cũng rất từ bi, họ không thể không chỉ dạy chúng ta. Chúng 

ta  không  tìm  họ,  họ  cũng  không  tìm  chúng  ta.  Từ  xưa  đến 

nay,  pháp  thế  xuất  thế  gian,  mọi  người  đều  nghe  nói  “cầu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

353 

học”.  Muốn  “học”  thì  chúng  ta  phải  đi  “cầu”,  họ  sẽ  không 

chủ động đến dạy bạn, không có đạo lý này. Phật pháp là sư 

đạo, sư đạo thì nhất định phải tôn sư trọng đạo thì bạn mới có 

thể cầu được. Thái độ của cầu là phải chân thành, phải cung 

kính,  phải  khiêm  tốn,  ba  cái  này  là  điều  kiện  cần  phải  có. 

Không  có  ba  điều  kiện  này,  chư  Phật  Bồ  Tát  đến  dạy  bạn, 

bạn cũng không đạt được lợi ích, đây là đạo lý nhất định. Bất 

kể là thế pháp hay Phật pháp, thiện tri thức chân chánh chắc 

chắn  là  người  nhân  từ.  Chỉ  cần  bạn  đầy  đủ  điều  kiện  chân 

thành, cung kính, khiêm tốn thì bạn đến cầu họ, họ tuyệt đối 

sẽ  không  từ  chối.  Nếu  họ  từ  chối  bạn,  nhất  định  là  bạn  bị 

thiếu một trong ba điều kiện này. Ba điều kiện thảy đều có đủ 

thì không có lý do từ chối, họ sẽ giúp đỡ bạn rất nghiêm túc, 

thành tựu bạn. 

Khi  tôi  còn  trẻ  đã  từng  gần  gũi  rất  nhiều  thiện  tri  thức, 

không có người nào từ chối cả. Chúng tôi có thái độ tốt đẹp 

của một người học trò, thật sự là muốn học nên được thiện tri 

thức chỉ dạy đặc biệt. Năm 1949, tôi đến Đài Loan, thường 

hay  nghĩ  đến  khổ  nạn  của  nhân  gian,  làm  sao  giúp  chính 

mình, làm sao giúp đỡ người khác? Tôi đã nghĩ rất nhiều đến 

vấn đề này, cuối cùng rút ra được một kết luận: Đây đều là 

quan  hệ  của  con  người.  Cổ  nhân  nói  rất  hay:  “Nhân  tồn 

chánh cử, nhân vong chánh tức”. Thế là tôi mới thật sự thể 

hội  được  chế  độ  là  thứ  yếu.  Có  rất  nhiều  người  hỏi  tôi: 

“Pháp  sư  à!  Rốt  cuộc  là  thầy  tán  thành  quân  chủ  hay  tán 

thành  dân  chủ?”.  Quân  chủ  hay  dân  chủ  đều  không  quan 

trọng,  quan trọng  nhất  là  gì vậy?  Là người tốt.  Vị lãnh đạo 

này là người tốt thì quân chủ cũng tốt, dân chủ cũng tốt, mọi 

người đều hưởng phước. Người này không phải người tốt thì 

quân chủ hay dân chủ, mọi người đều gặp nạn. Vấn đề là ở 

con người. 

354 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nghiên  cứu  vấn  đề  con  người,  thế  thì  không  thể  không 

nghiên cứu triết học. Làm sao làm người tốt? Làm sao mở trí 

tuệ?  Vậy  là  tôi  một  lòng  một  dạ  muốn  học  triết  học,  cũng 

được gần gũi mấy vị thầy. Cuối cùng tôi chọn được tiên sinh 

Phương  Đông  Mỹ.  Thầy  rất  từ  bi.  Mục  đích  ban  đầu  của 

chúng tôi là chỉ hy vọng thầy cho phép chúng tôi đến trường 

để  nghe  bài  giảng  của  thầy,  vậy  là  chúng  tôi  thỏa  mãn  rồi. 

Thầy  thấy  chúng  tôi  thật  sự  có  thành  ý,  thật  sự  muốn  học, 

chúng  tôi  đối  với  thầy  cung  kính,  thái  độ  của  chúng  tôi  vô 

cùng  khiêm  tốn,  tiếp  nhận  chỉ  dạy  một  trăm  phần  trăm.  Cứ 

như vậy,  thầy  không  để tôi  đến trường,  dạy  tôi ở  trong  nhà 

thầy. Mỗi chủ nhật hằng tuần, tôi đến nhà thầy để học, học 

trò chỉ có mình tôi. Một thầy, một trò, tại bàn tròn nhỏ trong 

phòng khách nhỏ của nhà thầy, pha một tách trà, như vậy mà 

học. Triết học của tôi là học với thầy như vậy. Thầy đặc biệt 

yêu  thương  tôi.  Học  trò  của  thầy  thì  rất  nhiều,  tại  sao  thầy 

đặc  biệt  chăm  lo  tôi  như  vậy?  Chính  là  tôi  đầy  đủ  ba  điều 

kiện này.  Học  trò có  đầy  đủ  ba  điều  kiện  này  không  nhiều, 

đây chính là khả ngộ bất khả cầu. Học trò muốn tìm thầy thật 

không  dễ,  mà  thầy  tìm  học  trò  cũng  không  dễ.  Sau  đó  có 

nhiều bạn học biết được, họ rất coi trọng, rất tán thán đối với 

tôi.  Họ  nói,  mắt  thầy  Phương  để  ở  trên đỉnh đầu, không  có 

xem  trọng  người  nào,  thầy  có  thể  đối  xử  với  anh  như  vậy, 

nhất định là anh không phải là người đơn giản. 

Các  bạn  đồng  tu  ở  Hồng  Kông  có  lẽ  đều  biết  tiên  sinh 

Đường Quân Nghị. Đường Quân Nghị là học trò của Phương 

tiên sinh, ông là người rất có thành tựu. Thầy Phương đối với 

Đường  tiên  sinh  cũng  vô  cùng  yêu  mến,  cũng  thường  hay 

nhắc đến với chúng tôi. Cho nên, tự bản thân chúng ta phải 

đầy đủ điều kiện cầu học, tức là bạn phải hiểu đạo lý làm học 

trò.  Bạn là học trò tốt thì tự nhiên Phật, Bồ Tát, ông trời sẽ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

355 

sắp đặt cho bạn một người thầy tốt. Bạn không phải học trò 

tốt thì bạn gặp thầy giỏi cũng uổng công, bạn cũng không có 

được lợi ích. 

Về  sau  tiếp  xúc  Phật  pháp,  tôi  gần  gũi  Đại  Sư  Chương 

Gia, gần gũi lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi đều có được sự chăm 

sóc đặc biệt. Từ đó cho thấy, bản thân chúng ta có thể thành 

tựu hay không, có được sự giúp đỡ của thiện tri thức, thiện 

hữu  hay  không  đều  do  chính  mình.  Bản  thân  phải  có  nhân 

thật,  thì  bên  ngoài  mới  có  sự  trợ  duyên  tốt.  Nhân và  duyên 

đều đầy đủ thì quả báo mới hiện tiền. Việc gì cũng oán trời 

trách người thì chắc chắn sẽ không có thành tựu. Nếu ta luôn 

cảm  thấy  mình  lúc  nào  cũng  đúng,  người  khác  là  không 

đúng, luôn cảm thấy người khác có lỗi với mình, ngay cả ông 

trời cũng có lỗi với mình thì ta hết cứu rồi. Tại sao vậy? Tất 

cả  thiện  tri  thức,  thiện  duyên  nhìn  thấy  bạn  liền  kính  mà 

tránh xa, không dám gặp bạn. Đạo lý này ta phải hiểu. Chân 

thành, cung kính, khiêm tốn, ở đâu cũng nhường nhịn. Người 

làm học vấn thì không ham muốn lãnh đạo, không ham muốn 

chiếm hữu, thậm chí họ vô cùng nhiệt tâm đứng ở bên cạnh, 

đứng ở phía sau giúp đỡ người khác. Cho nên, họ có thể lui 

lại phía sau và chung sống hòa mục với mọi người. 

Tôi cả đời đều là giúp người, chỉ cần người ta sẵn sàng 

tiếp  nhận  sự  giúp  đỡ  của  tôi,  những  việc  họ  làm  là  chánh 

pháp,  là  lợi  ích  xã  hội  đại  chúng,  chúng  tôi  sẽ  biết  chung 

sống  thật  tốt.  Trước  đây,  chúng  tôi  sống  chung  với  Trưởng 

viện Hàn Anh suốt 30 năm. Sau khi bà vãng sanh, chúng tôi 

tiếp nhận lời mời của cư sĩ Lý Mộc Nguyên, đến Singapore. 

Chúng tôi toàn tâm toàn lực giúp đỡ ông. Bởi vì ông là thân 

phận cư sĩ, cho nên khi chúng tôi ở chung với nhau, ông luôn 

đem tôi đặt ở vị trí hàng đầu, còn ông ở vị trí thứ hai. Điều 

này  là  người  tại  gia  tôn  trọng  người  xuất  gia.  Nếu  như  hai 

356 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

người  đều  là  người  xuất  gia,  thì  tôi  nhất  định  nhường  họ 

đứng chính giữa, tôi sẽ đứng ở bên cạnh, đây là đạo lý nhất 

định. Khiêm kính không chỉ là một đời, mà đời đời kiếp kiếp, 

thế xuất thế gian đại thánh đại hiền vĩnh viễn là khiêm kính. 

Trong  Luận  ngữ,  học  trò  tán  thán  đức  hạnh  của  Phu  Tử  là 

“ôn, lương, cung, kiệm, nhượng”. Cuối cùng là nhường nhịn. 

Nhượng là khiêm tốn, nhượng ở mọi nơi, mọi lúc, nhượng là 

mỹ đức. 

Sao  gọi  là  “bất  hoại  thiện  tri  thức”  vậy?  Bạn  gần  gũi 

thiện  tri  thức,  cái  duyên  này  tuyệt  đối  không  bị  người  phá 

hoại,  bạn  được  bất  hoại  thiện  tri  thức.  Bạn  thân  cận  thiện 

hữu, bị phỉ báng, đố kỵ là điều khó tránh khỏi, đặc biệt là ở 

thời đại này. 

Ba  vị  thầy  mà  tôi  gần  gũi  thật  sự  là  ba  vị  đại  đức.  Có 

người biết tôi học với các thầy, liền đến ngăn lại và khuyên 

tôi, họ nói các thầy ấy không phải thật sự là những người tốt. 

Họ  đố  kỵ  chướng  ngại,  muốn  chúng  tôi  thoái  tâm,  đến  nơi 

khác tìm thiện tri thức khác. Họ nói Đại Sư Chương Gia là 

hòa thượng chính trị, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam là tứ bảo, tiên 

sinh Phương Đông Mỹ là ghét bỏ người vợ cả của ông. Họ 

phao  tin  đồn  nhảm  nhiều,  chúng  tôi  nghe  rồi  cười  xòa  cho 

qua,  tôi  vẫn  cứ  một  lòng  một  dạ  học  với  các  thầy.  Nếu  dễ 

dàng nghe người khác lưỡng thiệt xúi giục, thì tâm của chúng 

ta  sẽ  dao  động  ngay,  tín  tâm  bị  mất  hết.  Đây  là  tự  mình 

không  có  phước  báo,  không  có  thiện  căn,  nên  tin  lời  đồn 

nhảm.  Những  lời  mà  họ  nói  đó  có  phải  là  sự  thật  không? 

Chúng  ta  không  qua  điều  tra  mà  dễ  dàng  tin  theo  là  ngu  si 

đến cực điểm. Chúng ta có cần thiết điều tra hay không? Có 

điều tra là tâm bạn đã bất thành, bất kính rồi. Tại sao vậy? Vì 

bạn  sinh  ra  hoài  nghi.  Nếu  như  đối  với  thầy  thật  sự  có  tín 

tâm, thì những lời này nghe mà như không nghe, phải dùng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

357 

thái  độ  này  mới  có  thể  giữ  vững  đạo  học  của  mình,  không 

đến nổi bị người khác cản trở. 

“Bất  cuồng  hoặc  cố”,  “cuồng”  là  lừa  gạt.  Thầy  không 

lừa  gạt  chúng  ta.  Chúng  ta  làm  người  học  trò,  dứt  khoát 

không  lừa  gạt  thầy,  phải  dùng  tâm  chân  thành  mà  đối  xử. 

Người sống ở đời, cổ nhân đều cảm thán. Một người ở trong 

một đời có thể gặp được một người tri kỷ, có thể không có 

chuyện  riêng  tư,  không  có  nói  lời  giấu  giếm,  thì  cuộc  sống 

của bạn trong đời này là có ý nghĩa rồi. Đời này tôi còn gặp 

được rất nhiều người, điều quan trọng nhất là mình phải hoàn 

toàn  không  lừa  gạt  người  khác.  Không  những  đối  với  thầy, 

với cha mẹ, với tôn trưởng, với bạn bè, mà với tất cả chúng 

sanh, chúng ta đều không lừa gạt, không có lý do gì để lừa 

gạt. Tại sao lừa gạt chúng sanh chứ? Ta không lừa gạt người 

khác, người khác lừa gạt ta, ta cũng hoan hỷ tiếp nhận. Tại 

sao lại có quả báo này vậy? Ta đời này hiểu được đạo lý này, 

không lừa gạt người khác, nhưng trong đời quá khứ lúc chưa 

gặp được Phật pháp, ta có lẽ cũng đã lừa gạt rất nhiều chúng 

sanh nên ngày nay người khác đến lừa gạt ta. Đây là oan oan 

tương báo, nợ như vậy là trả xong rồi, là việc tốt. Họ lừa ta, 

ta không lừa họ; họ phỉ báng ta, ta tán thán họ. Sau khi nợ trả 

xong rồi thì thiện duyên chín muồi thôi. Cho nên phải luôn 

ghi nhớ, người tu đạo chân chánh, người thật sự làm học vấn 

thì nhất định phải biết chuyển thù thành bạn, vậy là bạn thành 

tựu rồi, không được phép đối lập với người. 

Tôi  cũng  thường  hay  khuyên  mọi  người,  trong  xã  hội 

này  không  nên  cạnh  tranh.  Người  học  Phật  chúng  ta  hiểu 

nhân quả, “giọt nước, hạt cơm đều do tiền định”. Hiện nay 

trong thế gian này, tất cả người có phát minh đều yêu cầu 

điều gì vậy? Bằng sáng chế, chuyên lợi. Tôi cũng đã từng 

khuyên  một nhà khoa  học, ông là người Trung  Quốc hiện 

358 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đang  sống  ở  Mỹ.  Ông  phát  minh  hơn  100  loại,  loại  nào 

cũng đòi cấp bằng sáng chế. Tôi nói với ông: “Từ bỏ bằng 

sáng chế, lợi của ông sẽ được lớn hơn. Cái bằng sáng chế 

đó  của  ông  rất  nhỏ,  có  tí  xíu,  vì  chúng  sanh  xã  hội  tạo 

phước, ông muốn chuyên lợi để làm gì?”. Điều này cần trí 

tuệ,  chúng  ta  phải  thật  sự  nghĩ  thông.  Trước  tác  của  văn 

nhân không cần bản quyền. Sản phẩm của anh là sản phẩm 

tốt,  là  loại  sản  phẩm  lợi  ích  xã  hội,  anh  việc  gì  cần  bản 

quyền, nó hạn chế sản phẩm của mình. “Sở hữu bản quyền, 

in ấn sẽ bị kiện”, anh đem việc thiện của chính mình vốn 

dĩ  có  thể  tỏa  khắp  đến  hư  không  pháp  giới,  đem  nó  vẽ 

thành  cái  vòng  giới  hạn,  làm  nó  chết  ở  trong  đây,  không 

thể  tạo  ra  sự  ảnh  hưởng  rộng  lớn.  Đây  là  sai  lầm  hết  sức 

lớn, đều do tự tư tự lợi đã hại mình. 

Thánh  nhân,  hiền  nhân  (người  Trung  Quốc  gọi  là  thánh 

hiền), sao gọi là “thánh hiền”? Người thông đạt hiểu rõ chân 

tướng  vũ  trụ  nhân  sinh  thì  người  này  được  xưng  là  thánh 

nhân, là hiền nhân, trong Phật pháp xưng là Phật, là Bồ Tát. 

Các Ngài thông đạt hiểu rõ. Người thông đạt hiểu rõ thì đâu 

có  bằng  sáng  chế,  quyền  sở  hữu  gì  đâu?  Là  chuyện  không 

thể. Đây là điều chúng ta phải học tập. Thiện tri thức không 

lừa  gạt  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  không  lừa  gạt  tất  cả  chúng 

sanh,  thì  chúng  ta  mới  có  thể  được  chân  thiện  tri  thức  chỉ 

dạy, mới có thể gần gũi chư Phật Bồ Tát. 

Đây  là  năm  loại  bất  khả  hoại  pháp.  Nhân  thật  của  năm 

loại bất khả hoại pháp này là không lưỡng thiệt. Năm loại bất 

khả hoại pháp này có thể thành tựu tất cả thiện nghiệp, tất cả 

công đức chân thật của thế xuất thế gian. 




************* 


L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

359 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả.  Hậu  thành  Phật  thời,  đắc  chánh 

quyến thuộc, chư ma ngoại đạo bất năng tự  hoại”. 

Phần trước nói không phải người học Phật. Nếu như học 

Phật, người chí ở Bồ Đề vô thượng, “hậu thành Phật thời, 

đắc chánh quyến thuộc”. “Quyến thuộc” là nói quyến thuộc 

pháp, đoàn thể của bạn, tăng đoàn của bạn, mọi người cùng 

nhau tu hành. “Chư ma ngoại đạo không thể phá hoại”, tại 

sao vậy? Vì bạn không có nhân ác. Tuy chư ma ngoại đạo là 

ác duyên, nhưng mà bạn không có nhân ác, thì ác duyên có 

nhiều  đi  nữa  cũng  không  khởi  tác  dụng.  Do  đó  nhân  phải 

chánh,  nhân  không  thể  không  chánh.  Thập  thiện  nghiệp  là 

chánh nhân. 

Hôm  qua,  cư  sĩ  Tạ  ở  Tịnh  Tông  Học  Hội  Đài  Bắc  điện 

thoại cho tôi, muốn tôi nói chuyện về phương pháp tu hành 

với  họ  (hiện  nay  họ  cũng  đang  thu  xem  đường  truyền  của 

chúng ta). 

Tu hành là một vấn đề rất nghiêm túc. Trước tiên chúng 

ta phải hiểu rõ hai chữ này. “Hành” là hành vi. Phạm vi mà 

hành  vi  bao  gồm  thật  là  quá  lớn.  Phật  thuyết  pháp  cho 

chúng ta, đã đem vô lượng vô biên hành vi quy nạp thành 

ba loại lớn là thân, ngữ, ý. Điều này mọi người đều biết cả 

rồi. Hành vi có nhiều đi nữa cũng không ngoài ba loại này. 

“Thân” là sự tạo tác của thân thể. “Ngữ” là ngôn ngữ. “Ý” 

là tư tưởng, kiến giải, ý nghĩ. “Tu” là sửa đổi. Nếu như tư 

tưởng, kiến giải, ngôn ngữ, hành vi của chúng ta đã có sai 

lầm, ta đem những sai lầm sửa đổi lại gọi là tu hành. Giáo 

dục của Phật Đà chú trọng ở tu hành. Chỉ có sửa đổi hành 

vi  sai  lầm  của  mình  thì  chúng  ta  mới  có  thể  được  lợi  ích 

chân thật. 

360 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đồng  tu  học  Phật  đều  có  thể  khẳng  định,  thế  gian  này 

thật quả có lục đạo luân hồi, sự việc này không phải giả. Sáu 

cõi luân hồi không phải Phật Thích Ca Mâu Ni là người nói 

ra  trước  tiên,  mà  là  Bà  La  Môn  giáo  nói.  Hiện  nay  tại 

Singapore  mọi  người  đều  biết  Hưng  Đô  giáo,  vào  thời  xưa 

gọi là Bà La Môn giáo, ở Trung Quốc thì gọi là Ấn Độ giáo. 

Họ có lịch sử hơn 8.000 năm, sớm hơn Phật giáo rất nhiều. 

Bản thân họ nói có hơn 10.000 năm, nhưng ngày nay trên thế 

giới khẳng định họ có lẽ là 8.500 năm, đây là một tôn giáo rất 

cổ xưa. Chúng ta ở trong Kinh Phật, xem thấy Phật Thích Ca 

Mâu Ni giới thiệu Bà La Môn giáo. Bà La Môn giáo tu thiền 

định, thiền định này chúng ta gọi là “thiền định thế gian”, là 

tứ thiền bát định. Chúng ta biết sáu cõi là sáu cõi không gian 

khác  nhau.  Ở  cõi  súc  sanh  có  một  bộ  phận  chúng  ta  nhìn 

thấy,  có  một  bộ  phận  chúng  ta  không  thể  nhìn thấy.  Chủng 

loại súc sanh rất nhiều, loại nhìn thấy được là loại sống cùng 

một không gian với chúng ta, ở không gian khác thì chúng ta 

không thể nhìn thấy, nhưng thiền định có thể đột phá. Chúng 

tôi ở trong các buổi giảng đã nói rất nhiều rồi. Không gian do 

đâu  mà  có  vậy?  Sáu  cõi  là  sáu  loại  không  gian  khác  nhau. 

Pháp giới tứ thánh lại là bốn loại không gian khác nhau. Nhất 

chân pháp giới cũng là một không gian khác. Từ trên lý luận 

mà  nói,  tần  số  không  gian  là  vô  hạn  lượng.  Phật  nói  với 

chúng ta mười pháp giới, nói nhất chân pháp giới là nói bao 

quát, không nói tỉ  mỉ,  tỉ  mỉ  thì  là quá nhiều.  Từ đâu  mà  có 

vậy?  Là  từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  biến  hiện  ra. 

Thế  là  chúng ta liền có thể thể hội được, tất cả  chúng  sanh 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước vô lượng vô biên, cho nên 

tần số không gian khác nhau đương nhiên là vô tận. Làm sao 

đột  phá?  Ngày  nay,  nhà  khoa  học  cũng  đang  nghĩ  cách, 

nhưng chưa có cách gì đột phá tần số không gian này. Nếu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

361 

như có thể đột phá không gian bốn chiều, thế là bạn có thể 

nhìn thấy quá khứ, vị lai rồi. 

Những người tu hành cổ xưa, họ tu thiền định. Thiền định 

là  gì?  Là  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  mình 

buông xả. Buông xả càng nhiều thì tầng thứ đột phá sẽ càng 

nhiều, thế là sáu cõi họ nhìn thấy ngay. Cõi trời rất phức tạp. 

Trong Kinh Phật nói, trời có 28 tầng, trong đó Dục Giới có 

sáu  tầng,  Sắc  Giới  có  mười  tám  tầng,  Vô  Sắc  Giới  có  bốn 

tầng.  Cho  nên  chỉ  cần  tìm  được  nguyên  nhân,  đem  nguyên 

nhân tiêu trừ  thì sự việc  này  sẽ  không khó giải quyết.  Tình 

trạng của sáu cõi, người tu hành Bà La Môn cổ xưa rất hiểu 

rõ,  rất  sáng  tỏ,  họ  nói  không  sai.  Ngày  nay,  nhà  khoa  học 

phương tây cũng tin chắc và đã chứng thực có sự tồn tại của 

luân hồi. 

Vào  hai,  ba  tháng  trước,  chúng  tôi  có  nhận  được  một 

trang báo được cắt ra, do bạn đồng tu ở Mỹ gởi đến. Đây là 

chuyện xảy ra gần nhất ở Mỹ, một bé gái dưới một tuổi nói, 

đời trước bé là cư dân gốc da đỏ của Mỹ. Mới hơn một tuổi, 

bé có thể nói tiếng thổ dân da đỏ hơn 100 năm trước. Hiện 

nay,  trên  toàn  nước  Mỹ  dường  như  chỉ  có  mấy  chục  người 

hiểu được tiếng thổ dân này, rất ít người hiểu được. Việc bé 

nói được tiếng này thực sự được người chứng thực. Bé kể là 

một lần chiến tranh với người da trắng, bé bị chết trong chiến 

tranh,  bé  nói  tình  trạng  của  lần  chiến  tranh  đó.  Đây  là  xác 

thực  chứng  minh,  bé  thật  sự  là  luân  hồi  chuyển  thế.  Giống 

loại ví dụ này, hiện nay trên thế giới cũng như ở Trung Quốc 

có  rất  nhiều,  không  cần  nói  trước  đây,  mà  chỉ  chuyên  thu 

thập hiện nay. 

Thế nhưng đạo lý nguyên do vì sao có luân hồi thì Bà La 

Môn giáo không có cách gì nói ra được. Họ chỉ biết nó như 

vậy, chứ không biết tại sao. Thế Tôn vì thế mới xuất hiện ở 

362 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thế  gian,  Ngài  đến  để  làm  gì  vậy?  Ngài  đến  để  giúp  mọi 

người giải  quyết  nghi vấn  này.  Nếu  người  thế  gian này  của 

chúng  ta  có  thể  giải  quyết  được  thì  Phật  sẽ  không  nhiều 

chuyện.  Nhiều  việc  không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không  bằng 

không  việc  gì.  “Các  anh  muốn  giải  quyết  mà  giải  quyết 

không xong”, vả lại vấn đề này là một vấn đề đúng đắn; Phật 

Bồ Tát đại từ đại bi, chúng ta có ý nghĩ muốn giải quyết vấn 

đề thì ý nghĩ này chính là “cảm”, chúng sanh có cảm thì Phật 

Bồ Tát nhất định có ứng. Cảm ứng đạo giao, thế là chư Phật 

Bồ Tát thị hiện ở thế gian này. 

Sau khi Phật ra đời, không chỉ nói rất rõ ràng, rất sáng 

tỏ đạo lý vì sao có sáu cõi luân hồi mà còn nói cho chúng 

ta biết ngoài luân hồi còn có pháp giới bốn thánh, có Nhất 

Chân pháp giới. Đây là điều mà ở trong Bà La Môn giáo cổ 

xưa  không  có  nhắc  đến.  Pháp  giới  bốn  thánh  là  pháp  giới 

giống  nhau.  Sáu  cõi  hoàn  toàn  là  hư  vọng  không  thực, 

chúng ta nhất định phải hiểu được. Sanh thiên, thiên không 

cứu cánh. Có rất nhiều người xem thiên là cứu cánh, nhưng 

Phật nói cho chúng ta biết thiên chưa cứu cánh. Phước báo 

của  trời  lớn  hơn  nhân  gian,  thọ  mạng  dài  hơn  nhân  gian, 

đây  là  sự  thật,  không  phải  giả.  Thọ  mạng  của  trời  Phi 

Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  là  tám  vạn  đại  kiếp.  Thọ  mạng  dài 

này  chúng  ta  vô  phương  tưởng  tượng,  nhưng  tám  vạn  đại 

kiếp hết rồi thì làm thế nào? Vẫn cứ phải chịu luân hồi! Đó 

là thọ mạng đến chỗ cao nhất. Thọ mạng chỗ cao nhất hết 

rồi  thì  đọa  lạc  trở  xuống,  không  có  cách  gì  nâng  cao  lên 

được nữa. Cho nên, chúng ta phải luôn hiểu rõ những chân 

tướng sự thật này. 

Lời mà Phật nói với chúng ta, không có câu nào là vọng 

ngữ,  không  có  một  chữ  nào  là  lừa  gạt  chúng  sanh.  Trong 

Kinh Kim Cang nói rất hay: “Như Lai, thị chân ngữ giả, thực 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

363 

ngữ giả, như ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất dị ngữ giả”, nói 

rõ ràng như vậy. 

Chúng  ta  người  làm  học  trò,  điều  kiện  quan  trọng  nhất 

chính là phải thành kính đối với thầy. Đại Sư Ấn Quang nói 

rất hay: “Thành kính chính là cửa vào đạo”. Điều này không 

những  trong  Phật  pháp,  mà  Thánh  nhân  thế  gian,  Nho  gia, 

Đạo  gia  dạy  người  cũng  đều  là  từ  thành  kính  nhập  môn. 

Chúng ta thử xem tôn giáo phương tây, không có cái nào là 

ngoại lệ. Không thành kính thì bạn không thể học được gì cả, 

điều bạn  có  thể học được  chỉ  là thế trí biện thông,  Nho gia 

gọi là “ký vấn chi học”. Bạn nghe được rất nhiều, nhưng bạn 

chỉ có thể nhớ được một phần, đó là đạo thính đồ thuyết, giải 

quyết  không  nổi  vấn  đề.  Không  phải  từ  trong  tâm  tánh  của 

bạn lưu xuất ra, những điều bạn nói là của người khác. Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni,  Khổng  Lão  Phu  Tử  đáng  được  chúng  ta 

tôn kính. Các Ngài không phải thuật lại của người khác mà là 

từ trong tự tánh lưu xuất ra. Hơn nữa, nói cho chúng ta biết, 

tuy  chúng  sanh  trong  hư  không  pháp  giới  là  vô  lượng  vô 

biên, nhưng chân tâm bản tánh chỉ là một, nhất định không 

có  hai.  Cho  nên  “sanh,  Phật  bất  nhị”,  chúng  sanh  và  Phật 

không hai, tánh tướng không hai, lý sự không hai, điều này 

trong Kinh Phật nói quá nhiều rồi. 

Chúng  ta  nhập  môn  từ  đâu  vậy?  Từ  thành  kính.  Trong 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật dạy chúng ta: “Hiếu dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Chúng ta không thành kính 

là bất hiếu, là bất kính. Cho nên, hiếu kính là từ trong thành 

kính sinh khởi ra. Do đó, thập thiện nghiệp đạo đã thành môn 

học cơ bản, không có thập thiện thì tu hành không thể thành 

tựu. Hiện tại người không thể thành tựu rất nhiều, thật là quá 

nhiều rồi. Không chỉ hiện tại,  mà vào thời xưa cũng là như 

vậy, người thành tựu thì ít, người thất bại thì nhiều. Nguyên 

364 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhân ở chỗ nào vậy? Trong có phiền não, ngoài có cám dỗ, 

đây  thật  sự  là  “nội  ưu  ngoại  hoạn”.  Bên  trong  tự  tư  tự  lợi, 

tham sân si mạn, bên ngoài có danh vọng lợi dưỡng, có ngũ 

dục lục trần cám dỗ, bạn làm sao không nguy cho được? Phật 

ở trong Kinh thường hay nhắc nhở chúng ta: “Tài, sắc, danh, 

thực, thùy (đây là ngũ dục) là gốc năm đường địa ngục”. Bạn 

tham  dính  một  điều  là  bạn  bị  đọa  địa  ngục.  Năm  thứ  đều 

tham, vậy có nguy không? Vừa tham danh, vừa tham lợi, vừa 

tham địa vị, vừa tham quyền lực, vừa tham nữ sắc, vừa tham 

tiền của, không đọa địa ngục là điều không thể. Trong sách 

xưa  của  nhà  Nho  nói  là  “Đại  trượng  phu”,  trong  sách  Phật 

gọi là “Đại anh hùng”, sao gọi là đại anh hùng, sao gọi là đại 

trượng phu? Người có thể khắc phục được những dục niệm 

này là người rất tài giỏi, người bình thường làm không được. 

Bạn có thể làm được, bạn được gọi là anh hùng, bạn được gọi 

là đại trượng phu. 

Thánh hiền thế xuất thế gian đều làm nên tấm gương cho 

chúng  ta  thấy.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thị  hiện  làm  tấm 

gương. Ngài xuất thân là vương tử. Người khác cầu phú quí 

chưa chắc là cầu được, còn Ngài có phú quí rồi, nhưng Ngài 

từ bỏ vương vị, từ bỏ đời sống giàu có. Danh vọng lợi dưỡng, 

ngũ  dục  lục  trần  Ngài  đều  buông  xả  hết.  Cả  đời  Ngài  sống 

đời sống hành khất, ngày ăn một bữa, tối ngủ dưới gốc cây. 

Ngài làm nên tấm gương để cho chúng ta thấy. Đời sống này 

là  đời  sống  khỏe  mạnh  nhất,  là  đời  sống  trở  về  với  đại  tự 

nhiên. Trở về với đại tự nhiên là bình thường, là khỏe mạnh. 

Ngài trở về một cách toàn diện, ngày nay gọi là sự trở về trọn 

vẹn. Tâm không có buồn vui, thân không có khổ lạc, đây mới 

là lìa khổ được vui đích thực mà trong Kinh Phật đã nói. Phật 

nói  “lìa  khổ”  là không phải cái khổ trong  khổ  lạc;  Phật  nói 

“được vui” là không phải cái vui trong khổ lạc. Khổ, lạc là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

365 

tương đối. Khổ, lạc, ưu, hỷ, xả Ngài thảy đều buông xả, cái 

mà  Ngài  được  là  chân  lạc.  Người  hiện  nay  chúng  ta  không 

thể thể hội được. Cho nên tu hành, nếu muốn ở trong một đời 

này đạo nghiệp thành tựu viên mãn, bạn vãng sanh Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc thật sự có phần nắm chắc, thì nhất định 

phải  nghiêm  trì  ngũ  giới  thập  thiện,  dứt  khoát  không  được 

phạm, nhất định phải buông xả tự tư tự lợi. 

Chúng ta thường hay nghe nói chính trị gia, chính khách. 

Chính trị gia với chính khách khác nhau chỗ nào? Thực ra rất 

đơn  giản  để  phân  biệt.  Chính  trị  gia  là  vô  tư  vô  ngã,  quyết 

không  ham  muốn  địa  vị,  danh  phận,  niệm  niệm  là  vì  quốc 

gia,  vì  xã  hội,  vì  nhân  dân  phục  vụ,  đây  là  chính  trị  gia. 

Chính khách thì thế nào vậy? Chính khách niệm niệm vì bản 

thân, làm thế nào bảo toàn địa vị của mình, bảo toàn quyền 

lực  của  mình,  người  này  là  chính  khách.  Từ  đó  cho  thấy, 

người  vì  chúng  sanh  thì  đây  là  chính  trị  gia;  người  vì  bản 

thân  họ  thì  đây  là  chính  khách.  Trong  Phật  pháp  phân  ra, 

chính  trị  gia  là  Phật  Bồ  Tát  hóa  thân,  còn  chính  khách  là 

phàm phu, phàm và thánh khác nhau. 

Từ xưa đến nay, trong và ngoài nước, trên lịch sử quả 

thật  có  không  ít  chính  trị  gia.  Ở  Trung  Quốc,  người  nổi 

tiếng  nhất  là  Chu  Công.  Cổ  thánh  tiên  vương  là  Nghiêu, 

Thuấn,  Vũ,  Thang.  Khổng  Lão  Phu  Tử  thường  tán  thán 

những người này là không có tư tâm, là người quên mình; 

theo chính sự làm đến đế vương, quên mình vì người, đối 

với  quyền  vị  của  mình  không  mảy  may  lưu  luyến;  nhìn 

thấy có người hiền, có người làm tốt hơn so với mình, họ 

liền nhường vị, đây là chính trị gia. Cùng một đạo lý, trong 

các ngành  các  nghề,  trong học  thuật, người  thế gian xưng 

họ  là  “Gia”,  đó  chính  là  chí  công  vô  tư.  Trong  Phật  pháp 

gọi là Bồ  Tát thị hiện,  Bồ  Tát  ứng hóa,  họ là người vì xã 

366 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hội, vì chúng sanh phục vụ, không phải người vì bản thân. 

Nếu  như  khởi  tâm  động  niệm  vẫn  là  vì  lợi  ích  của  mình, 

đây là phàm phu, đây là mê, không có giác ngộ. Người giác 

ngộ thì khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều là vì sự 

an  toàn  của  xã  hội,  phúc  lợi  của  nhân  dân,  thế  giới  hòa 

bình. Nếu như đối với những sự việc này không có lợi ích, 

thì họ cũng sẽ không làm, sẽ không nói, cũng không thèm 

nghĩ  đến.  Chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  sẽ  biết  tu  hành 

như  thế  nào,  làm  thế  nào  ở  trong  đời  này  chứng  được  Vô 

Thượng Bồ Đề viên mãn. Chúng ta đời này sống đời sống 

có ý nghĩa, có giá trị, không có uổng phí một đời. 

Vào  thời  xưa,  khi  quốc  gia  có  tai  nạn,  địa  phương  có 

hung  tai  thì  quốc  vương  và  quan  chức  địa  phương  đều  biết 

dùng Phật pháp để giáo hóa chúng sanh, trên dưới đều có thể 

y giáo phụng hành, được Phật cảm hóa tiêu trừ tai nạn. Trong 

lịch sử  chúng  ta nhìn  thấy  rất nhiều điển  hình.  Rốt  cuộc  có 

hiệu quả hay không? Sự thật lịch sử có thể chứng minh cho 

chúng  ta.  Tại  sao  lại  có  hiệu  quả?  Đạo  lý  này  sâu  rộng  vô 

cùng.  Trong  Kinh  điển  Đại  thừa  Phật  giáo  nói  rất  rõ  ràng, 

Nho  gia  và  những  tôn  giáo  khác  cũng  có  nói  nhưng  không 

nói rõ ràng bằng Phật pháp. Điều này chứng tỏ điển tích của 

Phật pháp rất là phong phú. 

Phật  nói  cho  chúng  ta  biết,  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh trong cõi nước chư Phật là cùng một nhân sanh. 

Nhân này Phật pháp gọi là tâm tánh, cùng một tâm tánh sinh 

ra.  Giống  như  thân  của  con  người  chúng  ta  vậy,  nó  là  một 

thân thể, thân thể này có biết bao nhiêu tế bào. Chúng ta hiện 

nay biết, tế bào hoàn toàn không phải là đơn vị nhỏ nhất. Tế 

bào là do nguyên tử, điện tử tổ hợp mà thành. Nhà khoa học 

cận đại nói cho chúng ta biết, nguyên tử, điện tử cũng không 

phải là đơn vị nhỏ nhất, còn có đơn vị nhỏ hơn điện tử, chỉ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

367 

bằng một phần ức vạn, gọi là hạt “Quark”. Tất cả mọi chúng 

sanh  trên  thế  giới  chúng  ta  là  giống  như  vật  chất  nhỏ  nhất 

vậy,  không  biết  toàn  bộ  cơ  thể  là  mình,  chấp  trước  cái  hạt 

nhỏ kia cho đó là mình. Đến khi nào họ biết toàn bộ cơ thể là 

mình, thì mới biết được bất kỳ một hạt nào cũng có thể ảnh 

hưởng toàn thân. Giống như cơ thể chúng ta vậy, bất kỳ một 

tế bào nào, bất kỳ bộ phận nào, bạn dùng kim châm vào thì 

toàn thân đều cảm giác thấy đau, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. Cho nên, Phật dạy chúng ta, khi có tai nạn xảy ra, nhất 

định  phải  phản  tỉnh,  phải  ăn  năn,  phải  hối  lỗi,  như  vậy  thì 

mới có thể hóa giải tai nạn. 

Giáo  dục  của  Phật  Đà  quả  thật  là  nền  giáo  dục  trí  tuệ 

chí thiện  cứu  cánh viên  mãn của thế xuất thế gian.  Tất cả 

mọi vấn đề thế xuất thế gian đều có thể giúp chúng ta giải 

quyết.  Chúng  ta  ở  trong  đời  sống  thường  ngày  gặp  phải 

một  số  tai  họa  không  may,  thường  hay  nghe  thấy  lụt  lội, 

hạn  hán,  động  đất,  bão  tố,  những  thứ  này  đích  thực  là  do 

chúng  sanh  hữu  tình  chúng  ta  đã  tạo  nghiệp  bất  thiện  mà 

chiêu  cảm  nên.  Nếu  như  nói  những  tai  họa  tự  nhiên  này 

không  có  liên  quan  gì  với  tư  tưởng  hành  vi  của  chúng  ta, 

thì đây  là điều sai  lầm,  quan  niệm  này  hoàn  toàn  sai  lầm. 

Người  Trung  Quốc  khoảng  2.000  năm  trước,  vào  thời  đại 

của  đế  vương,  có  thể  nói  hầu  như  là  không  có  đế  vương 

nào mà không tiếp nhận giáo dục qua Phật pháp. Phật pháp 

truyền  đến  Trung  Quốc  từ  triều  Hán,  năm  thứ  10  Vĩnh 

Bình,  Minh  Đế  thời  hậu  Hán  (tức  là  năm  67  sau  công 

nguyên),  thì  truyền  đến  Trung  Quốc.  Sau  khi  truyền  đến 

Trung Quốc, giai cấp sĩ đại phu Trung Quốc (hiện nay gọi 

là phần tử tri thức), bất kể họ tin hay không tin, không có 

ai mà không đọc sách Phật, nhiều ít đều có đọc, do đó ảnh 

hưởng rất sâu. Khi tuổi còn trẻ, khí huyết sung mãn, thành 

368 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

kiến  rất  sâu  nên  không  thể  tiếp  nhận,  nhưng  lúc  tuổi  về 

chiều thì có rất nhiều người tiếp nhận. Nhân vật đại biểu cụ 

thể nhất là Hàn Dũ. Hàn Dũ khi còn trẻ tuổi bài xích Phật 

pháp, lúc về già quy y Hòa thượng Đại Điên, chăm chỉ học 

Phật, biết tư tưởng kiến giải trước đây là sai lầm. Cho nên, 

người đi học trước đây có cái điểm hay, họ biết mình có lỗi 

lầm, họ biết sám hối, họ biết sửa lỗi, đây là điều  rất hiếm 

có. Hiện nay có một số người vô cùng ngoan cố, tuy biết là 

sai  rồi  cũng  không  thừa  nhận,  cũng  không  chịu  sửa,  quả 

báo  này  rất  là  thê  thảm.  Chúng  ta  không  thể  không  hiểu 

những  đạo  lý  này,  không  thể  không  quan  sát  thật  kỹ  quá 

khứ,  hiện  tại,  những  sự  thật  này,  để  từ  chỗ  này  xây  dựng 

tín tâm. 

Phật pháp là giáo dục từ đời sống thường ngày từng li 

từng  tí  cho  đến  khi  bạn  triệt  để  hiểu  rõ  chân  tướng  hư 

không pháp giới. Đó là một nền giáo dục viên mãn, chúng 

ta  cần  phải  lý  giải.  Gặp  được  Phật  pháp  là  may  mắn  lớn. 

Có rất nhiều chính trị gia sinh ra hoài nghi đối với tôn giáo, 

đây là vì họ nhận thức không đủ. Tại sao Trung Quốc thời 

cổ  đại,  trải  qua  mấy  ngàn  năm  nay  thay  đổi  triều  đại,  mà 

mỗi một đế vương đều tôn sùng Phật giáo? Nguyên nhân là 

họ hiểu  rõ, họ nhận thức được. Bản thân  Phật Bồ  Tát cho 

đến tất cả chúng sanh mà các Ngài giáo hóa, đối với quốc 

gia mà nói thì trong Kinh Phạm Võng có hai điều chúng ta 

cần biết. 

Điều thứ nhất: “Không làm giặc quốc gia”. Đây là điều 

mà Phật pháp dứt khoát không cho phép, điều này quốc gia 

hoan nghênh, có lợi ích lớn đối với quốc gia. 

Điều thứ hai: “Bất báng quốc chủ”. Tuy người lãnh đạo 

quốc  gia  có  lỗi  lầm  nhưng  không  được  phép  phỉ  báng.  Tại 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

369 

sao vậy? Vì họ là trung tâm mà người cả nước tin cậy. Nếu 

như  phỉ  báng  đối  với  người  lãnh  đạo  quốc  gia,  khiến  cho 

người cả nước nghi ngờ thì quốc gia này sẽ nguy hiểm ngay, 

cho  nên  có  thể khuyên  can, không nên  phỉ  báng.  Chúng tôi 

nghĩ, đây là điều mà bất kỳ người lãnh đạo một dân tộc quốc 

gia nào trên toàn thế giới cũng hoan nghênh. 

Nho gia dạy người, ví dụ thế gian muốn báo thù, “cái 

thù  giết  cha  không  đội  trời  chung”,  cái  thù  lớn  này  nhất 

định phải báo, nhưng nếu kẻ thù này hiện nay đang là quan 

chức chính phủ thì bạn không thể báo. Tại sao vậy? Họ vì 

nhân dân phục vụ. Họ phục vụ rất tốt, làm rất tốt, nếu như 

bạn giết họ đi, báo được thù rồi, nhưng  bạn lại khiến biết 

bao nhiêu bá tánh mất phước thì tội này của bạn nặng rồi. 

Đến  khi nào  mới báo thù vậy?  Đợi khi họ về hưu rồi  hãy 

báo thì rất có đạo lý. Họ chưa về hưu, việc họ làm hiện nay 

là đang hiến thân vì nhân dân, vì xã hội, vì sự việc công ích 

thì bạn không thể báo, thù giết cha cũng không được phép 

báo.  Chúng  ta  thử  nghĩ,  thánh  nhân  dạy  người  thật  sự  là 

hợp tình, hợp lý, hợp pháp. 

Trong Kinh Anh Lạc, Phật cũng dạy hai điều. 

Điều thứ nhất: “Bất lậu quốc thuế”. Hiện nay rất nhiều 

người  tìm  đủ  mọi  cách  để  trốn  thuế,  đây  là  điều  Phật  pháp 

không  cho phép.  Đệ  tử  Phật không  trọn  nghĩa  vụ  nộp  thuế, 

vậy là sai rồi, phạm giới rồi. Nộp thuế là nghĩa vụ mà người 

dân phải làm tròn. Quốc gia dựa vào thu thuế, dùng thu nhập 

này  để  kiến  thiết  đất  nước.  Nếu  quốc  khố  chính  phủ  trống 

rỗng,  không  có  tiền  để  làm  nhiều  sự  nghiệp  kiến  thiết  thì 

nhân dân không có phước rồi. Cho nên nộp thuế là tạo phước 

xã hội, tạo phước nhân quần. Đây là điều đứng đầu ở trong 

sự nghiệp từ thiện, chúng ta phải tròn nghĩa vụ. 

370 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Điều thứ 2: “Bất phạm quốc chế”. Quốc chế là pháp luật 

quốc gia, nhất định phải tuân thủ. 

Các  bạn  thử  nghĩ,  nếu  như  lãnh  tụ  chính  trị  đọc  Kinh 

Phật, biết bốn giới điều này thì họ nhất định hoan nghênh, họ 

nhất định chủ động thúc đẩy giáo dục Phật Đà. Có rất nhiều 

người  hỏi:  “Chánh  pháp  là  gì?  Tà  pháp  là  gì?”.  Bốn  giới 

điều này chính là tiêu chuẩn phân định tà chánh. Không biết 

yêu  quốc  gia,  yêu  dân  tộc,  chạy  theo  ngoại  quốc,  ức  hiếp 

quốc gia của mình, đây là quốc tặc, đây không phải là Phật 

pháp.  Phỉ  báng  người  lãnh  đạo  quốc  gia,  phê  phán  hành 

chánh quốc gia, phân chia tình cảm nhân dân, xúi giục chia 

rẽ dân tộc, đây không phải đệ tử Phật. Phật hoàn toàn không 

có giáo dục như vậy bao giờ. 

Về việc trốn thuế, cả thế giới, trong và ngoài nước đều 

có.  Người  nước  ngoài  trước  đây  rất  thật  thà.  Hơn  40  năm 

trước, lúc tôi còn học tập với tiên sinh Phương Đông Mỹ, 

thầy đã từng nói với tôi, 50 năm trước (vào thời đó nói 50 

năm  trước,  hiện  nay  cộng  thêm  40  năm  nữa  là  90  năm 

trước),  người  Mỹ  vào  thời  đó  rất  dễ  thương,  họ  có  tính 

chánh  nghĩa.  Hiện  nay  người  Mỹ  bị  người  Đông  Phương 

đồng hóa rồi. Người Đông Phương trốn thuế, dùng đủ thứ 

kỹ  xảo  thông  minh,  qua  giao  lưu  văn  hóa  người  Mỹ  học 

được  rồi.  Chúng  ta  học  được  những  thói  xấu  của  họ,  họ 

cũng học được những thói xấu của chúng ta. Không học cái 

hay,  chỉ  học  cái  xấu,  cũng  học  cách  trốn  thuế,  cũng  học 

cách  tham  ô,  một  mực  nghĩ  đến  lợi  hại,  nghĩ  đến  tự  tư  tự 

lợi,  đạo  nghĩa  không  còn  nữa,  chui  kẻ  hỡ  pháp  luật,  đây 

chính là phạm pháp. 

Phật  dạy  chúng  ta:  “Bất  tác  quốc  tặc,  bất  báng  quốc 

chủ, bất lậu quốc thuế, bất phạm quốc chế”, đây là Phật 

giáo hóa tất cả chúng sanh. Làm thế nào yêu quốc gia? Bốn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

371 

điều này bạn làm được rồi mới gọi là yêu nước, bạn không 

làm  được  thì  bạn  là  người  yêu  nước  giả,  chứ  không  phải 

thật.  Phật  Đà  chỉ  dạy  chúng  ta  từng  câu  từng  chữ,  hàm 

nghĩa  đều  sâu  xa  vô  cùng.  Trong  Kinh  Đại  Tập,  Phật  còn 

nói cho chúng ta biết, nếu như thế gian không có Phật …., 

đây là lời giả thiết, nhưng trên thực tế cũng là sự thật. Pháp 

vận  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  12  ngàn  năm.  Sau  12 

ngàn năm thì thế gian không còn Phật nữa. Bồ Tát Di Lặc 

là  vị  Phật  thứ  năm  của  hiền  kiếp  sẽ  thị  hiện  thành  Phật, 

thời gian này là rất dài. Trong Kinh Di Lặc Hạ Sanh, Phật 

nói cho chúng ta biết, Ngài đến khi nào tái lai vậy? Sau 56 

ức  vạn  năm,  hay  nói  cách  khác,  56  ức  vạn  năm  sau  khi 

pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni qua rồi, thế gian này 

không  có  Phật  trong  thời  gian  rất  dài  như  vậy,  phải  đợi 

Phật  Di  Lặc  hạ  sanh  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  đến  lúc  này 

Phật pháp mới xuất hiện. Cho nên, trong Kinh Phật thường 

nói: “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”. Thật là 

không dễ dàng! 

Chúng  ta  thật  may  mắn  có  thể  sinh  vào  trong  12  ngàn 

năm  này,  bạn  mới  gặp  được  Phật  pháp.  Khi  không  có  Phật 

pháp,  Phật  cũng  đã  nói:  “Thiện  sự  phụ  mẫu,  tức  thị  sự 

Phật”. Thế là chúng ta mới hiểu được, sau khi Phật pháp ở 

trong thế gian này bị tiêu diệt, tại sao Phật Thích Ca Mâu Ni 

đem việc độ hóa chúng sanh giao cho Bồ Tát Địa Tạng mà 

không giao cho Quan Âm Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát hay Phổ 

Hiền  Bồ  Tát?  Những  Bồ  Tát  lớn  này  Ngài  đều  không  phó 

thác, duy chỉ phó thác cho Bồ Tát Địa Tạng là có ý gì vậy? 

Bồ  Tát  Địa  Tạng  là đại biểu hiếu thân tôn  sư.  Khi  thế  gian 

không có Phật pháp, bạn biết hiếu thân tôn sư là không khác 

gì so với việc phụng sự Phật Đà. Đây là nghĩa thú của biểu 

pháp, chúng ta cũng nên biết. 

372 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Giáo  huấn  của  Phật  Đà  bắt  đầu  từ  phụng  sự  cha  mẹ. 

Trong  tịnh  nghiệp  tam  phước,  câu  nói  đầu  tiên  là:  “Hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Phật dạy người bắt 

đầu  từ  chỗ  này  và  cũng  là  viên  mãn  ngay  chỗ  này.  Ngàn 

Kinh vạn luận, trường kiếp tu hành đến cuối cùng chính là 

viên mãn hai sự việc này. Viên mãn là thành Phật rồi. Bạn 

hiểu  rõ  ràng  đạo  lý  hiếu  thân  tôn  sư  rồi,  thực  hiện  vào 

trong đời sống của bạn, thực hiện vào trong việc đối nhân 

xử thế của bạn thật viên mãn là bạn thành Phật rồi. Từ đó 

cho  thấy,  ngàn  Kinh  vạn  luận,  49  năm  thuyết  pháp,  Phật 

nói gì vậy? Chẳng qua là nói đạo lý lớn của hiếu đạo và sư 

đạo,  thực  tiễn  của  hiếu  đạo  và  sư  đạo,  Phật  chỉ  nói  điều 

này. Nói đến chỗ rốt ráo thì Phật chỉ thị chúng ta, hư không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  của  chúng  ta, 

đều  là  thầy  của  chúng  ta.  Lời  nói  này  người  mới  học  rất 

khó thể hội, càng thâm nhập thì bạn sẽ càng phát hiện hai 

câu nói này của Phật là có đạo lý. Đến khi nào bạn có thể 

tiếp nhận  mà  không  nghi ngờ vậy?  Đến  khi bạn giác ngộ. 

Đại  thừa  viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  tiếp  nhận  rồi,  hoàn  toàn 

không có nghi ngờ, tha thiết phụng hành. Từ sơ trụ Bồ Tát 


đến  đẳng  giác  Bồ  Tát  có  41  cấp  bậc,  họ  tu  cái  gì  vậy? 

Chẳng  qua  là  thực  tiễn  đường  lối  này  mà  thôi.  Người  ở 

trong thập pháp giới chỉ có thể nói là nghe Phật có cách nói 

này,  mặc  dù  không  phản  đối  nhưng  không  cách  gì  chứng 

thực.  Tại  sao  vậy?  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước 

buông  không  được,  vẫn  là  có  phân  biệt,  vẫn  là  có  chấp 

trước, cho nên chỉ có thể là nghe nói mà thôi. Nghe Phật có 

cách  nói  này,  có  phải  là  sự  thật  hay  không?  Phàm  phu 

chúng  ta  sẽ  nói  là  tôi  vẫn  không  dám  khẳng  định.  Bởi  vì 

tôn  trọng  Phật  nên  không  dám  phản  bác,  nếu  không  phải 

Phật giáo đồ, đối với Phật không có tâm tôn trọng này thì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

373 

đã đưa ra phê phán rồi. Lời Phật nói là chân thật, phải dùng 

trí tuệ, phải dùng thực tiễn mà chứng thực. 

Cổ  nhân  thường  nói:  “Nhân  tồn  chánh  cử,  nhân  vong 

chánh tức”. Chế độ tốt đi nữa cũng cần phải có người chấp 

hành mới có thể tạo nên hiệu quả. Dạy học cũng không ngoại 

lệ, nền giáo dục tốt đi nữa, nếu như người học tập không thực 

hiện được thì nó cũng trở nên vô vị. Đối với bản thân thì tu 

thân tề gia, đối với xã hội, đối với quốc gia cũng không có sự 

cống hiến thực chất. Giáo dục tôn giáo cũng không ngoại lệ. 

Ngày nay, xã hội chán ghét giáo dục Phật Đà một cách phổ 

biến, nguyên nhân do đâu thì chúng ta cần phải hiểu rõ. Sau 

khi  chúng  ta tiếp xúc  rồi,  hiểu rõ sâu  sắc  giáo dục  Phật  Đà 

quả thật là nền giáo dục chí thiện viên mãn của thế gian, bao 

gồm cổ kim trong ngoài. Tại vì sao mà lại sa sút đến mức độ 

này?  Ai  phải  gánh  trách  nhiệm  này?  Học  trò  của  Phật  phải 

gánh. Không nên trách người khác. Phật đã không còn tại thế 

nữa, tổ sư đại đức cũng đã xa lìa chúng ta mà đi. Đệ tử của 

Phật hiện nay, tại gia và xuất gia, đối với lời giáo huấn của 

Phật  Đà  chúng  ta  không  thể  nhận  thức  được,  không  thể  lý 

giải  được,  không  thể  phụng  hành  được  thì  chúng  ta  là  tội 

nhân của Phật Bồ Tát, là tội nhân của tổ sư đại đức. 

Tối hôm qua, tôi nghe tiên sinh Hà Vân nói, giáo sư Cổ 

Chân Mỹ của đại học quốc gia này, những năm gần đây đã 

viết một cuốn sách dày, phân lượng rất lớn. Giáo sư chuyên 

nghiên cứu Phật giáo ở Trung Quốc 2.000 năm nay, đã có sự 

cống hiến to lớn đối với quốc gia, với dân tộc, với chánh trị, 

với xã hội. Tiên sinh vô cùng tán thán, vì công việc này trước 

đây chưa có người làm. Tôi biết giáo sư Cổ vào thời ông còn 

đang  học  đại  học,  có  lẽ  là  hơn  30  năm  rồi.  Ông  nhìn  Phật 

pháp  từ  góc  độ  này,  rất  hiếm  có,  đủ  để  gợi  mở  cho  người 

lãnh đạo của mỗi quốc gia khu vực trên thế giới hiện nay. 

374 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tôi biết phương tây, vì tôi sống ở Mỹ rất lâu. Nước Mỹ 

là một quốc gia vô cùng hoan nghênh tín ngưỡng tôn giáo, từ 

tiểu học đã là như vậy. Họ điều tra học sinh tiểu học có tín 

ngưỡng tôn giáo hay không? Bất kể bạn tín ngưỡng tôn giáo 

nào  cũng  tốt.  Người  không  có  tín  ngưỡng  tôn  giáo,  họ  bèn 

tặng cho một dấu chấm hỏi. Bạn là học sinh có vấn đề! Quả 

thật  quan  niệm  không  giống  người  phương  đông  chúng  ta. 

Tại sao vậy? Trong mắt người phương tây, giáo dục tôn giáo 

là nền giáo dục đạo đức. Trong mắt bạn tôn kính thần, thì bạn 

sẽ được kiềm chế bởi lời giáo huấn thánh thần, đây là một sự 

việc tốt. Họ không xem việc này là mê tín. Chúng ta quan sát 

tỉ  mỉ  lãnh  tụ  người  phương  tây,  tổng  thống  Mỹ,  thủ  tướng 

Anh, vào chủ nhật đều đến giáo đường để cầu nguyện, đó là 

giáo dục tôn giáo. Nếu nói Phật giáo là giáo dục tôn giáo, thì 

định nghĩa của “tôn giáo” này so với trong quan niệm của họ 

hoàn toàn không giống nhau. Đây là điều mà người học Phật 

chúng ta cần phải nên biết. 

Phật  giáo  chúng  ta  nói  “Tông”  là  nói  Thiền  tông, 

chuyên chỉ Thiền tông; nói đến “Giáo” là ngoài Thiền tông 

ra,  chín  tông  phái  khác  đều  gọi  là  “Giáo  hạ”  .  Tông  môn 

Giáo  hạ,  đây  là  bản  thân  Phật  giáo  chúng  ta  xưng  “Tôn 

Giáo”. Tông môn Giáo hạ đều là giáo dục, đều là dạy học, 

cho nên Phật giáo là giáo dục. Chúng ta không hề gọi Phật 

Thích Ca Mâu Ni là “Chủ”, là “Thần” hay là “Thượng đế”, 

mà chúng ta gọi Ngài là “Bổn sư”. Các bạn thử xem cách 

xưng  hô  này,  “Bổn  sư”  là  ý  nghĩa  gì  vậy?  Đây  là  vị  thầy 

“ban đầu” của chúng ta - người sáng lập giáo dục Phật Đà, 

vị thầy này chúng ta gọi là “Bổn sư”. Chúng ta tự xưng là 

“Đệ tử”. Các bạn thử nghĩ, đây thật là ý vị! Quan hệ giữa 

chúng ta với Phật là quan hệ thầy trò. Trong giáo dục mới 

có  quan  hệ  thầy  trò.  Trong  tôn  giáo  có  quan  hệ  cha  con, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

375 

quan  hệ  chủ  tớ,  không  có  quan  hệ  thầy  trò.  Đạo  lý  này 

chúng ta phải biết. 

Đời  hậu  thế,  đại  chúng  thông  thường  trong  xã  hội  gọi 

người  xuất  gia  là  “hòa  thượng”.  “Hòa  thượng”  là  tiếng 

Phạn, ý nghĩa là “thân giáo sư”. Nếu dùng danh từ giáo dục 

hiện đại của chúng ta mà nói thì hòa thượng có hai loại thân 

phận.  Loại  thân  phận  thứ  nhất  là  hiệu  trưởng  trường  học, 

hiệu  trưởng  là  hòa  thượng.  Ngoài  hiệu  trưởng  ra,  những 

người  khác  không  được  gọi  là  hòa  thượng.  Những  người 

khác ở trong Phật pháp gọi là A-xà-lê, gọi là “pháp sư”. Hòa 

thượng là người chủ trì giáo dục, họ phụ trách toàn bộ dạy 

học,  họ  mời  những  giáo  sư,  thầy  giáo  này  thay  họ  chấp 

hành. Hiệu trưởng quản lý chính sách giáo dục, lên kế hoạch 

dạy học, làm thế nào có thể đạt được mục đích dạy học, còn 

các giáo viên đều là người giúp họ chấp hành. Vì vậy, Hòa 

thượng chỉ có một người, không có hai người. Nhưng trong 

phòng nghiên cứu đại học, giáo sư chỉ đạo cũng được xem 

là  hòa  thượng,  là  thân  giáo  sư.  Vì  vậy,  hòa  thượng  có  hai 

loại  thân  phận  là  hiệu  trưởng  và  giáo  sư  chỉ  đạo.  Đây  là 

cách xưng hô cực kỳ tôn kính, cho nên “hòa thượng” không 

thể gọi tùy tiện. 

A-xà-lê cũng là tiếng Phạn, ý nghĩa là ngôn hạnh của vị 

thầy này có thể làm tấm gương cho ta, cho nên thời xưa dịch 

thành  “Quỹ  phạm  sư”,  là  quỹ  đạo,  mô  phạm.  Đây  là  thông 

thường gọi các giáo viên, ngôn hạnh của giáo viên có thể làm 

tấm gương cho học sinh, làm mô phạm cho học sinh. 

Thời đại triều Đường, Phật giáo tại Trung Quốc đã khởi 

lên  một  cuộc  cách mạng  rất  lớn,  đó  chính  là  sự hưng khởi 

của  chế  độ  Tùng  Lâm,  đây  là  điểm  đặc  sắc  của  Phật  giáo 

Trung Quốc. Chế độ Tùng Lâm là gì vậy? Chính là đại học 

chính quy. Phật Thích Ca Mâu Ni cả đời dạy học giống như 

376 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Khổng  Lão  Phu  Tử,  là  dạy  tư  thục,  không  có  chính  thức 

thành lập trường học,  truyền đến  Trung Quốc vẫn là thuộc 

về loại dạy học tư thục này. Đến thời Mã Tổ, Mã Tổ là đời 

thứ tám của Thiền tông, chúng ta thông thường gọi là đồ tôn 

của  Lục  Tổ  Đại  Sư  Huệ  Năng.  Mã  Tổ,  Bá  Trượng  đều  là 

người đời thứ tám. Hai người phát khởi xây Tùng Lâm, tức 

là  đem  giáo  dục  Phật  giáo  chính  quy  hóa,  có  tổ  chức,  tổ 

chức lại có hệ thống. “Mã Tổ xây Tùng Lâm, Bá Trượng lập 

Thanh Quy”, đó chính là chương trình của trường học này. 

Những  chế  độ  quy  định  ở  trong  đây  là  do  sư  Bá  Trượng 

định  ra,  đây  chính  là  đại  học  Phật  giáo.  Trong  Tùng  Lâm 

phân  công  so  với  đại  học  hiện  nay  không  khác  nhau.  Chủ 

tịch của tùng lâm cũng gọi là “Phương trượng”, đó chính là 

hiệu trưởng. Phương trượng là phòng họ cư trú không lớn, 

chu  vi  một  trượng,  cho  nên  gọi  là  phương  trượng.  Ở  đây 

nhìn  thấy  sự  đơn  giản,  tiết  kiệm  trong  đời  sống  của  người 

xuất gia. Đây là chủ tịch, đây là hòa thượng, cho nên gọi là 

“Đại hòa thượng”. Dưới hòa thượng có ba vị chấp sự cương 

lĩnh. Vị thứ nhất là hòa thượng thủ tọa, quản lý việc giáo vụ, 

chính là trưởng giáo vụ ở trong đại học hiện nay, họ là “thủ 

tọa”. Vị thứ hai là “Duy na”, quản lý việc huấn đạo. Vị thứ 

ba là “Giám viện”, quản lý tổng vụ. Tên gọi thì khác nhau, 

thực ra Thủ Tọa chính là trưởng giáo vụ, Duy Na là trưởng 

huấn  đạo,  Giám  Viện  là  trưởng  tổng  vụ.  Hiện  nay  tổ  chức 

trường  học  cũng  giống  y  như  thời  đó  vậy,  chỉ  là  tên  gọi 

chức vị khác nhau. Thủ tọa có rất nhiều vị, trong đó có một 

vị lãnh đạo gọi là “Hòa thượng thủ tọa”, họ quản lý dạy học. 

Cho nên nghiên cứu, quan sát tỉ mỉ thì Phật giáo là giáo dục, 

không phải tôn giáo. 

Có người cảm thấy kỳ lạ, tại sao tự viện tùng lâm Phật 

giáo  tạo  ra nhiều  tượng  Phật  như  vậy,  khiến  người  ta  nhìn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

377 

thấy  giống  như  là  mê  tín  vậy?  Đó  là  do  họ  chưa  có  thâm 

nhập  để  tìm  hiểu.  Ngày  nay,  xã  hội  chúng  ta  tách  đại  học 

thông thường với viện bảo tàng ra, do đó có rất nhiều môn 

phải đến viện bảo tàng để điều tra, để tham quan, để nghiên 

cứu.  Phật  giáo  thì  rất  đặc  thù,  đem  viện  bảo  tàng  với  nhà 

trường tập hợp lại với nhau. Đây đích thực là nền giáo học 

nghệ thuật cao độ. Phật giáo coi trọng nghệ thuật điêu khắc, 

mỹ thuật, âm nhạc, thậm chí là kiến trúc nên đã đem nghệ 

thuật với giáo dục tập hợp lại với nhau, ngày nay gọi là nền 

giáo  dục  nghệ  thuật  hóa  cao  độ.  Nền  giáo  dục  này  hay, 

khiến lục căn của bạn tiếp xúc cảnh giới toàn là giáo dục, ở 

mọi  lúc,  ở  mọi  nơi  đều  nhắc  nhở  bạn.  Đây  chính  là  biểu 

pháp ở trong Phật pháp. 

Chúng  ta  thử  xem  đại  đức  xưa  chú  giải  ở  trong  Kinh 

sách,  đặc  biệt  là  Đại  Sư  Thanh  Lương  chú  giải  Kinh  Hoa 

Nghiêm, chỉ ra cho chúng ta thấy ý nghĩa đủ dạng biểu pháp 

trong  Hoa  Nghiêm.  Trong  Kinh  nói  với  các  bạn  nhiều  như 

vậy. Nói Bồ Tát là người giác ngộ triệt để, nói thiên vương là 

đại biểu người lãnh đạo các cấp chế độ chính trị trong xã hội 

này. Chúng ta đọc thấy trong Kinh Hoa Nghiêm, người lãnh 

đạo quốc gia, người lãnh đạo cấp tỉnh, người lãnh đạo huyện 

thị  v.v…  những  người  này  thuộc  về  thiên  vương,  điều  này 

chúng ta đã học qua rồi. Hiện nay, chúng ta đã học tạp thần 

chúng. Bạn thấy, Khẩn Na La Vương, những tạp thần nhiều 

đến mấy chục loại, chúng ta gần đây có học nhưng vẫn chưa 

xong.  Tạp  thần  là  đại  biểu  điều  gì?  Là  người  lãnh  đạo  các 

ngành các nghề trong xã hội, không phải thuộc về người lãnh 

đạo  chính  trị.  Bạn  mở  công  ty,  mở  cửa  hàng,  ông  chủ  là 

người lãnh đạo, cũng là thuộc vào loại này. Trong Kinh Thập 

Thiện Nghiệp Đạo này, đây là dạy Long vương. Long vương 

thuộc về loại tạp thần, họ không thuộc về chính trị. Bạn phải 

378 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hiểu  được  hàm  nghĩa  của  nền  giáo  dục  nghệ  thuật  hóa  này 

của  Phật  giáo,  đây  không  hề  mê  tín,  mà  là  đem  giáo  dục 

thăng hoa. Dùng phương pháp nghệ thuật để biểu đạt thì hàm 

nghĩa sẽ sâu và sống động. 

Phật  nói  ra  Kinh  này  là  nói  tại  Long  cung  Sa-kiệt-la. 

Long cung Sa-kiệt-la là gì vậy? Chính là xã hội hiện thực của 

chúng ta. Sa-kiệt-la là tiếng Phạn, dịch theo mặt chữ là “biển 

mặn”.  Nước  biển  có  vị  mặn.  Tôi  hỏi  bạn,  nước  biển  có  dễ 

uống không? Nước biển rất khó uống. Đây đại biểu gì vậy? 

Thế gian này của chúng ta là biển khổ, khổ hải vô biên. Sa-

kiệt-la là đại biểu biển khổ. “Long” là gì vậy? Là sự lý, nhân 

tâm  trong  xã  hội  này  biến  ảo  vô  thường.  Long  là  loài  giỏi 

biến  hóa,  trong  mắt  người  thời  xưa  rồng  và  rắn  là  loài  giỏi 

biến hóa nhất. Đây là hình dung điều gì vậy? Là thế gian sự 

lý,  nhân  tình  biến  hóa  đa  đoan.  Cho  nên  Long  cung  ở  đâu 

vậy?  Ở  xã  hội  trước  mắt  của  chúng  ta.  Ai  là  “Long”  vậy? 

Mỗi  người  đều  là  “Long”.  Từ  sáng  đến  tối  nghĩ  ngợi  lung 

tung,  đây  gọi  là  Long.  “Vương”  chính  là  người  lãnh  đạo  ở 

trong các ngành nghề. Trong nhà, bạn là gia trưởng thì bạn là 

vua ở trong nhà. Bạn mở cửa hiệu nhỏ, bạn là ông chủ thì bạn 

là vua của cửa hiệu. “Vương” chính là ý này, đâu có gì là mê 

tín?  Bạn  phải  hiểu  được  thâm  nghĩa  của  Phật  thuyết  pháp. 

Trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Y  văn  giải  nghĩa,  tam  thế 

Phật oan”. Nếu bạn theo mặt chữ mà giải thích, mà lý giải 

thì ba đời chư Phật đều hàm oan cả, bạn hiểu sai ý của các 

Ngài cả rồi! Bạn không hiểu lời Ngài nói là ý tại ngôn ngoại, 

để bạn thể hội chỉ một câu mà ý nghĩa vô cùng. Đây là nghệ 

thuật nói chuyện. 

Người Trung Quốc biết nói chuyện, lão cư sĩ Triệu Phác 

Sơ nói rất hay: “Chúng ta chịu sự ảnh hưởng của Phật giáo. 

Nếu  như  không  có  Phật  giáo,  thì  người  Trung  Quốc  không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

379 

thể nói ra được một câu hoàn chỉnh”. Tại sao vậy? Bạn thử 

nghĩ  kỹ  xem,  trong  một  câu  của  bạn  có  rất  nhiều  danh  từ, 

thuật ngữ toàn là của Phật giáo, cho nên xa rời văn hóa Phật 

giáo  là  không  biết  nói  chuyện  rồi.  Cụ  ấy  nói  rất  có  đạo  lý, 

đây là người có nghiên cứu, có nhận thức đối với Phật pháp. 

Do đó, chúng ta hãy quan sát từ các phương diện, thì chúng 

ta  mới  thật  sự  lý  giải  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  một  người 

như thế nào. Dùng quan niệm của đại chúng xã hội hiện nay 

để  định  vị  cho  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  thì  Ngài  là  một  nhà 

giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Tôi nghĩ, đây là điều mà 

người học Phật ai cũng khẳng định. Sự cống hiến cả đời của 

Thích Ca Mâu Ni Phật đối với xã hội, đối với nhân dân, Ngài 

là  một  người  làm  công  tác  nghĩa  vụ  về  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hóa đáng được chúng ta tôn kính. 

Chúng ta học Phật thì phải noi theo Phật Thích Ca Mâu 

Ni.  Chúng  ta  hiến  thân  phụng  sự  cho  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên  văn  hóa  thì  chúng  ta  cũng  phải  học  tập  giống  như 

Phật Thích Ca Mâu Ni làm một người dạy học nghĩa vụ. Cho 

nên, làm người thì không thể không học Phật. 

Học Phật không xảy ra xung đột với tín ngưỡng tôn giáo. 

Lời nói này có lẽ là vào 30 năm, 40 năm trước, tôi đã nói tại 

Đại  học  Bổ  Nhân.  Tôi  còn  nhớ,  khi  tôi  nói  chuyện  tại  Đại 

học  Bổ  Nhân,  người  ngồi  ở  hai  hàng  ghế  phía  trước  là  các 

cha xứ và sơ, ngồi phía sau là sinh viên của trường họ. Tôi 

nhìn thấy nhiều cha xứ như vậy thì rất hoan hỷ. Tôi nói với 

họ:  “Các  bạn  với  Thượng  đế  là  quan  hệ  cha  con,  các  bạn 

đến học Phật thì các bạn với Phật Thích Ca Mâu Ni là quan 

hệ  thầy  trò,  không  hề  có  xung  đột.  Ở  nhà  có  cha  mẹ,  đến 

trường  thì  có  thầy,  đâu  có  gì  là  xung  đột?”.  Tôi  cũng  đặc 

biệt khuyên họ, nhất định phải cố gắng học theo Phật Thích 

Ca Mâu Ni, nếu không thì Thượng đế sẽ rất cảm thán: “Con 

380 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cái của ta được lắm, rất tốt, nhưng đáng tiếc là không được 

đi học”, thì Thượng đế cũng rất xấu hổ. “Nếu như bạn học 

Phật,  thì  Thượng  đế  sẽ  cảm  thấy  rất  vinh  dự,  con  cái  của 

Ngài là học trò của Phật Thích Ca Mâu Ni - người có trí tuệ 

nhất,  Ngài  cũng  thấy  vẻ  vang”.  Tôi  nói  xong,  mọi  người 

trong  giảng đường  đều  cười vang.  Hôm  đó  các  đồng  tu  nói 

với tôi, những cha nhà thờ này yêu cầu tôi ở lại thêm nửa giờ, 

họ muốn hỏi một số vấn đề. Sau khi tôi giảng xong thì không 

còn vấn đề nào nữa. Cho nên, Phật giáo là nền giáo dục cứu 

cách viên mãn. Bất kỳ tín đồ tôn giáo nào cũng cần phải nên 

học Phật, đây là nền giáo dục trí tuệ, không có trí tuệ không 

thể giải quyết vấn đề. 

Thật  sự  Thượng  đế  không  phản  đối  học  Phật.  Chúng  ta 

thấy  trong  Kinh  điển,  Thượng  đế  thường  hay  mời  Phật,  Bồ 

Tát  đến thiên  cung để  giảng Kinh  thuyết pháp.  Cho  nên tôi 

nói, hiện nay bạn không học Phật cũng không sao cả. Bạn cố 

gắng tu cho  tốt  pháp  môn  của  bạn đi, tương  lai bạn  thật  sự 

đến thiên đường rồi thì thượng đế của bạn mời Phật Bồ Tát 

giảng Kinh, bạn đến nghe cũng vậy thôi, cũng tốt thôi. Bạn 

không đến được thiên đường thì bạn đã bỏ lỡ cơ hội này của 

bạn  rồi.  Cho  nên,  chúng  ta  phải  rõ  lý,  phải  nhận  thức  Phật 

giáo, phải gánh vác sứ mệnh giáo học, phải làm tấm gương 

tốt cho đại chúng xã hội thấy. Nếu như chúng ta không thể 

làm tấm gương tốt, thì chúng ta là tội nhân của Phật Bồ Tát, 

là tội nhân của tổ sư đại đức. Chúng ta có lỗi với bản thân, 

cũng có lỗi với xã hội. Bạn không có cơ duyên tiếp xúc được 

Phật pháp, thế thì khỏi phải bàn đến, nhưng tiếp xúc được rồi 

thì chúng ta sẽ có sứ mệnh. 

Hôm nay, Tịnh Tông Học Hội Đài Bắc bắt đầu liên hệ 

hai chiều với chúng ta. Sự liên lạc này có thể khiến chúng 

ta mỗi ngày đều gặp được nhau. Chúng ta được lợi ích từ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

381 

sự phát triển của khoa học kỹ thuật cao, giúp cho đồng tu 

toàn thế giới chúng ta  mỗi ngày  đều có thể tiếp xúc được 

mặt đối mặt. Đây là việc mà trước đây chúng ta không thể 

tưởng tượng được, hiện nay đã trở thành sự thật rồi. Khoa 

học  kỹ  thuật  đang  tiến  bộ  không  ngừng.  Kỹ  thuật  của 

chúng  ta  cũng  đang  đổi  mới  không  ngừng,  hình  ảnh,  âm 

thanh  càng ngày  càng giống  y  như thật, ngày  càng  rõ nét. 

Đây là một việc tốt. 

Ngày nay, thế giới bất an, xã hội loạn động, có rất nhiều 

người  nghiên  cứu  thảo  luận  nhân  tố  này  mong  tìm  ra  cách 

giải quyết. Tôi gặp được rất nhiều người đến hỏi tôi điều mà 

Nho gia nói: “Nhân bất học, bất tri nghĩa”. Theo cách nhìn 

của tôi thì đây là vấn đề của giáo dục. “Nghĩa” chính là việc 

phải  nên  làm.  Việc  không  nên  làm  mà  chúng  ta  làm,  đây 

chính là bất nghĩa. Việc cần nên làm chúng ta làm, đây gọi là 

nghĩa, ngày nay nói là “công tác nghĩa vụ”. Từ đó cho thấy 

tầm quan trọng của giáo dục. Vua và dân Trung Quốc cổ đại, 

những hiền triết này đều hiểu được đạo lý này, đều coi trọng 

giáo dục. Trong Lễ Ký nói rõ ràng với chúng ta: “Kiến quốc 

quân dân, giáo học vi tiên”. Đây là nói xây dựng một quốc 

gia, xây dựng một chính quyền, giáo dục là quan trọng nhất. 

Giáo dục trên tổng thể có thể chia thành bốn hạng mục. Bốn 

hạng mục là một thể, nhất định không được tách rời. 

- Thứ nhất là giáo dục gia đình. 



- Thứ hai là giáo dục nhà trường. 



- Thứ ba là giáo dục xã hội. 



- Thứ tư là giáo dục tôn giáo. 



Trong  bốn loại  giáo  dục  này,  lấy  giáo dục  gia đình làm 

căn bản, giáo dục tôn giáo là để đạt đến cứu cánh viên mãn. 

Bốn loại giáo dục này làm tốt rồi thì thiên hạ thái bình, xã hội 

382 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ổn định, nhân dân hạnh phúc. Nếu như lơ là bốn loại giáo dục 

này thì thiên hạ có lý nào mà không loạn? Đạo lý này chúng 

ta phải hiểu. 

Trên thế giới hiện nay, người phương tây đã khẳng định 

lại,  thừa  nhận  người  Trung  Quốc  có  trí  tuệ,  người  Trung 

Quốc  là  người  thông  minh  nhất  trên  thế  giới.  Vào  năm  83, 

khi tôi hoằng pháp tại New York, người Mỹ ở nơi đây xưng 

tán  như  vậy.  Họ  nói  toàn  thế  giới,  nếu  so  sánh  từng  người, 

từng người một thì người Trung Quốc đứng đầu, so sánh hai 

người với hai người thì người Do Thái đứng đầu, so sánh ba 

người với ba người thì người Nhật Bản đứng đầu. Ý này rất 

rõ  rệt,  người  Trung  Quốc,  nếu  so  sánh  từng  người  một  là 

đứng  đầu  thế  giới,  đáng  tiếc  là  không  đoàn  kết.  Họ  khẳng 

định, trên toàn thế giới đoàn kết nhất là người Nhật Bản. Cho 

nên  họ  hỏi  tôi:  “Tại  sao  người  Trung  Quốc  các  anh  không 

đoàn kết?”. Tôi thấy họ đều là tín đồ Cơ Đốc giáo nên tôi trả 

lời: “Đây là do Thượng Đế an bày”. Họ nghe xong rất kinh 

ngạc:  “Tại  sao  thượng  đế  an  bày  như  vậy?”.  Tôi  bảo: 

“Người  Trung  Quốc  đoàn  kết  thì  bạn  không  có  cơm  ăn”. 

Chúng tôi bèn cười xòa cho qua. Người nước ngoài bái phục 

người Trung Quốc thông minh tài trí, nhưng đồng thời cũng 

chê  cười  người  Trung  Quốc  không  đoàn  kết.  Đây  là  điều 

đáng để chúng ta soi lại thật kỹ. Người Trung Quốc vốn dĩ 

rất đoàn kết. Danh từ “đoàn kết” này, người Trung Quốc thời 

xưa  không  có  dùng,  tại  sao  vậy?  Nền  giáo  dục  Ngũ  Luân 

chính là đoàn kết. Người nước ngoài không có nền giáo dục 

này,  cho  nên  họ  phải  nói  đoàn  kết.  Bản  thân  người  Trung 

Quốc, trời sinh đã đoàn kết rồi, nhưng tại sao hiện nay không 

đoàn  kết  vậy?  Chúng  ta  đã  đánh  mất  giáo  pháp  của  tổ  tiên 

rồi,  không  cần  nữa,  cho  nên  hiện  nay  chúng  ta  không  bằng 

người nước ngoài. Người nước ngoài nói đoàn kết, chúng ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

383 

không nói đoàn kết. Luân lý cũng không nói, đoàn kết cũng 

không  nói  thì  làm  sao  có  thể  sánh  bằng  người  nước  ngoài 

được? Nền giáo dục của tổ tiên là sự kết tinh kinh nghiệm và 

trí tuệ từ  ngàn  vạn năm,  chúng ta phải thể  hội tỉ  mỉ,  không 

được phép khinh suất. Đạo lý lớn của nền giáo dục này là ổn 

định lâu dài, phồn vinh hưng vượng, ở trong đó có đại đạo lý 

lìa khổ được vui. Rất đáng tiếc người Trung Quốc cận đại lơ 

là rồi, cho rằng những thứ này là cũ kỹ. Những đồ cũ kỹ thì 

bị đào thải, chúng ta có nhìn thấy hay không? 

Hai ngàn năm trước, Hán Vũ Đế vì quốc gia chế định ra 

chính sách giáo dục, tuân theo học thuyết Khổng Mạnh, chỉ 

dạy nhân dân. Chẳng bao lâu thì Phật pháp truyền đến Trung 

Quốc (đó là thời đại Minh Đế), được vua và dân tán thành, 

tiếp nhận toàn diện. Thế là học thuyết Khổng Mạnh và Phật 

pháp Đại thừa đã chi phối nền giáo dục Trung Quốc. Trải qua 

2.000 năm thay đổi triều đại, chế độ quy chế về văn vật có 

thay đổi, có cách tân, duy chỉ có giáo dục là 2.000 năm nay 

không  hề  thay  đổi  (điều  này  trong  lịch  sử  ghi  chép  rất  rõ 

ràng).  Người  Mông  Cổ  vào  làm  chủ  Trung  Quốc  không  hề 

thay  đổi,  người  Mãn  Thanh  vào  làm  chủ  Trung  Quốc  cũng 

không hề thay đổi. Chúng ta có suy nghĩ hay không? Đây là 

đạo  lý gì  vậy?  Tại sao họ  không thay  đổi?  Nghĩ  thật kỹ  thì 

đây  là  nền  giáo  dục chân  lý.  Chân lý  là  siêu việt  thời  gian, 

siêu việt không gian thì làm sao thay đổi được? Vừa thay đổi 

thì thiên hạ đại loạn. Đến nay Dân Quốc đã thay đổi rồi. Sau 

khi Mãn Thanh bị lật đổ cho đến nay còn chưa đầy 100 năm. 

Một trăm năm này xã hội nhân tâm đã xuất hiện sự thay đổi, 

đây là điều mà trong lịch sử mấy ngàn năm của Trung Quốc 

không hề có. Đây là do nguyên nhân gì? Chúng ta có bao giờ 

suy  nghĩ  về  điều  này  hay  không?  Giáo  dục  là  quan  trọng! 

Học điều gì vậy? Học lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. 

384 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Vậy chúng ta muốn hỏi, Khổng Mạnh và Phật pháp Đại thừa 

dạy con người điều gì? Có thể nói, Nho và Phật đều nhất trí 

là  dạy  người  phải  “thành  kính,  nhân  từ,  bác  ái”.  Sáu  chữ 

này đã bao quát nền giáo dục của cổ thánh tiên hiền cả rồi. 

Chúng ta đã từ bỏ rồi. Từ bỏ rồi thì hiện nay xã hội ra sao? 

Là bất thành - giả dối, bất kính - ngạo mạn, bất nhân - tự tư 

tự  lợi,  bất  từ  -  không  có  tâm  thương  yêu.  Không  những  họ 

không  thể  yêu  người,  không  thể  yêu  vật,  mà  bản  thân  họ 

cũng chà đạp chính mình, không biết thương yêu chính mình. 

Nội  dung  của  giáo  dục  Nho  gia  và  Phật  pháp  Đại  thừa  chỉ 

như thế mà thôi. Chúng ta thử suy nghĩ, xã hội hiện nay có 

cần hay không? 

Vào thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân Tỉ của Anh quốc đã 

kêu gọi là để giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 thì chỉ có 

học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại thừa. Cho nên hiện 

nay,  người  phương  tây  coi  trọng  Hán  học,  coi  trọng  Phật 

pháp. Mấy năm nay, trong trường học Anh quốc, trong sách 

giáo khoa tiểu học,  trung học,  đại  học đều  có nội dung  của 

Kinh Phật. Năm ngoái, tôi ở Úc châu, đồng tu bên đó đã tặng 

hai quyển sách giáo khoa nhà trường, do được viết bằng tiếng 

Anh nên tôi xem không hiểu. Họ nói với tôi, đây là giáo trình 

Phật  học,  là  sách  giáo  khoa  của  học  sinh  trong  nhà  trường. 

Đây  là  quốc  gia  Cơ  Đốc  giáo,  nhà  trường  đã  áp  dụng  giáo 

trình Phật học. Thật là hy hữu! Chúng tôi nhìn thấy vô cùng 

hoan hỷ. Cho nên, tương lai học thuyết Khổng Mạnh và Phật 

pháp  Đại  thừa  là  người  nước  ngoài  dẫn  đầu.  Người  nước 

ngoài làm trước, sau đó người Trung Quốc học theo. Những 

thứ  của  tổ  tiên  chúng  ta,  chúng  ta  không  cần  nữa,  hiện  nay 

người nước  ngoài  thỉnh  về  tôn thờ.  Chúng ta  ở  đây  đả  đảo, 

người ta ở nơi đó tôn thờ, đúng như Luận Ngữ đã nói: “Đức 

bất  cô,  tất  hữu  lân”.  Con  cháu  của  tổ  tiên  chúng  ta  không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

385 

cần, bên ngoài có bạn bè yêu quí họ, họ không cô đơn. Điều 

này đáng để chúng ta soi lại thật kỹ càng. Chúng ta phải giác 

ngộ, không giác ngộ thì vĩnh viễn vẫn đi theo sau người nước 

ngoài. Tuy quốc gia chúng ta đã độc lập, nhưng hình thái ý 

thức tư tưởng  của  chúng ta  chưa có độc lập.  Ngày  nay,  tuy 

nói  giáo  dục  rất  phát  triển  nhưng  chỉ  là  phát  triển  giáo  dục 

khoa  học  kỹ  thuật,  giáo  dục  công  thương  nghiệp,  giáo  dục 

công danh lợi lộc, không phải giáo dục thành kính, nhân từ, 

bác ái. Không phải giáo dục nhân từ, bác ái thì không thể giải 

quyết vấn đề xã hội. 

Hôm  qua,  tôi  từ  Hồng  Kông  trở  về.  Sáng  hôm  nay, 

đồng  tu  ở  đây  đã  đưa  cho  tôi  xem  một  tờ  báo.  Hiện  nay, 

Indonesia  có  bảy  tôn  giáo,  nghe  nói  có  hơn  mười  ngàn 

người  đang  cùng  nhau  cầu  nguyện  hòa  bình,  đây  là  việc 

làm  tốt.  Chúng  ta  ngày  nay  chỉ  có  cầu  mong  các  nhà  tôn 

giáo, chí sĩ có lòng nhân trên thế giới, mỗi nhà thâm nhập 

Kinh điển của mình, thúc đẩy nền giáo dục nhân từ, bác ái. 

Thành kính, nhân từ, bác ái là căn bản của tất cả nền giáo 

dục tôn giáo trên toàn thế giới. Tôn giáo bị biến thành mê 

tín là do quá coi trọng hình thức lễ nghi mà lơ là giáo dục. 

Mỗi một bộ Kinh điển đều là lời dạy quí báu của cổ thánh 

tiên  hiền  giáo  hóa  chúng  sanh.  Chúng  ta  phải  có  trí  tuệ 

nhận thức rõ ràng. 

Cư sĩ Tạ gởi thư điện tử hỏi tôi, Phật thất niệm Phật làm 

sao đắc lực? Vẫn là thành kính, nhân từ, bác ái. Buông xả 

tự tư tự lợi, buông xả danh vọng lợi dưỡng, buông xả ngũ 

dục lục trần, buông xả tham sân si mạn, nhất tâm chuyên 

niệm chắc chắn vãng sanh. Bồ Tát Giác Minh Diệu Hạnh ở 

trong Tây Phương Xác Chỉ nói cho chúng ta biết, niệm Phật, 

điều sợ nhất là xen tạp. Cho nên Ngài dạy chúng ta: “Không 

hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn” thì nhất định 

386 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thành tựu. Ba câu này của Ngài trên thực tế là học được từ 

chỗ Đại Thế Chí Bồ Tát. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy người: “Đô 

nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  tục”.  Đây  là  phương  pháp 

niệm  Phật.  “Đô  nhiếp  lục  căn”  chính  là  những điều  tôi  vừa 

mới  nói,  buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  buông  xả  danh  vọng  lợi 

dưỡng, buông xả ngũ dục lục trần, buông xả tham sân si mạn 

thì  lục  căn  thảy  đều  trở  về,  đây  là  đô  nhiếp  lục  căn.  Tịnh 

niệm tương tục là dùng tâm thanh tịnh niệm Phật (tâm chân 

thành  chính  là  tâm  thanh  tịnh),  đây  là  “Tịnh  niệm”.  Trong 

tịnh niệm đầy đủ không hoài nghi, không xen tạp mới là tịnh 

niệm.  Nếu  xen  tạp  là  không  thanh  tịnh,  hoài  nghi  cũng  là 

không thanh tịnh. “Tương tục” là không gián đoạn. Chúng ta 

hiểu được phương pháp của tám chữ mà Đại Thế Chí Bồ Tát 

đã nói thì đâu có chuyện không thành tựu? Niệm Phật đường, 

trước  đây  đường  chủ  thường  hay  nhắc  nhở  đại  chúng: 

“Buông  xả  vạn  duyên,  nhất  tâm  chánh  niệm”  cũng  là  ý 

này.  Câu  cửa  miệng  của  cổ  đức  thường  nói:  “Chân  thành 

niệm  Phật”.  Niệm  như  vậy  mới  gọi  là  chân  thành;  có  nghi 

hoặc,  có  xen  tạp  là  không  chân  thành  rồi.  Trong  đời  sống 

thường ngày, người không chân thành sẽ không có thanh tựu 

lớn  nào,  dù  có  thiện  căn  phước  đức,  nhưng  họ  không  chân 

thành  thì  cũng  bị  tiêu  hao  rất  nhanh.  Chỉ  có  người  thật  sự 

chân thành mới có thể tích lũy công đức. Sự việc này, chúng 

ta  bình  tĩnh  mà  quan  sát  tỉ  mỉ  một  chút  thì  đều  thấy  ngay 

trước mắt, chúng ta không cần phải xem thời xưa, trước mắt 

đã  quá nhiều  rồi.  Quả  thật đã  chứng  minh  nghiệp  nhân  quả 

báo  không  mảy  may  sai  chạy.  Hy  vọng  các  đồng tu  thật  sự 

muốn cầu vãng sanh thì nhất định phải buông xả vạn duyên. 

Vạn  duyên,  nói  một  cách  cụ  thể  chính  là  tự  tư  tự  lợi.  Nhất 

định  phải  buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  buông  xả  danh  vọng  lợi 

dưỡng, buông xả ngũ dục lục trần, buông xả tham sân si mạn, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

387 

buông xả vạn duyên. Vào lúc này,  bạn có được thành kính, 

nhân từ, bác ái thì niệm Phật nhất định vãng sanh, hơn nữa 

vãng sanh phẩm vị rất cao. 

6. Quả báo của không ác khẩu 

Kinh  văn:    “Phục  thứ  long  vương,  nhược  ly  ác  khẩu, 

tức  đắc  thành  tựu  bát  chủng  thiện  nghiệp.  Hà  đẳng  vi 

bát? Nhất, ngôn bất quai độ. Nhị, ngôn giai lợi ích. Tam, 

ngôn  tất  khế  lý.  Tứ,  ngôn  từ  mỹ  diệu.  Ngũ,  ngôn  khả  

thừa lĩnh. Lục, ngôn  tắc tín dụng. Thất, ngôn vô khả cơ. 

Bát, ngôn tận ái lạc. Thị vi bát. Nhược năng hồi hướng A-

nậu-đa-la tam-miệu-tam Bồ Đề giả, hậu thành Phật thời 

cụ túc Như Lai Phạm Âm thanh tướng”. 

Kinh văn rất rõ ràng, ý nghĩa sâu xa vô tận. Trong đây 

Phật  nói  cho  chúng  ta  biết  làm  thế  nào  thành  tựu  tịnh 

nghiệp, đặc biệt là đối với pháp môn niệm Phật. Mọi người 

đều biết pháp môn niệm Phật là tu tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp 

tu  từ  đâu  vậy?  Tịnh  từ  miệng  trước.  Chúng  ta  xem  thấy 

trong Kinh Vô Lượng Thọ, Phật dạy chúng ta pháp cơ bản 

của  tu  hành  là  khéo  giữ  ba  nghiệp.  Trong  khéo  giữ  ba 

nghiệp,  vừa  mở  đầu  Phật  dạy  chúng  ta:  “Khéo  giữ  khẩu 

nghiệp, không nói lỗi người”, chính là chỗ này nói. Từ đó 

cho  thấy,  tu  Tịnh  Độ  là  bắt  đầu  từ  đâu.  Chúng  ta  biết  và 

hiểu rõ tính quan trọng của đoạn giáo huấn này. Cho dù là 

cấp  dưới  của  bạn,  họ  không  thể  không  phục  tùng  bạn, 

nhưng cùng lắm là bề ngoài phục tùng thôi, chứ trong tâm 

không phục, vậy là thất bại. Thường thường đợi khi thời cơ 

đến thì thuộc hạ phản bội bạn. Tại sao lại bội phản vậy? Ắt 

có nguyên nhân, trong đó chắc chắn không thể thiếu nhân 

tố  thường  ngày  nói  năng  không  cẩn  trọng  tạo  thành  hậu 

quả.  Đây  là  mấu  chốt  thành  bại  của  tất  cả  sự  nghiệp  thế 

xuất thế gian. Chung sống giữa người với người, nói năng 

388 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chiếm phân lượng thật quá lớn. Cho nên nhà Nho dạy học, 

ngôn  ngữ  được  liệt  vào  môn  học  quan  trọng.  Phu  Tử  dạy 

học có bốn môn, trong đó môn thứ nhất là đức hạnh, môn 

thứ hai là ngôn ngữ. Từ đó cho thấy, Ngài coi trọng ngôn 

ngữ  biết  bao.  Ngôn  ngữ  là  biểu  hiện  của  đức  hạnh,  xem 

ngôn ngữ của bạn, xem thái độ của bạn, xem động tác của 

bạn là biết ngay đức hạnh của bạn cao hay thấp. 

Chúng  ta  phải  làm  thế  nào  tu  đức,  tích  lũy  công  đức? 

Đây  là  điều  mà  Phật  Bồ  Tát  trong  Kinh  luận  thường  hay 

dặn  dò  chỉ  dạy  chúng  ta.  Chư  Phật  Bồ  Tát  làm  nên  tấm 

gương cho chúng ta thấy. Nhu hòa ái ngữ, đây là cứu giúp 

mọi người. Chúng ta phải gần gũi thiện tri thức. Tôi trước 

đây  gần  gũi  Chương  Gia  Đại  Sư,  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam, 

chúng  tôi  đứng  ở  bên  cạnh  quan  sát  các  Ngài  tiếp  đãi 

khách, tiếp đãi người đến học, chúng tôi thấy rồi cảm động 

rất sâu, học tập ngay chỗ này. Sự gần gũi của thầy đối với 

học  trò  thì  không  giống  với  đại  chúng.  Đối  với  học  trò 

thường  xuyên  dạy  dỗ  nghiêm  khắc,  nhưng  đối  với  đại 

chúng  thì  không.  Thầy  có  trách  nhiệm  giúp  đỡ,  thành  tựu 

học  trò,  nhìn  thấy  họ  có  lỗi  nhất  định  phải  nói.  Cho  nên 

trước đây, thầy nói với chúng tôi: “Nói người lỗi lầm, chứ 

ai  muốn  nói  lỗi  lầm  của  người?  Ai  muốn  gây  oan  gia  đối 

đầu với người?”. Người thông minh, có học vấn chắc chắn 

không  làm  việc  này.  Chỉ  kết  thiện  duyên  với  người,  dứt 

khoát không kết ác duyên với người. Bạn có lỗi lầm, người 

khác sẽ không nói. Chỉ có hai người nói lỗi lầm của bạn là 

cha mẹ bạn và thầy của bạn. Bạn bè đồng học nói lỗi lầm 

cũng chỉ một lần, nhiều nhất là hai lần và sẽ không nói lần 

thứ ba nữa. Nói hai lần mà bạn không chịu sửa thì lần thứ 

ba sẽ không nói nữa, tại sao vậy? Nói nữa sẽ trở thành oan 

gia.  Vậy  họ  sẽ  đối  xử  bạn  thế  nào?  Kính  nhi  viễn  chi! 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

389 

“Viễn chi” là gì vậy? Là không cộng sự với bạn. Trong xã 

hội,  bạn  làm  bất  kỳ  sự  nghiệp  gì  cũng  không  được  người 

khác giúp đỡ. Người mà bạn gặp gỡ là người có quan hệ lợi 

hại với bạn. Bạn bè đạo nghĩa, một người bạn cũng không 

có. Cho nên, đức hạnh và ngôn ngữ không thể không học. 

Thực  tiễn  của  đức  hạnh  chính  là  thập  thiện  nghiệp  đạo 

mà Thế Tôn đã nói trong bộ Kinh này. Khẩu nghiệp là quan 

trọng. Bạn có thể lìa ác khẩu thì bạn liền đạt được tám loại 

tịnh nghiệp. 

• Loại thứ nhất: “Ngôn bất quai độ” 



Chữ  “độ”  này  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  chừng 

mực. Ngôn ngữ của bạn vừa đủ hay, thông thường nói là như 

lý như pháp, hợp tình hợp lý, không thái quá, cũng không bất 

cập,  đây  là  loại  tịnh  nghiệp  thứ  nhất.  Ngôn  ngữ  thái  quá 

chứng tỏ là người nịnh hót, người xu nịnh. Ngôn từ bất cập 

chứng tỏ ngạo mạn, coi thường người khác. Muốn ngôn từ có 

thể nói được đến vừa đủ hay, thì nhất định ở trong đời sống 

thường ngày phải học tập, thường xuyên luyện tập để thành 

thói quen. 

• Loại thứ hai: “Ngôn giai lợi ích” 



Việc này rất quan trọng. Lời nói vô ích, trong Phật pháp 

gọi là “hý luận”, người thế gian chúng ta gọi là lời giễu cợt. 

Chư Phật Bồ Tát, người tu đạo không có hý luận. Hý luận và 

dí  dỏm  không  giống  nhau.  Sự  dí  dỏm  của  người  thế  gian 

chưa chắc là có lợi ích đối với đối phương, đối với đại chúng 

xã hội. Lời của thánh hiền, quân tử gọi là “xuất ngôn thành 

tắc”. Lời nói mà họ nói ra đều có thể làm tiêu chuẩn cho đại 

chúng  xã  hội,  đây  chính  là  lợi  ích.  Từ  đó  cho  thấy,  tịnh 

nghiệp  là  có  lợi  ích.  Nếu  như  không  có  lợi  ích  đối  với  đại 

chúng  xã  hội  thì  đây  không  phải  tịnh  nghiệp.  Lợi  ích  quan 

390 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trọng nhất là khiến chúng ta được tâm thanh tịnh, giúp chúng 

ta đoạn phiền não, tăng trí tuệ, đây là lợi ích chân thực. 

• Loại thứ ba: “Ngôn tất khế lý” 



“Lý” là chân lý, nhất định sẽ không đi ngược chân lý. Lời 

nói  trái  lý,  thánh  hiền  quân  tử  dứt  khoát  không  có.  Tại  sao 

vậy? Họ nhìn thấy chân lý rồi, nhà Phật thường nói là “minh 

tâm  kiến  tánh”.  Cho  nên,  hành vi  của họ,  ngôn  ngữ  của họ 

nhất  định  tương  ưng  với  tánh  đức.  Ngôn  hạnh  đều  từ  tánh 

đức tự nhiên lưu xuất. Phật Thích Ca Mâu Ni trong 49 năm 

đã nói ra mười hai bộ Kinh giáo này, đều là từ trong tánh đức 

lưu xuất ra, đây là khế lý. 

• Loại thứ tư: “Ngôn từ mỹ diệu” 



Đây  là  khế  cơ,  khiến  người  ta  nghe  thấy  hoan  hỷ  tiếp 

nhận. Ngôn ngữ khế cơ, khế lý mới có thể rộng độ chúng 

sanh.  Trong  Đàn  Kinh,  Đại  Sư  Huệ  Năng  đã  nói:  “Nếu 

người thật tu đạo thì không thấy lỗi thế gian”. Đây là khế 

nhập  cảnh  giới,  không  phải  phàm  phu.  Tại  sao  họ  không 

thấy  lỗi  thế  gian  vậy?  Chúng  ta  dùng  cách  nói  của  tướng 

tông  để  nói  cho  mọi  người  dễ  hiểu,  họ  đã  chuyển  thức 

thành trí rồi. Cương lĩnh tu hành của tướng tông là chuyển 

ý  thức  thứ  sáu  thành  diệu  quan  sát  trí.  Ý  thức  thứ  sáu  là 

phân  biệt.  Không  còn  phân  biệt  nữa,  mọi  thứ  không  phân 

biệt  nữa  thì  quan  này  là  diệu  quan,  trí  tuệ  hiện  tiền  ngay. 

Chúng ta ngày nay đối với người thế gian là phân biệt, họ 

không phân biệt nữa. Chuyển thức Mạc-na thành bình đẳng 

tánh trí. Thức Mạc-na là chấp trước, họ không chấp trước 

nữa, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian đều không chấp 

trước.  Các bạn thử nghĩ, xa lìa phân biệt,  chấp  trước, bạn 

muốn tìm lỗi lầm là hoàn toàn không thể. Pháp thế xuất thế 

gian đều không có lỗi lầm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

391 

Trong  các  Kinh  như  Kinh  Lăng  Nghiêm,  Kinh  Viên 

Giác,  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phật  đều  nói: 

“Tham sân si chính là giới định tuệ; giới định tuệ tức là 

tham  sân  si”.  Lời  nói  này  là  ý  gì  vậy?  Bình  đẳng  quan. 

Tham  sân  si  và  giới  định  tuệ  là  cực  kỳ  không  bình  đẳng, 

nhưng  nó  lại  là  bình  đẳng.  Bình  đẳng  thế  nào  vậy?  Tham 

sân si và giới định tuệ là cùng một tánh, là pháp tánh. Giác 

ngộ rồi là giới định tuệ, mê rồi thì là tham sân si. Mê và ngộ 

không  hai!  Mê  là  pháp  tánh,  ngộ  vẫn  là  pháp  tánh,  nhưng 

pháp  tánh  không  có  mê  ngộ.  Tướng  khi  mê  biến  là  tướng 

của tham sân si, tướng của giác ngộ biến là tướng của giới 

định tuệ. Nhưng bạn phải hiểu rằng: “Phàm sở hữu tướng, 

giai  thị  hư  vọng”,  tướng  này  là  không  phải  thật,  là  tướng 

vọng. Đạt lý rồi thì tâm họ bình ngay, thế là tâm thanh tịnh 

hiện tiền. Tâm thanh tịnh là chúng ta thường nói thân thanh 

tịnh, cảnh giới thanh tịnh, tham sân si và giới định tuệ đều 

thanh  tịnh.  Đây  là  người  gì  vậy?  Pháp  thân  Đại  Sĩ.  Pháp 

thân Đại Sĩ ứng hóa vào trong lục đạo, các Ngài vẫn nghiêm 

trì giới  luật,  tại sao vậy?  Chúng sanh sáu cõi đang  mê  nên 

các Ngài phải làm một tấm gương tốt cho người ta thấy. Các 

Ngài  đi  biểu  diễn,  lên  sân  khấu  biểu  diễn.  Biểu  diễn  nhất 

định phải chú ý đến đại chúng, phải chú ý đến xã hội trước 

mắt,  lợi  ích  chúng  sanh.  Sự  biểu  diễn  này  không  lợi  cho 

chúng sanh, không lợi cho xã hội thì không được phép làm. 

Ví dụ xã hội ngày nay, mọi người đều không biết đạo hiếu, 

bất hiếu với cha mẹ, bất kính sư trưởng, thì Phật Bồ Tát đến 

những chỗ này nhất định thị hiện hiếu thuận cha mẹ, phụng 

sự sư trưởng. Hiện nay, đại chúng xã hội này không biết tôn 

sư trọng đạo, quên ơn bội nghĩa, phản thầy bội đạo, Phật Bồ 

Tát thị hiện ở thế gian này nhất định là đặc biệt thị hiện hiếu 

thân, tôn sư, nhất định là làm như vậy. Tại sao làm như vậy? 

392 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Để  cứu vãn nhân tâm  thế đạo.  Chư  Phật  Bồ  Tát  thị hiện ở 

nơi  nào,  thị  hiện  vào  lúc  nào,  nhất  định  phải  quan  sát  thời 

tiết  nhân  duyên  này,  tức  là  chúng  sanh  nơi  đó,  lúc  đó  đã 

phạm những tật xấu nào, làm sao có thể cải tạo họ, giúp họ 

sửa đổi lại (Phật pháp là giáo dục), đây là thiện tri thức. 

Ngày nay trên thế giới này, chúng ta đã không còn biết 

tôn  sư  trọng  đạo.  Chúng  ta  còn  muốn  phỉ  báng  thầy,  còn 

muốn phê phán họ, còn muốn đấu tranh với họ. Đây là dạy 

đại  chúng  xã  hội  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  không  tôn  trọng  sư 

trưởng, quả báo sẽ ở tam đồ. Loại giáo dục này, loại thị hiện 

biểu diễn này là dẫn dắt chúng sanh đi vào tam đồ ác đạo. 

Loại  người  này  là  người  nào  vậy?  Ác  ma,  đây  không  phải 

Bồ  Tát.  Cách  làm  của  Bồ  Tát  là  hoàn  toàn  ngược  lại  với 

điều này. Bồ Tát nhất định thuận tánh đức. Cho nên, Bồ Tát 

dứt khoát không nhớ ác cũ, không ghét người ác. Giáo hóa 

chúng sanh phải biết đến lợi ích toàn thể, có thể hy sinh cá 

nhân  để  tác  thành  đại  chúng.  Đối  với  người  phỉ  báng  ta, 

người  làm  nhục  ta,  người  hãm  hại  ta,  ta  vẫn  đặc  biệt  kính 

trọng.  Sự  kính  trọng  này  không  phải  là  giả  bộ,  mà  là  xuất 

phát từ tâm chân thành. Cảm hóa người ác, khuyến hóa xã 

hội, đây chính là Bồ Tát. 

“Ngôn  từ  mỹ  diệu”  không  phải  là  nói  âm  thanh  nghe 

hay, âm thanh nghe hay dĩ nhiên là có trong đó. Ý của “mỹ 

diệu”  càng  sâu  xa  hơn  nữa,  đó  là  khiến  người  khác  nghe 

thấy  hoan  hỷ  tiếp  nhận,  lời  nói  này  của  bạn  là  lời  vàng 

ngọc,  đây  gọi  là  mỹ  diệu.  Chúng  ta  hiện  nay  nói  là  hợp 

tình,  hợp  lý,  hợp  pháp,  thật  sự  là  từ  trong  nhân  từ,  bác  ái 

lưu  xuất  ra,  đây  là  thuộc  về  tịnh  nghiệp.  Nhất  định  là  từ 

trong tâm thanh tịnh lưu xuất ra, cũng có thể tịnh hóa nhân 

tâm,  tịnh  hóa  tam  nghiệp.  Đây  đích  thực  là  khế  lý,  đích 

thực là mỹ diệu. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

393 

Tối hôm qua, chúng ta đã nghe bài giảng vắn tắt về Do 

Thái giáo. Đây là một tôn giáo cổ xưa, chúng ta tương đối ít 

tiếp xúc, vì ở Trung Quốc đại lục không có. Trung Quốc đại 

lục chỉ có năm tôn giáo, do đó cơ hội tiếp xúc rất ít. Sau khi 

chúng ta nghe xong thì biết Kinh điển chủ yếu nhất của họ là 

“Cựu Ước”. Lịch sử của họ có hơn bốn ngàn năm, điều này 

Thiên Chúa giáo (là “Tân Cựu Ước”) đều chấp nhận. Cơ Đốc 

giáo thì nghiêng về “Tân Ước”, họ tôn thờ chỉ một vị thần. 

Sự khác biệt ở đây là Cơ Đốc giáo nghiêng nặng về Chúa Giê 

Su, còn Thiên Chúa giáo nghiêng nặng về Đức Mẹ. 

Hôm qua, chúng ta đã nghe bài báo cáo của họ. Họ khẳng 

định  Thượng  đế  chính  là  chân  lý,  là  đấng  có  năng  lực  lớn 

trong  vũ  trụ.  Khái  niệm  này  rất  hay,  rất  chính  xác,  thật  sự 

được  người  hiện  đại  tiếp  nhận.  Đệ  tử  Phật  học  rộng,  nghe 

nhiều, đặc biệt là người xuất gia gánh vác trên vai sứ mệnh 

giáo  hóa  chúng  sanh.  Đối  với  tình  hình  của  chúng  sanh, 

chúng ta phải biết rõ thì việc hoằng pháp lợi sanh mới thật sự 

có thể đạt đến khế cơ, khế lý. Lần này, chúng ta mời mỗi tôn 

giáo  đến  truyền  đạo,  đây  là  việc  mang  tính  lâu  dài,  không 

phải việc ngắn hạn. Mỗi một lần, chúng ta đều ghi lại băng 

ghi hình phần  tiếng Anh,  chúng  ta  có thể  dùng  tiếng  Trung 

làm phụ đề. Chúng ta phải học tập thật nghiêm túc. 

Trong các tôn giáo khác nhau, chúng ta phải tìm ra một 

điểm chung nhất. Điểm chung nhất này chính là chân lý mà 

mọi người đều công nhận. Nghĩa gốc của Phật Đà là trí tuệ, 

là giác ngộ. Họ nói chân lý, nói quyền năng lớn so với nhà 

Phật nói đại trí đại giác là cùng một ý nghĩa, cùng một đạo 

lý.  Để  giáo  dục  tôn  giáo  thật  sự  có  lợi  ích  cho  thế  nhân, 

chúng  ta  cần  phải  đem  chân  lý  này  thực  tiễn  vào  trong  đời 

sống. Chân lý biểu hiện ra bên ngoài chính là nhân từ, bác ái. 

Chúng  tôi  đem  đường  lối  trung  tâm  của  Phật  giáo  tổng  kết 

394 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thành năm câu, mười chữ là: “Chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng,  chánh giác,  từ  bi”.  Đây  không  chỉ  là tinh  nghĩa  của 

Phật  pháp  mà  còn  là  tinh  hoa  của  tất  cả  tôn  giáo  thế  gian. 

Thượng đế yêu thế nhân, Thần yêu thế nhân, Phật Bồ Tát đại 

từ đại bi. Phật, Bồ Tát, Thần, Thượng đế là gì? Ở đâu vậy? 

Chính  là  chân  thành,  thanh tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác  vốn 

đầy đủ trong tự tánh của con người. Đại dụng của tự tánh là 

từ bi, là bác ái, không phân quốc gia, chủng tộc, không phân 

tôn giáo, nhân từ với người với vật. Thông thường trong tôn 

giáo chỉ nói yêu người, nhưng phạm vi trong Kinh Phật nói 

thì  rộng  hơn.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phật  nói:  “Tình  dữ 

vô tình, đồng viên chủng trí”. Đây là nói rõ, ngay cả thực vật 

và khoáng vật chúng ta cũng có tâm yêu thương, thiện ý tràn 

đầy,  huống  hồ  đối  với  chúng  sanh  hữu  tình.  Nếu  chúng  ta 

thật sự đối với hữu tình và vô tình có thiện ý và yêu thương 

một  cách  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng  tràn  đầy,  thì 

người này ở trong Phật pháp được gọi là Phật Đà, là Bồ Tát. 

Nếu như còn xen tạp bất thiện, xen tạp ác ý thì là phàm phu. 

Sao gọi là “ác ý”? Bất thiện chính là ác. Tiêu chuẩn mà Phật 

nói với chúng ta là thập thiện nghiệp đạo, còn tiêu chuẩn của 

Do Thái giáo là mười điều răn của Chúa. Nội dung của mười 

điều răn tương đồng với thập thiện, cho nên trong Kinh điển 

của tất cả tôn giáo đều chỉ dạy rõ ràng thập thiện nghiệp này, 

các  tín  đồ  nhất  định  phải  biết  tuân  thủ.  Xa  rời  giáo  học  cơ 

bản này là chúng ta bất thiện rồi, liền tạo tác ác nghiệp, biến 

hiện ra khổ báo tam đồ. 

Từ xưa đến nay, tổ sư đại đức chỉ dạy chúng ta, học Phật 

là tu từ căn bản. Căn bản là gì vậy? Là ý nghĩ. Ý nghĩ phải 

thiện,  ý  nghĩ  phải  thanh  tịnh,  ý  nghĩ  phải  bình  đẳng.  Nếu 

bạn  nghĩ:  “Ở  giữa  đại  chúng,  tôi  cảm  thấy  thân  phận  của 

tôi đặc thù, cảm thấy địa vị của tôi không giống như người 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

395 

khác” thì đây là bất thiện. Chúng ta thử xem thánh triết của 

thế  xuất  thế  gian,  người  Trung  Quốc  nói  là  pháp  thế  gian, 

coi trọng pháp thế gian thì Khổng Lão Phu Tử là người đại 

biểu. Hành nghi cả đời của Phu Tử, thái độ đối nhân xử thế 

là tự ti mà tôn người. Thánh nhân đã làm nên hình mẫu cho 

chúng ta thấy. “Tôi cảm thấy cao hơn người khác một bậc”, 

vậy  bạn  là  phàm  phu.  Ý  nghĩ,  hành  vi  cao  hơn  người  một 

bậc này, trong Phật pháp gọi là tập khí nghiệp chướng sâu 

nặng.  Ai  hiểu  được  điều  này?  Phật  hiểu  được.  Làm  đệ  tử 

Phật  thì  phải  đem  điều  đã  nói  trong  Phật  pháp  là  “chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi”  làm  ra 

cho mọi người thấy, đây là giáo hóa chúng sanh. Bản thân 

bạn  thật  sự  làm  được  là  tự  thọ  dụng,  làm  cho  người  khác 

thấy là hóa tha, do đó, chúng ta phải làm thật nghiêm túc, nỗ 

lực mà làm. 

Mỗi một tín đồ tôn giáo cũng giống như Phật pháp vậy, 

phải thông đạt, hiểu sâu “nghĩa thú” của Kinh điển. “Nghĩa” 

là đạo lý, là nghĩa lý; “thú” là phương hướng, mục tiêu. Sau 

khi  hiểu  rõ  rồi  thì  phải  thực  tiễn  những  đạo  lý  lớn  này  vào 

trong đời sống, thực tiễn vào trong đối nhân xử thế tiếp vật, 

niệm niệm vì xã hội tạo phước, làm tấm gương tốt cho chúng 

sanh,  xa  lìa  danh  vọng  lợi  dưỡng,  từ  bỏ  năm  dục  sáu  trần, 

thông thường trong tôn giáo nói: “Người này mới được cứu”. 

Ai  cứu bạn?  Tự  mình  cứu  mình.  Trong  Phật pháp  Đại thừa 

nói: “Tự mình độ chính mình”, chư Phật Bồ Tát, tất cả thần 

thánh  làm  tăng  thượng  duyên  cứu  giúp,  tự  độ.  Đây  là  điều 

chúng ta cần phải nên biết. 

Đời người khổ và ngắn ngủi. Hôm qua, có  một đồng tu 

gọi điện thoại nói với tôi là anh đã đi đến Mỹ một chuyến rồi, 

đi một vài tháng rồi trở về. Trong số bạn bè tốt của anh, có 

ba người đã qua đời ở tuổi chưa đến 50. Anh có cảm xúc sâu 

396 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sắc khi thấy sự mỏng manh của kiếp người, “mạng sống vô 

thường, quốc độ nguy biến”. Nếu muốn mạng sống dài lâu, 

thì đây là vọng tưởng, đó là người ngu nói mộng. Trong sáu 

cõi  nhất  định  không  có  dài  lâu,  Phật  nói  chân  tướng  cho 

chúng  ta  biết  là  “Sát-na  biến  đổi”,  thế  gian  là  vô  thường. 

Người có trí tuệ, họ thông minh, nắm chắc được hiện tại. Họ 

nắm  chắc  được  sát-na  hiện  tại  này  thì  họ  liền  thành  công. 

Nếu đánh mất hiện tại đó thì liền nhất định đọa lạc. 

Nhà Phật nói: “Thường, Lạc, Ngã, Tịnh”. “Thường, lạc, 

ngã, tịnh” là từ trong tự tánh mới nhìn thấy. Thật sự tự tánh 

là vô hình, vô tướng, phủ khắp mười phương ba mé, trong 

đây  có  chân  thường,  có  chân  ngã,  có  đầy  đủ  bốn  loại  tịnh 

đức  “thường,  lạc,  ngã,  tịnh”  này.  Trong  hiện  tướng  chắc 

chắn không có. Tướng là hư vọng, “phàm sở hữu tướng, giai 

thị hư vọng”. Chúng ta có thể thấy rõ ràng, thấy sáng tỏ điều 

này rồi thì tướng có thể thọ dụng, quyết không chấp trước. 

Không  những  không  chấp  trước  mà  còn  không  được  phân 

biệt.  Xa  lìa  phân  biệt  chấp  trước,  bạn  liền  nhìn  thấy  thực 

tướng  các  pháp.  Người  nhìn  thấy  thực  tướng  các  pháp  thì 

trong Phật pháp gọi họ là “Phật Đà”, là “Như Lai”. Cho nên, 

chúng ta học Phật phải biết bắt đầu học từ đâu, hạ thủ từ chỗ 

nào,  làm  thế  nào  thành  tựu.  Trong  đời  sống  thường  ngày 

tràn đầy chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, đối nhân xử thế 

tiếp vật tràn đầy đại từ đại bi thì người này là lạc, thật sự lìa 

khổ được vui rồi. Khổ là gì vậy? Là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Họ đã xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Họ  là  lạc,  họ  thấy  hư  không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chúng 

sanh  là  một  tổng  thể  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng. 

Quan  niệm  này,  thọ  dụng  này  không  lúc  nào  không  viên 

mãn,  không  nơi  nào  không  viên  mãn,  được  đại  viên  mãn, 

được đại tự tại. Đây là sự thật, ngoài điều này ra đều là hư 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

397 

vọng. Cho nên, học Phật là học cái gì? Tâm yêu thương của 

chúng ta phải rộng khắp viên mãn. 

Nhà Phật nói từ bi, đại từ đại bi hiện rõ trong đời sống 

thường  ngày,  từng  li  từng  tí  đều  là  đại  viên  mãn,  sự  thọ 

dụng  của  bạn  từng  li  từng  tí  đều  là  đại  tự  tại.  Trong  Phật 

pháp có thể có được thọ dụng này. Tất cả nền giáo dục tôn 

giáo, nếu có thể tu học như lý như pháp thì đều có thể đạt 

đến  cảnh  giới  y  như  vậy.  Cho  nên,  trong  Kinh  Phật  nói: 

“Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Chữ  “pháp 

môn” này không hạn chế ở pháp môn của Phật giáo mà là 

nói đến tất cả mọi pháp thế xuất thế gian. Đây đúng là điều 

mà  Đại  thừa  gọi  là  “viên  nhân  thuyết  pháp,  vô  pháp  bất 

viên”,  viên  ngộ,  viên  tu,  viên  chứng.  Trong  tất  cả  pháp, 

thật sự chỉ có Đại thừa nói rất rõ ràng, thấu triệt, chúng ta 

phải ngay chỗ này hạ công phu. Hạ công phu không những 

chỉ là nghiên cứu giáo lý mà phải thực hiện, phải giải hành 

tương ưng. Giải giúp bạn hành; hành giúp bạn giải; giải và 

hành phụ trợ lẫn nhau, điều này  sẽ nâng chúng ta lên đến 

vô  thượng  đạo.  Có  giải  mà  không  hành  thì  “đáng  đọa  lạc 

như thế nào vẫn phải đọa lạc như thế ấy; đáng sanh tử như 

thế nào vẫn phải sanh tử như thế ấy”, không giúp được gì, 

không thể giải quyết vấn đề. Đại Sư Thanh Lương ở trong 

Kinh Hoa Nghiêm Sớ Sao nói rất hay: “Hữu giải vô hành, 

tăng  trưởng  tà  kiến.  Hữu  hành  vô  giải,  tăng  trưởng  vô 

minh”. Chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức đều chỉ dạy chúng 

ta giải hành phải tương  ưng.  Đây  là chánh pháp, là  chánh 

giáo.  Lệch  ở  một  bên  là  tà  giáo  rồi.  Đi  đường  không  đi 

ngay  chính  giữa  mà  đi  qua  hai  bên,  đi  một  bên  này  là  bỏ 

bên  kia  rồi,  thiên  lệch  tà  kiến.  Tà  và  chánh  chúng  ta  phải 

có năng lực biện biệt. Chúng ta phải hiểu thật rõ, thật sáng 

tỏ đường mà bản thân chúng ta đi là đường gì. 

398 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Gần  đây,  chúng  tôi  nghe  nói  Liên  Hiệp  Quốc  muốn  cử 

hành một cuộc hội nghị tôn giáo thế giới. Sự việc này dường 

như  trước  đây  chưa  từng  có,  đây  là  lần  đầu  tiên,  là  sự  việc 

tốt. Nhân loại mong cầu hòa bình, cầu mong trời xanh phù hộ 

đã có hàng ngàn hàng vạn năm rồi, nhưng hòa bình vẫn mãi 

không hề đến được. Ngược lại, thiên tai nhân họa, đặc biệt là 

chiến loạn mỗi lần một nghiêm trọng hơn, tài sản, mạng sống 

thương  vong  không  cách  gì  tính  hết.  Lấy  cận  đại  mà  xem, 

chiến tranh thế giới lần thứ nhất, đại chiến lần thứ hai, e rằng 

tương lai còn có đại chiến lần thứ ba, cho nên sự hy vọng về 

hòa bình là quá mù mịt. Tại sao lại có những hiện tượng bất 

hạnh này vậy? Tuy  Thánh hiền cổ đại Trung Quốc cũng có 

cầu  nguyện  trời  xanh,  cũng  cầu  mong  thần  thánh  nhưng 

không dựa hoàn toàn vào đó, mà dựa vào lời giáo huấn của 

thánh  hiền.  Sau  khi  Phật  giáo  truyền  vào  Trung  Quốc,  tam 

giáo trở thành đỉnh ba chân tại Trung Quốc. Tam giáo là Nho 

giáo, Phật giáo và Đạo giáo. “Giáo” không phải là tôn giáo 

như trong quan niệm của người hiện nay, mà “giáo” là giáo 

dục,  giáo  học.  Giáo  dục,  giáo  học  của  nhà  Nho;  giáo  dục, 

giáo học của nhà Phật; giáo dục, giáo học của Đạo gia. Hay 

nói cách khác, đây là ba học phái lớn, mỗi phái đều có lịch sử 

hàng ngàn năm. Giống như ở phần chiếu thư phía trước của 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, Hoàng đế Ung Chính đã nói: 

“Tam giáo chi giác dân ư hải nội dã”. Ba loại giáo dục này 

đều là chỉ dạy nhân dân giác ngộ. Lý xuất từ một nguồn, đạo 

song  hành  mà  không  trái.  Lời  của  Hoàng  đế  Ung  Chính 

không sai, hoàn toàn chính xác. 

Trên thế giới có biết bao tôn giáo, có thể nói về lý đều 

xuất từ một nguồn. Lý gì vậy? Chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng,  từ  bi.  Chúng  tôi  hiện  nay  tổng  kết  lời  dạy  của  Phật 

thành  mười  chữ  là:  “Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

399 

chánh giác, từ bi”. Đây là lý, cùng xuất từ một nguồn, đạo 

song hành mà không trái. “Đạo” là gì? Là yêu thương, đây 

là  lời  của  cư  sĩ  Hứa  Triết  ở  Singapore.  Cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên  hỏi  bà:  “Tôn  giáo  là  gì?”.  Tôn  giáo  chính  là  yêu 

thương.  Cơ  Đốc  giáo,  Thiên  Chúa  giáo,  Do  Thái  giáo  đều 

nói  “Thượng  đế  yêu  thương  thế  nhân”,  “Thần  yêu  thương 

thế  nhân”,  còn  trong  Phật  giáo,  Phật  Bồ  Tát  một  mực  “từ 

bi”. Ở khu vực này đại đa số người dân tín ngưỡng Đạo Hồi. 

Quốc  gia  lân  cận  chúng  ta  như  Malaysia,  Indonesia  đều  là 

quốc  gia  Hồi  giáo.  Kinh  điển  của  họ  triển  khai  mỗi  một 

đoạn,  câu  đầu  tiên  là  “A-la  quả  thật  là  đấng  nhân  từ”.  Họ 

xưng là Thượng Đế, xưng là “A-la”. Cho nên, thế gian tôn 

giáo  có  nhiều  đi  nữa  nhưng  căn  bản  là  một,  đều  là  chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  trí  tuệ,  nhân  từ,  bác  ái.  Mục 

tiêu giáo dục của tôn giáo cũng giống nhau, dạy người tôn 

trọng  lẫn  nhau,  chung  sống  hòa  mục,  đối  xử  bình  đẳng, 

không  phân  quốc  gia,  không  phân  chủng  tộc.  Khi  một  tôn 

giáo nào truyền giáo, có khi nào nói hạn chế rằng anh không 

phải  là  người  của  quốc  gia  tôi,  anh  không  phải  là  người 

thuộc chủng tộc của tôi, anh không được phép tin tôn giáo 

của  tôi  không?  Không  hề!  Mỗi  một  tôn  giáo  đều  truyền 

khắp  toàn  thế  giới,  tôn  giáo  quả  thật  là  bình  đẳng.  Chỉ  có 

dùng giáo dục mới có thể đạt đến hòa bình. 

Tôn giáo vốn đều là giáo dục, dùng cách nói hiện đại mà 

nói, đều là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Quí vị hãy tỉ 

mỉ xem thử tất cả Kinh điển các tôn giáo, quý vị sẽ hiểu rõ 

ngay,  lòng  dạ  đều  là  quảng  đại.  Nhà  Phật  nói:  “Tâm  bao 

thái hư, lượng chu sa giới”, có tôn giáo nào không như vậy? 

Tôn giáo nào cũng như vậy cả. Tại sao tâm lượng của nhân 

sĩ tôn  giáo hiện nay  trở nên nhỏ hẹp,  chỉ  có  mình, hạ  thấp 

người khác? Đó không phải là ý của Thần, không phải ý mà 

400 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trong  giáo  nghĩa  tôn  giáo  nói,  mà  đó  là  cá  nhân.  Chúng  ta 

không  nói  những  tôn  giáo  khác,  chỉ  nói  riêng  Phật  giáo, 

chúng ta có làm theo Kinh điển của Phật hay không? Không 

có.  “Đạo  tràng  này  của  tôi,  tôi  hy  vọng  nó  hưng  vượng. 

Đạo tràng bên cạnh tôi mong cho họ suy bại, mong cho tín 

đồ của họ đều đến chỗ này của tôi”, vậy là chính mình đã 

bài xích lẫn nhau rồi. Đây có phải là Phật giáo hay không? 

Không phải. Phật chế định giới điều ở trong giới Bồ Tát là 

“tự tán hủy tha”, đây là trọng giới Bồ Tát. Bạn tự mình tâng 

bốc chính mình, tán thán chính mình, phỉ báng người khác, 

đây là sai lầm cực lớn. Phật dạy chúng ta như thế nào vậy? 

Chúng ta đọc trong Kinh Hoa Nghiêm, mỗi một vị Bồ Tát, 

mỗi  một  vị  thiện  tri  thức,  bản  thân  khiêm  tốn,  tôn  trọng 

người  khác,  nâng  cao  người  khác.  Làm  như  vậy  là  “đạo 

song  hành  mà  không  trái”,  thế  giới  này  mới  có  hòa  bình. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  pháp 

nào cũng là bình đẳng, pháp nào cũng là đệ nhất. Nếu như 

có  thứ  nhất,  thứ  hai,  thứ  ba  thì  phiền  phức  liền  đến  ngay, 

chắc  chắn  không  thể  chung  sống  hòa  mục.  Bình  đẳng  mới 

có thể chung sống hòa mục.  “Hòa vi quí” là điều chúng ta 

mong cầu. “Hòa” từ đâu mà có vậy? Từ bình mà có, không 

bình đẳng thì chắc chắn không có hòa bình. Cho nên, tất cả 

tôn giáo đều dạy người phải bình đẳng. 

Thế  gian  tại  sao  có  nhiều  tôn  giáo  như  vậy?  Chúng  ta 

phải  hiểu  rõ.  Trước  đây,  giao  thông  không  phát  triển,  giữa 

người với người rất ít qua lại. Chúng ta đọc thấy trong sách 

xưa thấy “đến già chết không qua lại với nhau”, thật sự có. 

Người dân sống ở trong làng, họ chỉ sống ở trong thôn này, 

cả đời cũng chưa từng qua thôn bên kia, phạm vi sinh hoạt cả 

đời của họ chỉ ở trong thôn nhỏ này. Trong cái vòng nhỏ này, 

họ phải chung sống hòa mục với đại chúng, họ cần phải có 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

401 

giáo dục thánh hiền. Do hoàn cảnh cư trú, văn hóa, bối cảnh 

lịch sử không giống nhau, nên khi thánh hiền lập giáo, giáo 

hóa  nhân  dân  mới  hình  thành  rất  nhiều  tôn  giáo  như  vậy. 

Chúng ta xem thấy ở trong Kinh Phật, Phật Thích Ca Mâu Ni 

ra đời, vào thời đại đó Ấn Độ có hơn 100 tôn giáo, dùng cách 

nói hiện nay  mà  nói tức  là  hơn 100 loại giáo dục,  giáo  hóa 

mọi dân tộc khác nhau, cư dân quốc độ khác nhau trên khắp 

Ấn Độ. Tôn giáo đã ra đời như vậy. 

Ở Trung Quốc, tôn giáo không phát triển. Nguyên nhân 

của  không  phát  triển  là  vào  đời  nhà  Tần,  Trung  Quốc  đã 

được  thống  nhất  rồi,  Tần  Thủy  Hoàng  thống  nhất  Trung 

Quốc. Ông thống nhất Trung Quốc tuy thời gian ngắn nhưng 

ảnh  hưởng  vô  cùng  lớn.  Thời  đại  tiếp  sau  đó  là  triều  Hán, 

thời gian rất dài, từ tiền Hán đến hậu Hán kéo dài 400 năm. 

Hán Vũ Đế (hoàng đế thứ hai của triều Hán) chế định chính 

sách giáo dục, phương châm giáo dục, tức là áp dụng ba nhà 

Nho,  Thích,  Đạo.  Vào  thời  đó  Phật  giáo  chưa  truyền  vào 

Trung Quốc, lấy Nho gia làm chánh giáo. Đường lối giáo dục 

này kéo dài mãi đến đời Mãn Thanh cũng không có thay đổi. 

Trong  2.000  năm,  thay  đổi  triều  đại  rất  nhiều  lần,  chế  độ 

chính  trị  cũng  có  đổi  mới,  duy  chỉ  có  chính  sách  giáo  dục, 

phương  châm  giáo  dục  là  không  hề  thay  đổi.  Ngay  cả  khi 

người Mông Cổ vào làm chủ Trung Quốc cũng không hề sửa 

đổi,  người  Mãn  Thanh  vào  làm  chủ  Trung  Quốc  cũng  vậy, 

không hề sửa đổi. Vào thời Hán Minh Đế, Phật giáo truyền 

đến Trung Quốc, dần dần hình thành nền giáo dục của ba nhà 

để chỉ dạy nhân dân Trung Quốc. Nhân dân Trung Quốc từ 

xưa đến nay tiếp nhận sự giáo dục của ba nhà này, dùng danh 

từ của Phật học mà nói là có thiện căn sâu dày. Đế vương các 

đời đều là tu dưỡng đạo đức của mình. Những quốc gia lân 

cận này, trước đây gọi là “quy thuận” Trung Quốc, tôn Trung 

402 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Quốc  làm  anh  cả,  đây  là  vì  họ  tôn  kính,  không  phải  Trung 

Quốc yêu cầu đối với họ. Họ tôn kính và triều cống đối với 

Trung Quốc. Việc “triều cống” này hiện nay gọi là tặng quà. 

Nhưng Trung Quốc trả lễ hậu hơn gấp nhiều lần so với quà 

họ đem tặng. Họ tặng chúng ta một vạn đồng thì quà chúng 

ta đáp lại họ là mười vạn đồng. Hậu đãi nước nhỏ, tôn trọng 

nước  nhỏ,  việc  này  thử  xem  lịch  sử  Trung  Quốc  liền  hiểu 

ngay. Trung Quốc khoảng giữa triều Mãn Thanh về sau dần 

dần  xa  lìa  lời  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền,  xa  lìa  giáo 

huấn của thánh nhân, thế là tập khí phiền não liền hiện hành 

ngay, tự tư tự lợi, tham sân si mạn đã làm bại hoại phong khí 

xã hội. 

Chúng ta thúc đẩy đường lối hòa bình đến toàn thế giới. 

Hòa  bình  làm  sao  đạt  được  đây?  Giáo  dục.  Giáo  dục  quan 

trọng nhất là giáo dục gia đình, đây là nền móng. Gia đình bị 

phá hoại rồi thì xã hội coi như xong. Gia đình là cơ sở của xã 

hội. Hạt nhân của gia đình là vợ chồng, vợ chồng bất hòa thì 

thiên  hạ  đại  loạn.  Cho  nên,  ở  Trung  Quốc,  Nho-Thích-Đạo 

đều  coi  trọng  giáo  dục  gia  đình.  Nhà  Phật  dạy  người  quan 

niệm căn bản là: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, 

từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  Bộ  Kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo chính là nói bốn câu này. Nho gia dạy ngũ luân 

bát đức đều là bắt đầu làm từ gia đình. Nếu như giáo dục gia 

đình  bại  hoại  rồi  thì  toàn  bộ  những  cái  khác  đều  hỏng  hết. 

Nền giáo học gia đình là gốc, giống như bốn tầng lầu này của 

chúng ta, nó là tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất thì đâu 

có tầng thứ hai. Tầng thứ hai là giáo dục nhà trường, tầng thứ 

ba là giáo dục xã hội, tầng thứ tư là giáo dục tôn giáo. Giáo 

dục  tôn  giáo  là  giáo  dục  tinh  thần,  chỉ  dạy  bạn  vượt  phàm 

nhập thánh, đem lòng nhân từ, bác ái của bạn phát huy đến 

cực  điểm,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh  thế  xuất  thế  gian. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

403 

Tâm yêu thương chân thành, dùng giáo dục tôn giáo đem nó 

mở rộng ra. Bốn loại giáo dục này thực tiễn rồi thì thế giới 

được hòa bình ổn định vĩnh cửu, giữa người với người biết 

tôn kính lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác, thật sự 

là  cùng  tồn  tại  cùng  phát  triển.  Nếu  như  không  có  bốn  loại 

giáo dục này làm cơ sở thì những lời nói nghe hay này đều là 

khẩu hiệu, dứt khoát không thể thực tiễn. 

Chúng ta nhìn xem thế giới hiện nay, giáo dục gia đình 

không còn nữa nên con cái không nghe lời cha mẹ, giáo dục 

nhà trường không còn nữa nên học trò không nghe lời thầy 

cô, còn giáo dục xã hội thì sao? Mọi người đều biết, các bạn 

mỗi  ngày  xem  báo,  tạp  chí,  truyền  hình,  điện  ảnh,  dạy  bạn 

những điều  gì  vậy? Dạy  bạn  sát,  đạo,  dâm,  vọng.  Giáo  dục 

tôn giáo hoàn toàn rơi vào hình thức rồi, đều làm theo trong 

nghi  thức  tôn  giáo,  giáo  dục  tôn  giáo  không  còn  nữa.  Biết 

tụng Kinh mà không hiểu gì cả, ý nghĩa còn không hiểu thì 

làm sao có thể thực hiện? Bốn loại giáo dục đều không còn 

nữa thì thiên hạ sao có thể không loạn được? Ngày nay người 

nhân từ, chí sĩ trên thế giới, nếu muốn cứu vãn kiếp vận của 

thế gian thì không có gì khác hơn là nhất định phải hồi phục 

bốn loại giáo dục lớn này. Có cần thiết lập ra tôn giáo  mới 

nữa  hay  không?  Không  cần  thiết  nữa.  Xưa  nay  trong  tôn 

giáo, nội dung quá phong phú rồi, chúng ta có thể làm được 

một phần ngàn, một phần vạn thì thế giới hòa bình đã có hy 

vọng, không cần thiết lập tôn giáo mới nữa. Lập ra tôn giáo 

mới nữa thì giống như vẽ rắn thêm chân mà thôi, chẳng có ý 

nghĩa  gì  cả,  chẳng  qua  chỉ  là  nhiễu  loạn  trật  tự  mà  thôi. 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

Trước  đây  trên  thế  giới  có  sáu  tôn  giáo  lớn,  toàn  thế 

giới đều thừa nhận. Ở Singapore hiện nay có chín tôn giáo 

lớn, Kinh điển, giáo nghĩa đều hay, làm sao chúng ta đem 

404 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nó lĩnh hội thông suốt, cố gắng học tập,  đem  nó phát huy 

mạnh mẽ để cứu vãn xã hội, cứu vãn kiếp vận, thực tiễn thế 

giới hòa bình, xã hội ổn định, nhân dân hạnh phúc. Đây là 

vấn đề cấp bách trước mắt. Thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân 

Tỉ người Anh đã nói: “Giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 

21  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  Đại 

Thừa”.  Ông  đã  nói  hai  điểm  này  rất  có  đạo  lý.  Nền  giáo 

dục đối với tất cả chúng sanh thì hai nhà này nói rất cụ thể 

và thấu triệt, đáng để chúng ta cố gắng nỗ lực học tập, phát 

huy mạnh mẽ. 

• Loại thứ năm: "Ngôn khả thừa lĩnh" 



"Thừa" và "lĩnh" đều là ý nghĩa của tiếp nhận, không chỉ 

là tiếp nhận mà còn hoan hỉ tiếp nhận. Ngôn ngữ nhất định 

phải  ôn  hòa  thì  tự  nhiên  liền  sẽ  cảm  động  người,  để  đối 

phương cảm động sâu sắc, vĩnh viễn không quên, vậy thì bạn 

thành công. 

Khi  còn  trẻ,  tôi  làm  việc  ở  cơ  quan  chính  phủ.  Công 

việc tuyệt nhiên không bận rộn lắm, nên lúc rảnh rỗi chúng 

tôi  ngồi  xem  sách,  xem  báo  chí.  Thanh  niên  chúng  tôi 

tương đối phóng túng, khi ngồi thân thể hoàn toàn dựa vào 

lưng  ghế,  làm  hai  chân  trước  của  ghế  bị  nhấc  bổng  lên, 

ngồi dựa như vậy thì cảm thấy rất thoải mái. Lãnh đạo của 

chúng tôi từ phía sau đến, xem thấy vậy, ông vỗ vào vai tôi 

và nói: “Cách ngồi này của anh rất nguy hiểm, dễ dàng té 

ngã”. Lời nói của ông rất ôn hòa, cho nên tật xấu này của 

tôi từ đó liền thay đổi hết. Nếu như ông kêu bạn mắng cho 

một trận thì hiệu quả sẽ ngược lại, vì khi ông ấy đi rồi, ta 

vẫn  ngồi  dựa  như  thế.  Cho  nên,  bạn  mới  biết  được  chân 

thật  làm  sự  nghiệp  lớn  và  nhân  vật  lớn  không  như  nhau. 

Ngạn ngữ thường nói: "Diêm vương dễ thấy, tiểu quỷ khó 

trốn". Càng là nhân vật lớn càng có thể bao dung, ôn hòa; 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

405 

càng  là tiểu quỷ  càng nổi sung  mắng người, càng biểu thị 

ta  đây.  Sự  việc  này  mọi  lúc  mọi  nơi,  chúng  ta  đều  có  thể 

quán sát thấy được. 

Chúng  ta  học  theo  Phật  Bồ  Tát  thì  phải  giúp  tất  cả 

chúng sanh đoạn ác tu thiện. Tập khí ác, tâm bệnh ác của 

chính mình vẫn không thể sửa thì làm sao có thể dạy người 

khác?  Bạn  nói  một  đường  nhưng  bạn  làm  một  nẻo,  điều 

này không thể làm cho người sanh khởi tín tâm, không thể 

khiến  người  cảm  nhận  được.  Khi  vừa  gặp  mặt,  người  ta 

nhìn sắc mặt của bạn, vừa nghe âm thanh của bạn thì người 

ta liền nhìn thấu được bạn, Luận ngữ gọi là “nhân yên sấu 

tai”. Cho nên, trong nhà Phật tại sao đem Bồ Tát Di Lặc để 

ở ngay cửa lớn? Để bạn đầu tiên nhìn thấy thì phải học Bồ 

Tát  Di  Lặc  là  mỉm  cười  đón  người,  lời  nói  ôn  hòa.  Dùng 

lời nói khó nghe hơn hoặc lời nói mềm diệu để biểu đạt sự 

trách  cứ  người  thì  người  nghe  cảm  nhận  đều  không  như 

nhau,  người  ta  nghe  rồi  cũng  cảm  ân,  cảm  kích  bạn,  nhà 

Phật gọi đây là "ái ngữ". Ái ngữ là lời nói thương yêu chân 

thật,  không  nhất  định  là  bạn  ưa  thích  nghe,  nhưng  chắc 

chắn  có  lợi  ích  đối  với  bạn.  Vì  sao  bạn  không  ưa  thích 

nghe? Vì tâm bệnh tập khí quá nặng. Thánh hiền giáo huấn 

chúng  sanh,  các  Ngài  không  bao  giờ  tùy  thuận  tâm  bệnh 

tập khí của bạn. Tùy thuận tập khí của bạn là hại bạn, giúp 

bạn  đọa  lạc;  điều  chỉnh  tâm  bệnh  tập  khí  của  bạn  thì  đây 

chân thật là ái ngữ. Tuy nhiên trong lời ái ngữ phải khiêm 

tốn, phải hòa kính, chân thật yêu thương đối phương. Sau 

khi đối phương nghe rồi vĩnh viễn cải đổi lại thì bạn thành 

công rồi. Nếu trước thuận, sau quấy thì bạn vẫn bị thất bại, 

bạn  làm  không  được  thành  công.  Cho  nên,  bốn  loại  khẩu 

nghiệp là vọng  ngữ,  hai lưỡi,  ác khẩu, thêu  dệt  chắc chắn 

không nên phạm. 

406 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

• Loại thứ sáu: "Ngôn tắc tín dụng" 



Bạn  là  người  thành  thật  thì  lời  nói  của  bạn  người  ta  tin 

tưởng, không chỉ biểu hiện ngay trong lời nói mà nhất định 

phải biểu hiện ở trên sự thật. Lời nói có tín, nhất  định phải 

tuân  thủ.  Phật  pháp  là  nói  trí  tuệ,  Phật  Bồ  Tát  là  nói  đạo 

nghĩa, thế nhưng có lúc ở trong tình hình đặc thù, lời nói có 

thể không giữ tín dụng, sự việc có thể không cần có kết quả. 

Trong  tình  hình  đặc  thù  phải  phù  hợp  đạo  lý,  không  trái 

ngược đạo nghĩa, có thể thị hiện làm sự việc cho kết thúc. 

Có  một  lần,  khi  tôi  còn  ở  Đài  Trung,  đạo  tràng  Chùa 

Thiền Lâm mời tôi giảng Thiền Lâm Bảo Huấn và Phật Học 

Thường Thức cho họ. Phân lượng của Thiền Lâm Bảo Huấn 

rất lớn, còn Phật Học Thường Thức là do lão cư sĩ Lý Bỉnh 

Nam biên soạn, số lượng không nhiều. Tôi còn nhớ, khi tôi 

giảng  đến  bài  thứ  mười  một  thì  trong  chùa  xảy  ra  vấn  đề. 

Chùa mới xây rất đẹp, rất trang nghiêm, do một số đệ tử của 

Lão hòa thượng đến khắp nơi hóa duyên. Đạo tràng này vừa 

xây xong thì ngay sau đó trong đồ đệ cãi nhau, tranh địa vị, 

tranh quyền lực. Người này nói tôi đã bỏ ra bao nhiêu tiền, 

tôi  phải  làm  thầy  giám  tự;  người  kia  nói  tôi  đã  bỏ  ra  bao 

nhiêu  tiền,  tôi  phải  làm  thầy  tri  khách.  Ngày  ngày  họ  cãi 

nhau, cãi đến thật là khó coi. Lão hòa thượng xem thấy tình 

hình này cũng không biết làm cách nào, đành phải tránh mặt. 

Tôi quay lại Đài Trung, báo cáo sự việc này với lão sư Lý. 

Thầy nói: “Thôi đi! Không nên đến đó nữa”. Tôi nói: "Con 

chưa giảng xong". Thầy nói: “Chưa giảng xong cũng không 

hề  gì”.  Đây  chính  là  gì?  Là  nghĩa.  Trong  đạo  tràng  không 

hòa  thuận,  chúng  ta  đến  giảng  cũng  không  ích  gì,  cho  nên 

chưa giảng xong cũng có thể gián đoạn. Nghĩa là có nên hay 

không  nên.  Chúng  ta  đều  biết,  tăng  đoàn  của  Phật  pháp  là 

"tăng  đoàn  hòa  hợp",  nếu  ngày  ngày  cãi  nhau,  ngày  ngày 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

407 

tranh  danh  đoạt  lợi  thì  giống  thứ  gì  chứ?  Tuy  ngày  ngày 

chúng ta giảng, nhưng một câu họ cũng không nghe lọt vào, 

vì nếu thật nghe thì họ liền có thể buông xả, tranh những thứ 

này  để  làm  gì?  Những  người  này  không  có  trí  tuệ,  không 

thông minh. 

Người chân thật có trí tuệ thì các bạn muốn tranh, thảy 

đều cho bạn hết, làm thanh chúng thì thoải mái nhất. Ở đạo 

tràng  giống  như  người  làm  công  quả  vậy,  bất  cứ  việc  gì 

cũng đều không lo lắng, không có bất cứ trách nhiệm nào, 

“bạn phân phối công việc cho tôi, tôi thành thật, trung thực 

đem việc làm cho tốt”, vậy thì không gánh lấy trách nhiệm 

nhân quả. Người hiểu tường tận đạo lý này thì không nhiều. 

Nếu  tường tận  rồi thì  họ  không  tranh, không những không 

tranh  mà  còn  nơi  nơi  nhường  nhịn.  “Bạn  mời  tôi  làm,  tôi 

chưa  chắc  đã  làm”,  vì  sao  vậy?  Làm  việc  phải  gánh  vác 

trách nhiệm, làm không được tốt là có lỗi; làm tốt rồi là việc 

nên làm. Những đạo lý này Nho cùng Phật đều nói được rất 

rõ ràng. 

Hôm  nay,  chúng  ta  ở  đây  nói  đến  tín  dụng,  phải  biết  ở 

trong tình huống đặc thù, nếu trái với đạo nghĩa thì có thể bội 

tín.  Chúng  ta  xem  thấy  người  xưa,  trong cổ  thánh tiên  hiền 

cũng  có  bội  tín,  đó  có  phải  là  lỗi  lầm  hay  không?  Không 

phải!  Tất  cả  là  lấy  đạo  nghĩa  làm  tiêu  chuẩn,  phù  hợp  đạo 

nghĩa thì nhất định phải thủ tín, nhất định làm đến viên mãn. 

Đây là việc nên làm. 

• Loại thứ bảy: "Ngôn vô khả cơ" 



Chữ "cơ" này, dùng lời hiện tại mà nói là nghị luận, phê 

bình. Ngôn ngữ của bạn không có người có thể phê bình, vì 

sao vậy? Vì chính xác. Người xưa rất xem trọng lời nói, cho 

nên có câu: "Bệnh từ miệng mà vào, họa từ miệng mà ra". 

408 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Vì vậy, lời nói không thể không cẩn trọng, nói nhiều quyết 

không  phải là việc tốt.  Bạn nói nhiều thì  ông chủ  của bạn, 

lãnh đạo của bạn chắc chắn sẽ không trọng dụng bạn, vì sao 

vậy?  Dễ  làm  hỏng  việc.  Cẩn  ngôn,  cẩn  hạnh  là  điều  mà 

người lãnh đạo của các ngành các nghề đều xem trọng, con 

người này có thể thành tựu, người không giỏi cũng vui mà 

bồi dưỡng. Nếu là người nhiều lời phiếm, nhiều lời thừa, ưa 

thích  đùa  cợt,  thì  họ  quyết  sẽ  không  trọng  dụng  bạn  vì  sợ 

bạn làm hỏng việc. Trung Quốc thời xưa dạy trẻ nhỏ thì bắt 

đầu dạy chúng phải cẩn ngôn, cẩn hạnh. Hiện tại, chúng ta 

xem  thường  đối  với  giáo  học  này.  Lời  nói  nhiều,  lời  nói 

không có trách nhiệm đương nhiên người ta sẽ chỉ trích bạn 

nhiều,  phê bình bạn nhiều,  bạn làm  sao  có  được tín nhiệm 

của người khác? 

• Loại thứ tám: "Ngôn tận ái lạc" 



Chữ “lạc” này đọc trại âm, không đọc là "lạc" mà đọc là 

"nhạo". "Nhạo" là ưa thích tiếp nhận, hoan hỉ tiếp nhận, ngôn 

từ bạn nói ra người khác đều ưa thích tiếp nhận. Tất cả nghề 

nghiệp ở thế xuất thế gian, không luận lớn nhỏ, quyết không 

phải do một người tạo thành, sự nghiệp càng lớn thì càng cần 

có nhiều người. Đoàn thể Cư Sĩ Lâm Singapore có đến hai, 

ba chục ngàn người, nên mới có thể thành tựu sự nghiệp giáo 

hóa một phương, không có nhiều người như vậy thì làm sao 

được?  Một  đoàn  thể  lớn  như  vậy,  người  lãnh  đạo  sẽ  nhiều, 

trong hội đổng sự có mấy mươi người cùng nhau kế hoạch, 

cùng nhau lãnh đạo. Ngôn ngữ là điều kiện thứ nhất, khai hội 

lấy ý kiến lẫn nhau không thể rời khỏi ngôn ngữ. Người lãnh 

đạo tuyên bố với mọi người cách nghĩ, cách thấy, cách làm 

của họ, nhưng nếu mọi người nghe không được hoan hỉ thì sự 

nghiệp này không thể thành tựu. Do đây có thể biết tính quan 

trọng của lời nói. Bồi dưỡng từ chỗ nào? Học tập từ chỗ nào? 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

409 

Đều ở ngay trong cuộc sống thường ngày. Bạn thấy người sẽ 

nói chuyện, nói chuyện chính là để bạn rèn luyện, để học tập, 

nhất là bạn phải xem ở người nhiều. Lỗi lầm của chính mình 

rất không dễ dàng phát hiện, còn lỗi lầm của người khác thì 

rất dễ dàng phát hiện. Khi phát hiện lỗi lầm của người khác 

mà  chính  mình  không  thể  bao  dung,  dễ  dàng  phê  bình  hủy 

báng thì chính mình tạo nghiệp. Lỗi lầm của người khác rốt 

cuộc  là  thật  hay  là  giả  có  lỗi  lầm?  Điều  này  tuyệt  nhiên 

không rõ ràng, trái lại chính mình tạo thành lỗi lầm nghiêm 

trọng. Sự việc này thì quá nhiều quá nhiều. Chúng ta từ sớm 

đến  tối  thường  hay  phạm  nhưng  không  hề  biết,  không  có 

người nói với bạn, cũng không có người nhắc nhở bạn, vì sao 

vậy? Vì họ không muốn kết oán thù với bạn. 

Trong lễ xưa, đối với một người trưởng thành thì phải rất 

tôn kính họ. Bạn có điều không tốt thì đối với bạn kính mà 

không gần, không thể nói bạn có lỗi lầm. Người hiện tại rất 

dễ dàng đắc tội với người, dễ kết oán thù đối với đại chúng 

xã hội, còn người xưa không kết oán thù với người. Bạn có 

lỗi lầm, tôi sẽ không nói ngay mặt bạn, cũng không nói sau 

lưng, đây là thành tựu đức hạnh của chính mình. Người nào 

nói  lỗi  lầm  của  bạn?  Là  cha  mẹ,  thầy  giáo  của  bạn,  những 

người này có quan hệ mật thiết với bạn. Bạn bè có tốt hơn, 

xem thấy bạn có lỗi lầm thì nhiều nhất là khuyên bạn hai, ba 

lần,  sẽ  không  khuyên  bạn  hơn  ba  lần,  hơn  ba  lần  thì  biến 

thành người thù. Dân tộc chúng ta có thể kéo dài mấy ngàn 

năm  mà không bị tiêu mất chính là có đạo lý này trong đó. 

Ngày  nay,  người  Trung  Quốc  đem  giáo  huấn  của  tổ  tông 

hoàn toàn bỏ mất hết thì có khả năng vong quốc diệt chủng. 

Nếu  như  chúng  ta  không  quên  di  huấn  của  tổ  tông,  thì  tuy 

chịu  khổ  nạn  nhưng  không  đến  nổi  vong  quốc  diệt  chủng, 

việc này phải nên biết. 

410 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Các vị đọc lịch sử thì biết, trong bốn đại văn minh cổ xưa 

trên thế giới thì ba nước đã mất rồi, chỉ còn có Trung Quốc. 

Bạn muốn hỏi vì sao Trung Quốc còn? Giáo hóa của tổ tông 

chúng ta là chân lý, chỉ cần ghi nhớ y giáo phụng hành, dân 

tộc  cổ  xưa  này  vĩnh  viễn  sẽ  không  suy.  Hiện  tại,  văn  hóa 

phương tây xảy ra vấn đề, xã hội động loạn, không tìm được 

phương pháp để đối trị, cho nên rất nhiều học giả phương tây 

đề  xướng  phải  học  tập  với  phương  Đông  về  ngôn  luận 

(phương đông  là  Trung  Quốc).  Phật  pháp  truyền  đến  Trung 

Quốc 2.000 năm trước, chúng ta mở Kinh điển xem Phật Bồ 

Tát dạy chúng ta thế nào? Mỗi câu, mỗi chữ đều là lời hay. 

Người  xưa  đã  nói:  "Thế  gian  hảo  ngữ  Phật  thuyết  tận",  lời 

nói này không sai, chúng ta làm sao có thể không cảm kích 

Phật Bồ Tát? 

Đây là nói lìa ác khẩu có tám điều tốt. Tám loại này đều 

thuộc  về  tịnh  nghiệp,  có  quan  hệ  rất  lớn  đối  với  người  tu 

Tịnh  Độ.  Chúng  ta  ngày  ngày  niệm  A  Di  Đà  Phật  mà  vẫn 

thường  phạm  ác  khẩu  thì  không  thể  vãng  sanh,  vì  sao vậy? 

Tập khí này không thay đổi, cho dù A Di Đà Phật rất từ bi có 

thể dung nạp bạn, tiếp nhận bạn, nhưng đại chúng hải hội ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc không hoan hỉ bạn, bạn không 

cách gì vào được đoàn thể của họ nên không thể vãng sanh. 

Người vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc phải tu tịnh 

nghiệp,  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  niệm  Phật  mới  có  thể  vãng 

sanh. Trong ba nghiệp thì quan trọng nhất là khẩu nghiệp. 




************** 

 

Kinh văn: "Nhược năng hồi hướng, A Nậu Đa La Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  cụ  túc  Như 

Lai, phạm âm thanh tướng". 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

411 

Trên  Kinh  điển  Đại  thừa,  Thế  Tôn  thường  hay  nói  với 

chúng  ta,  âm  thanh  của  Phật  gọi  là  viên  âm,  viên  mãn  âm. 

Phật dùng một âm thanh nói pháp mà tất cả chúng sanh tùy 

loại đều hiểu được. Phạm âm thù thắng này của Phật từ nơi 

đâu mà có? Từ không ác khẩu. Chúng ta muốn có được âm 

thanh phạm âm này trên quả địa Như Lai thì không thể không 

học theo Phật điều này. 

7. Quả báo của không ỷ ngữ 

Kinh văn: "Phục thứ Long vương, nhược ly ỷ ngữ, tức 

đắc  thành  tựu,  tam  chủng  quyết  định.  Hà  đẳng  vi  tam? 

Nhất,  định  vi  trí  nhân  sở  ái.  Nhị,  định  năng  dỉ  trí  như 

thật đáp vấn. Tam, định ư nhân thiên oai đức tối thắng, 

vô  hữu  hư  vọng.  Thị  vi  tam.  Nhược  năng  hồi  hướng  A 

Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật 

thời,  tức  đắc  Như  Lai  chư  sở  thọ  ký,  giai  bất  đường 

quyên". 

Đây là loại thứ tư trong khẩu nghiệp. Khẩu nghiệp là vô 

lượng vô biên, Phật quy nạp làm bốn loại lớn. Bốn loại lớn 

này  rất  là  quan  trọng,  chúng  ta  nhất  định  phải  lý  giải  thấu 

triệt,  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  tu  học.  Trong  thập  thiện 

nghiệp  đạo,  Phật  xếp  thứ  tự  cho  chúng  ta  là  thân  ba,  khẩu 

bốn,  ý  ba,  chiếu  theo  thân  khẩu  ý  để  nói.  Thế  nhưng  trong 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Phật  dạy  chúng  ta  tu  mười  nghiệp 

thiện, Ngài đem khẩu nghiệp xếp thứ nhất: "Khéo giữ khẩu 

nghiệp, không nói lỗi người". "Khéo giữ khẩu nghiệp" chính 

là nói chung cho bốn loại vọng ngữ, hai chiều, ác khẩu, thêu 

dệt. Quả đức của khéo giữ khẩu nghiệp chính là "không nói 

lỗi  người".  Chữ  "người"  này  không hoàn  toàn  là  chỉ  người, 

mà  bao gồm  tất  cả  người  và sự vật  ở trong  đó, phạm  vi  rất 

rộng lớn, nghĩa lý trong đây rất sâu, chúng ta nhất định phải 

tỉ mỉ mà tham cứu. Cho nên, học Phật phải bắt tay vào từ chỗ 

412 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nào? Bắt tay vào từ "khéo giữ khẩu nghiệp", kế đến là "khéo 

giữ  thân  nghiệp"  và  "khéo  giữ  ý  nghiệp".  Người  căn  tánh 

trung hạ thì tuần tự tiến dần, đây là tiệm giáo. Nếu như đốn 

giáo  thì  không  phải  theo  tuần  tự  này.  Đốn  giáo  thứ  nhất  là 

"khéo giữ ý nghiệp", ý thanh tịnh rồi thì thân và khẩu làm gì 

mà không thanh tịnh? Cho nên, đốn giáo là bắt tay vào từ ý 

nghiệp,  tiệm  giáo  là  bắt  tay  vào  từ  khẩu  nghiệp.  Đây  là 

phương pháp Phật giáo hóa chúng sanh, chúng ta phải chân 

thật thể hội. Khi chúng ta thể hội được thì cũng là hiểu được 

phải làm thế nào để giúp người khác. Phật pháp còn như vậy, 

thế  pháp  lại  chẳng  phải  là  như  vậy  hay  sao?  Cổ  thánh  tiên 

hiền Trung Quốc như Tư Mã Quang, ông chính mình tu học 

và cùng giúp đỡ người khác. Người ta hỏi ông: “Học vấn đức 

hạnh  nên  bắt  đầu  vào  từ  chỗ  nào?”.  Ông  nói:  "Bắt  đầu  từ 

không  vọng  ngữ".  Ý  này  hoàn  toàn  giống  với  Phật  pháp. 

Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  chúng  ta  thường  tiếp  xúc  với 

quần chúng, chắc chắn là người có căn tánh trung hạ nhiều, 

chiếm đa số nên thành tựu đức hạnh không gì khác hơn là sự 

chân thành. Chân thành chính là Phật, lìa khỏi chân thành thì 

bạn  lìa  khỏi  Phật.  Không  thể  nói  tôi  mỗi  ngày  cùng  ở  bên 

cạnh Phật, mỗi ngày vây quanh tượng Phật, vậy có được xem 

là thân cận Phật không? Không xem là thân cận, mà viễn ly 

Phật,  căn  bản  không  cùng  ở  chung  với  Phật.  Nếu  nội  tâm 

chân thành thì trên thực tế bạn ngày ngày cùng ở chung với 

Phật, mỗi giờ mỗi lúc đều không lìa khỏi, chúng ta phải hiểu 

đạo lý này. 

Về “ỷ ngữ”, thế nào gọi là “ỷ ngữ”? Từ trên thí dụ mà 

nói, "ỷ" là một loại lụa là, gấm vóc mà người Trung  Quốc 

chúng ta thường gọi, rất là hoa lệ, mọi người nhìn thấy đều 

yêu thích. Do đây có thể biết, ỷ ngữ chính là lời nói đường 

mật, mọi người rất ưa thích nghe, thế nhưng nội dung thì bất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

413 

thiện.  Chúng ta dùng  một  số  thí dụ của xã  hội hiện  đại  thì 

mọi người liền hiểu được. Điện ảnh, truyền hình, ca vũ, âm 

nhạc, hội họa, ngày nay gọi là văn nghệ, mỗi một người đều 

ưa thích xem. Ỷ ngữ bao gồm tất cả văn nghệ, ai mà không 

ưa thích văn nghệ? Thế nhưng nội dung trong đó bất thiện, 

dạy  người  “tham  sân  si  mạn”,  dạy  người  “sát  đạo  dâm 

vọng”, nội dung hoàn toàn trái ngược với mười thiện, biểu 

đạt, dùng lời hiện đại mà nói là văn nghệ cao độ, vậy còn gì 

để nói không? 

Xã hội ngày nay là xã hội của ỷ ngữ, mặt ảnh hưởng quá 

lớn, sức ảnh hưởng quá sâu. Từ xưa đến nay, khởi nguồn của 

văn  hóa  đều  từ  nơi  đây  mà  khởi  lên.  Thời  đại  cổ  xưa,  chỗ 

khởi đầu của văn minh là ca dao. Hiện tại ở thế gian này còn 

có  rất  ít  những  dân  tộc  chưa  khai  hóa,  chúng  ta  gọi  là  "thổ 

trước". Họ không hề tiếp xúc với xã hội thế giới bên ngoài, 

họ không có văn hóa, ưa thích ca hát và cũng biết khiêu vũ, 

cho  nên  ca  vũ  là  khởi  nguồn  của  văn  hoá.  Cổ  thánh  tiên 

vương Trung Quốc ngày trước rất thông minh và thật có trí 

tuệ, đối với ca vũ, không luận ở hình thức hay ở nội dung, họ 

đều  biết  mô  phỏng  theo,  dùng  ca  vũ  để  đề  xướng  giáo  học 

chánh  diện.  Công  đức  này  thì  lớn.  Phật  cũng  dùng  phương 

pháp này để giáo hóa chúng sanh. Trong nhà Phật xem trọng 

nghi  qui,  xem  trọng  âm  nhạc,  nhà  Phật  gọi  là  "phạm  âm", 

"phạm  bối".  Thế  nhưng  trong  một,  hai  trăm  năm  gần  đây, 

trong Phật giáo không có những nhân tài nghệ thuật âm nhạc, 

không  có  người  dạy,  không  có  người  đề  xướng.  Bên  Thiên 

Chúa  giáo  và  Cơ  Đốc  giáo  thì  rất  là  xem  trọng  nhạc  giáo 

("nhạc" này bao gồm ca), họ tuyên dương thành tựu siêu quá 

Phật  pháp  là  có  đạo  lý.  Phật  pháp  không  phải  không  xem 

trọng, mà do thiếu kém nhân tài về phương diện này. Ngày 

trước,  người  học  Phật  câu  thúc  ở  trong  giới  luật,  tạo  ra  rất 

414 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhiều chướng ngại. Hình thành ra chướng ngại này thì không 

thể nào thâm giải nghĩa thú, cũng chính là nói, chúng ta tiếp 

xúc đối với Kinh luận của Phật quá ít, thấu hiểu quá ít, không 

đủ độ sâu, cho nên không biết được phải làm như thế nào. Do 

đó, tạo thành chướng ngại hoằng truyền Phật pháp trong thời 

kỳ Mạt Pháp. 

Trong  Đại  Tạng  Kinh,  chúng  ta  xem  thấy  quyển  sách 

"Quy Nguyên Cảnh" (quyển sách này hiện tại chúng ta đã 

đem in ấn ra rất nhiều lần). Đây là kịch bản, dùng phương 

pháp  Côn  Khúc  để  biểu  diễn,  dùng  phương  pháp  Bình 

Kịch  để  biểu  diễn.  Thế  nhưng  ngày  nay,  Côn  Kịch  và 

Bình  Kịch  người  thông  thường  cũng  xem  không  hiểu, 

trình  độ  văn  hóa  này  đích  thực  giáng  thấp  rồi.  Chúng  ta 

xem từ trong điển tích xưa Trung Quốc, đích thực đời sau 

không  bằng  đời  trước.  Hiện  tại,  mọi  người  xem  phim 

truyền  hình  dài  tập,  bình  kịch  thì  xem  không  hiểu.  Cách 

làm của người xưa đã cho chúng ta một khải thị rất lớn, về 

phương  diện  tuyên  dương  Phật  pháp  phải  nên  đi  theo 

hướng vũ đài, phải đi biểu diễn. Nội dung biểu diễn Phật 

pháp thật quá phong phú, tất cả Kinh điển đều có thể đem 

viết thành câu chuyện. Kinh Hoa Nghiêm sau cùng nói về 

Thiện Tài Đồng Tử với 53 tham, nội dung này thật phong 

phú,  thật  tốt.  Hy  vọng  người  có  khả  năng  đem  bộ  Kinh 

này  viết  thành  vở  kịch  dài  tập,  mỗi  một  tham  là  một  vở, 

đương  nhiên  trong  một  vở  này  nội  dung  dài,  ngắn  không 

như  nhau.  Ngắn  cũng  có  thể  viết  ra  được  năm  sáu  kịch 

bản,  một  tuần  lễ  chiếu  xong;  dài  thì  có  thể  chiếu  một 

tháng. Dùng loại phương pháp này để hoằng pháp thì hiệu 

quả  hơn  chúng  ta  giảng  Kinh,  không  biết  là  số  lượng 

người  thu  xem  nhiều  gấp  bao  nhiêu  lần.  Chúng  ta  giảng 

đến  khô  họng,  rát  lưỡi  nhưng  không  có  mấy  người  nghe 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

415 

hiểu,  trên  vũ  đài  biểu  diễn  thì  hiệu  quả  thật  to  lớn.  Cho 

nên,  chúng  ta  phải  lợi  dụng  khoa  học  kỹ  thuật  cao  hiện 

nay, phải đem Phật pháp chuyển hình. 

Gần đây, chúng ta xây dựng một đạo tràng nhỏ ở Hồng 

Kông, do cư sĩ bên đó phát tâm  mua  một tầng lầu tặng cho 

chúng  ta,  tổng  diện  tích  là  ba  ngàn  mét  vuông,  cũng  giống 

như  Singapore  bên  đây.  Nếu  tính  theo  thước  Anh,  ba  ngàn 

mét vuông Anh thì ở Đài Loan chưa đến một trăm bình, một 

trăm bình là ba ngàn sáu trăm mét, ba mươi sáu mét là một 

bình  của  Đài  Loan,  đại  khái  cũng  có  bảy,  tám  chục  bình. 

Đồng tu bên đó hiện tại đang tu sửa. Hôm trước, họ gọi điện 

thoại  cho  tôi  nói  muốn  thỉnh  Phật  tượng,  tôi nói  không  cần 

phải thỉnh Phật tượng, không nên để người cảm thấy đây là 

đạo  tràng  của  Phật  giáo.  Họ  hỏi:  "Vậy  phải  làm  sao?".  Tôi 

nói,  hoàn  toàn  dùng  cách  làm  ở  phòng  thu  hình  của  đài 

truyền hình, vừa bước vào thì đây là phòng thu hình của đài 

truyền hình. Có mấy tôn Phật tượng để trong tủ, khi dùng thì 

bưng  ra  để  ở  nơi  đó  làm  đạo  cụ,  không  cúng  tượng  Phật, 

hoàn toàn dùng nghệ thuật hiện đại, đem Phật pháp biểu đạt 

ra. 

Ỷ  ngữ  không  phải  không  tốt,  người  người  thích  nghe, 

người người  hoan hỉ,  quan  trọng  là  ở  nội dung.  Khổng  Lão 

Phu Tử rất từ bi, trong San Thi Thư ("san" là chỗ chỉ những 

sai  lầm  của  chúng  sanh),  Ngài  đem  nó  phế  bỏ.  Tiêu  chuẩn 

của san, trong Luận Ngữ nói rất hay là "tư vô tà". Chúng ta 

đã đọc "Tam Bách Thi", đây là thiên thi, thi ca, ca dao của 

thời  xưa,  Khổng  Lão  Phu  Tử  đem  nó  thu  tập  lại  thành  ba 

trăm thiên, thẩm tra kiểm định, trong đó có câu: "Nhất ngôn 

dĩ tế chi, nhật tư vô tà", cũng chính là trên bộ Kinh này Phật 

nói  với  chúng  ta:  "Bất  dung  hào  phân  bất  thiện  xen  tạp". 

Chúng ta có thể biên tác ra kịch bản truyền hình dài tập như 

416 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hiện đại, tuân thủ nguyên tắc chỉ đạo của Khổng Lão Phu Tử 

là  "tư  vô  tà".  Khổng  Lão  Phu  Tử  dùng  ba  chữ,  còn  trong 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo văn tự nhiều hơn là "bất dung 

hào  phân,  bất  thiện  xen  tạp",  như  vậy  mới  có  thể  giáo  hóa 

chúng sanh. 

Chúng ta xem qua xã hội hiện tại, báo chí, đặc biệt là một 

số phụ san của báo chí, nội dung dạy nhân nghĩa đạo đức rất 

ít,  còn  điện  ảnh,  truyền  hình,  hý  kịch,  ca  vũ  dạy  gì  vậy? 

Chúng ta tỉ mỉ mà nghĩ tưởng thì biết, đều là dạy người làm 

bất thiện, đều là dạy người tranh lợi, phóng túng, vậy có thể 

được  hay  sao?  Người  người  đều  tranh  lợi  thì  diễn  biến  đến 

sau cùng chắc chắn là chiến tranh đổ máu. Mạnh Phu Tử nói 

rất hay: "Thượng hạ giao chinh lợi, nhi quốc nguy hỉ". Quốc 

gia  này,  từ  người  lãnh  đạo  đến  tiểu  dân  bên  dưới  mỗi  mỗi 

đều  tranh  lợi,  tranh  quyền  đoạt  lợi  thì  quốc  gia  này  nguy 

vong, xã hội liền động loạn. 

Ngày  nay,  toàn  thế  giới  trên  dưới  đều  tranh  lợi  thì  thế 

giới này nguy hại. Có rất nhiều người nói thế giới ngày tàn, 

tôi nghe rồi tôi tin tưởng. Thế giới vì sao mà đến ngày tàn? 

Xã hội khuyên dạy là tranh lợi, là phóng túng thì có thế giới 

ngày  tàn.  Chư  Phật Bồ  Tát,  thánh  nhân  trong  mỗi  tôn giáo, 

thế xuất thế gian đại thánh đại hiền đều khuyên bảo chúng ta 

quả dục, khuyên bảo chúng ta sống tiết kiệm, nhẫn nhượng, 

khuyên bảo chúng ta bố thí, cúng dường đối với người khác 

thì làm gì có tranh lợi? Đạo thánh nhân cùng xã hội hiện tại 

hoàn toàn trái ngược đến 180 độ, vậy thế giới này của chúng 

ta có thể cứu hay không? Thế giới ngày tàn có thể chậm lại 

hay không? Có thể đẩy lùi về sau không? Có thể tiêu trừ hay 

không? Đáp án là khẳng định được. Chỉ cần mọi người có thể 

hồi đầu, không cạnh tranh. “Cạnh tranh”, hai chữ này trong 

điển tích thánh hiền thế xuất thế gian đều không có thì làm gì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

417 

có  tranh?  Trong  điển  tích  thánh  hiền  chỉ  có  nhượng,  quyết 

định không có tranh, “bạn cần, tôi hoàn toàn phụng hiến cho 

bạn, nhất định không tranh với bạn”. Trong mạng có, có bỏ 

đi  cũng  không  mất;  trong  mạng  không  có,  có  cầu  cũng  cầu 

không được. Trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” giảng được rất rõ 

ràng, rất tường tận đạo lý, chân tướng sự thật này. Phật nói 

với chúng ta lý luận và sự thật của nhân quả báo ứng. Phật 

dạy chúng ta tự cầu đa phước. Chúng ta cần tiền của, tiền của 

từ đâu mà có? Tiền của từ bố thí mà ra, càng thí càng nhiều, 

càng nhiều càng thí, quyết không phải vì chính mình, mà vì 

đại  chúng  xã  hội,  vì  chúng  sanh  khổ  nạn.  Chúng  ta  chính 

mình tri túc thường lạc, mỗi ngày ba bữa ăn có thể đủ no là 

được, quần áo có thể đủ ấm thì đủ rồi, còn muốn tranh làm gì 

nữa? Dư ra phải cho người nghèo thiếu, phải cho người cần 

thiết, thánh hiền thế xuất thế gian dạy chúng ta như thế. Đại 

thánh đại hiền đều dạy chúng ta: "Không cầu ở đời, không 

tranh với người". "Không cầu ở đời", quả dục tri túc, người 

tri  túc  thường  vui.  "Không  tranh  với  người",  quyết  không 

tranh  lợi  với  người, danh  vọng  lợi  dưỡng  quyết  định  không 

tranh.  Trong  đời  sống  không  thể  lìa  khỏi  năm  dục  sáu  trần 

nhưng được ít cũng cho là đủ, không cần đa cầu. Về nhà ở, 

một cái nhà nho nhỏ là đủ rồi, quét dọn cũng dễ dàng. Bạn ở 

nhà lớn, mỗi ngày phải dùng bao nhiêu thời gian để chỉnh lý, 

tự  tìm  phiền  phức,  có  mấy  người  hiểu  được  thông?  Đa  dục 

khổ, cạnh tranh khổ, tự tìm cái khổ. 

Chúng ta trước tiên phải nhận rõ ỷ ngữ, nội hàm của nó là 

gì, nhận thức nó rõ ràng. Chúng ta có thể dùng thủ pháp này 

để  hoằng  pháp  lợi  sanh,  chỉ  cần  điều  chỉnh  nội  dung  thì 

chuẩn xác rồi. Giáo hóa chúng sanh nhất định phải biết được 

chúng sanh hiện tại có bệnh gì, chúng ta phải làm thế nào để 

đối trị căn bệnh đó. Chúng sanh hiện tại bất trung bất hiếu, 

418 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bất nhân bất nghĩa, cách dạy của chúng ta là phải đề xướng 

trung hiếu, phải giảng nhân nghĩa. Người khác bất nghĩa với 

ta, ta phải có nghĩa với họ; họ bất nhân đối với ta, ta phải có 

nhân đối với họ, đây là giáo hóa chúng sanh. Họ không biết 

ân  đức,  chúng  ta  tri  ân  báo  ân;  họ  không  hiểu  được  hiếu 

thuận  cha  mẹ,  chúng  ta  hiếu  thuận  cha  mẹ;  họ  không  hiểu 

được tôn sư trọng đạo, chúng ta tôn sư trọng đạo, làm cho đại 

chúng xã hội xem, đây là biểu diễn. Cuộc đời như vở kịch, 

chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian chính là làm diễn viên, 

diễn cho mọi người xem, nói cho mọi người nghe, đây gọi là 

phổ độ chúng sanh. 

Lỗi của miệng thì vô lượng vô biên, nhỏ thì một gia đình 

vợ chồng bất hòa; lớn thì là sự tranh chấp giữa quốc gia với 

nhau, tai họa vô cùng. Cổ thánh tiên hiền hiểu rõ đạo lý này, 

cho  nên  xem  sự  việc  này  là  vô  cùng  nghiêm  trọng.  Khổng 

Lão Phu Tử dạy học có bốn môn, trong đó môn thứ nhất là 

đức hạnh, môn thứ hai là ngôn ngữ. Hai môn học đức hạnh 

và ngôn ngữ phải giáo dục từ nhỏ. 

Có  một  vị đồng  tu đến hỏi tôi, nuôi  dạy  con  cái  có nên 

đánh mắng hay không? Dường như đối với trẻ, đánh mắng nó 

giống như là ngược đãi nó, thấy trong lòng không nhẫn tâm, 

có phải là có tội hay không? Từ đó cho chúng ta thấy, xã hội 

hiện nay thị phi lẫn lộn. Ở thế hệ tôi, những người 75 tuổi trở 

lên, từ nhỏ đều từng bị cha mẹ đánh mắng, cũng từng bị thầy 

cô xử phạt nghiêm trọng như khẽ bàn tay, phạt quỳ, đều từng 

bị đánh đòn. Chúng tôi không những không oán hận cha mẹ, 

không  oán  hận  thầy  cô,  mà  chúng  tôi  càng  yêu  thương  cha 

mẹ, càng kính yêu thầy cô. Đây là sự yêu thương chân thật. 

Trẻ  có  lỗi  lầm,  bạn  không  trừng  phạt  chúng  thì  chúng  sẽ 

không  quay  đầu.  Sở  dĩ  đánh  chúng  là  vì  đây  là  đánh  tánh 

nhớ,  để  chúng  vĩnh  viễn  nhớ  kỹ,  không  phạm  lỗi  nữa. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

419 

Phương pháp dạy học này của người Trung Quốc đã có lịch 

sử mấy ngàn năm rồi. Trong mấy ngàn năm này, người làm 

cha mẹ, làm thầy cô đã phạm tội sao? 

Trong lỗi lầm, cái đầu tiên chính là lỗi của miệng. Vọng 

ngữ, lưỡng thiệt, xúi giục thị phi, nói ngon nói ngọt, những 

sự việc này cha mẹ và thầy cô nhất định là dạy bảo nghiêm 

khắc,  không  được  phép  phạm.  Lời  cổ  nhân  nói  có  đạo  lý: 

“Thiếu  thành  nhược  thiên  tánh,  tập  quán  thành  tự  nhiên”. 

Không dạy từ nhỏ, đến năm, sáu tuổi là không thể dạy rồi. Cổ 

nhân nói: “Dạy con từ thuở còn thơ”, bạn mới có biện pháp 

dạy. Bạn không bắt đầu dạy từ lúc còn nhỏ, đến năm, sáu tuổi 

muốn  dạy  chúng,  chúng  sẽ  không  nghe  lời  bạn,  vì  đã  quen 

không bị kiềm chế rồi, cuối cùng như thế nào vậy? Cuối cùng 

người lớn phải nghe chúng, phiền phức này của bạn lớn rồi. 

Bạn phải tùy thuận sự ham  muốn của chúng, nếu không thì 

hành  vi  phản  nghịch  của  chúng  liền  biểu  hiện  ra.  Cho  nên 

ngày nay, chúng ta thường hay xem thấy trên báo chí, con cái 

giết cha mẹ, giết anh em; trong trường học, học trò giết thầy, 

giết bạn học, chúng ta đã nghe quá nhiều. Đây là vì nuôi dạy 

con cái không nghiêm. Giáo dục tiểu học là căn bản, căn bản 

này được xây dựng trên cơ sở của giáo dục gia đình. Gia đình 

cha  mẹ  không  nuôi  dạy  con  cái  cẩn  thận  thì  thầy  cô  cũng 

đành bó tay thôi, thầy cô có biện pháp gì được? 

Chúng ta nhất định phải hiểu rõ tính nghiêm trọng của lỗi 

lầm ở miệng. Người lớn là tấm gương của con trẻ. Bản thân 

chúng  ta  không  thành  thật,  chính  mình  nói  chuyện  thường 

hay có lỗi lầm thì bạn sẽ không có cách gì dạy con trẻ. Bạn 

dạy chúng, nhưng bản thân bạn lại làm trái ngược thì dạy làm 

sao được? Trước đây, khi tôi ở Đài Loan, một năm nọ có một 

vị thầy trung học đến nói với tôi (ông cũng là tín đồ Phật giáo 

rất  mộ  đạo),  con  gái  lớn  vào  lúc  đó  học  lớp  năm  tiểu  học, 

420 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không biết đã mua ở trong hiệu sách một cuốn sách gì, trở về 

nó chỉ dạy cha mẹ của nó: “Ba thử xem, điều này ba đã phạm 

rồi, điều này ba cũng phạm rồi”, khiến cho cha mẹ vô cùng 

khó  xử.  Ông  đến hỏi  tôi,  tôi bảo:  “Anh là  thầy  giáo,  người 

làm thầy giáo trước tiên không được phạm lỗi thì học trò mới 

không chỉ trích. Bản thân anh ngôn hạnh không thận trọng, 

học trò của anh chỉ trích anh thì anh làm sao ứng phó? Hiện 

tại  không  những  học  trò  của  anh  chỉ  trích,  mà  con  cái  của 

anh  cũng  đều  chỉ  trích  anh”.  Ông  vô  cùng  cảm  khái!  Hiện 

nay  loại  phong  khí  này  ngày  càng  thịnh  rồi.  Chúng  ta  thử 

xem biết bao nhiêu đồng tu tụ tập lại với nhau, đối với việc 

giáo dục con cái họ đều lắc đầu. Người làm thầy giáo cũng 

bất lực vì không có biện pháp, không muốn dạy nữa, nhưng 

không tìm được công việc tốt. Đây là nguy cơ của xã hội, là 

tai nạn của thế gian. Mầm mống tai nạn đã nhìn thấy rồi, qua 

20 hoặc  30  năm  nữa  thì tai nạn sẽ  hiện  tiền.  Cho nên, giáo 

dục nhi đồng là nền tảng căn bản, là đường hướng then chốt 

của  hòa  bình,  ổn  định  và  hạnh  phúc.  Then  chốt  chính  ngay 

chỗ này. 

Tứ  chúng  đồng tu học  Phật  chúng  ta nhất  định phải  bắt 

đầu  làm  từ  bản  thân,  bắt  đầu  làm  từ  khéo  giữ  khẩu nghiệp, 

dứt  khoát  không  vọng  ngữ,  không  nói  hai  chiều,  không  ác 

khẩu, không thêu dệt. Dù cho trong đời này chúng ta ở đâu 

cũng bị thiệt thòi, nhưng phải nhớ kỹ lời cổ huấn: “Thiệt thòi 

là phước”. Trong thiệt thòi, kham nhẫn tu nhẫn nhục ba-la-

mật, tu thiền định ba-la-mật, tu Bát-nhã ba-la-mật mới có thể 

tu thành công. Chỉ có nhẫn được, tùy thuận lời giáo huấn của 

Phật Bồ Tát, đoạn ác tu thiện thì con cái của bạn, học trò của 

bạn mặc dù không nghe lời nhưng thời gian lâu rồi chúng sẽ 

tỉnh  ngộ.  Mười  năm,  hai  mươi  năm  chúng  giác  ngộ  rồi, 

chúng  sẽ  nghĩ  lại  những  việc  làm  này  của  thầy  cô,  của  cha 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

421 

mẹ trước đây, lời chỉ dạy của cha mẹ đối với mình là có lợi 

ích chân thật. Mong muốn hiệu quả nhanh, lập tức liền có thể 

nhìn thấy hiệu quả là việc không thể, vì xã hội này ác duyên 

cám  dỗ  quá  nghiêm  trọng,  quá  phổ  biến  rồi.  Cho  nên,  nhất 

định phải biết thân hóa giáo dục, bản thân chúng ta khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm không thể không thận trọng. 

Lìa được lỗi lầm của ỷ ngữ sẽ được ba loại lợi ích. 

• Lợi ích thứ nhất: “Định vi trí nhân sở ái” 



Ai là “trí nhân” vậy? Chư Phật Bồ Tát là trí nhân, thiện 

tri thức chân chánh là trí nhân. Những người này hiện nay ở 

thế gian chúng ta không nhiều, nhưng ở những thế giới khác 

thì nhiều. Các vị đọc Kinh Vô Lượng Thọ, người ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc đều là trí nhân, không có trí tuệ chân 

thật thì chắc chắn không thể vãng sanh. Số người ở Thế giới 

Tây  Phương  không  ai  có  thể  tính  hết  được.  Chúng  ta  mỗi 

ngày ở đây học “Hoa Nghiêm”, bạn xem, người của Thế giới 

Hoa Tạng đều là trí nhân, đều là pháp thân Đại Sĩ, từ chỗ sở 

ái của họ chúng ta sẽ hiểu được. Hay nói cách khác, chư Phật 

hộ  niệm,  thiên  long  thiện  thần  ủng  hộ,  chúng  ta  có  thể  đạt 

được. Trong đời sống thường ngày, tâm của bạn là bình hòa, 

tâm của bạn là an định, bạn rõ lý, lý đắc tâm an, đây là việc 

tốt  hàng  đầu.  Câu  từ  ở  trong  Kinh  văn  đã  khẳng  định  chắc 

chắn  bạn  đạt  được  ba  loại  lợi  ích  này,  không  hề  mảy  may 

nghi ngờ do dự. 

• Lợi  ích  thứ  hai:  “Định  năng  dĩ  trí,  như  thực  đáp 



vấn” 

Đàm đạo với người khác, ngôn từ của bạn nhất định là lời 

chân thật trí tuệ. Lời nói trí tuệ không phải do học mà có, mà 

là từ trong tự tánh lưu xuất ra. Phật dạy mọi người là yêu cầu 

minh tâm kiến tánh. Người tu Tịnh Độ cũng không ngoại lệ, 

422 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

nhất định yêu cầu minh tâm kiến tánh. Tâm tánh là cái vốn 

có của tất cả chúng sanh, không phải đến từ bên ngoài, cũng 

không phải do tu mà có, mà là nó vốn dĩ đầy đủ trong tự tánh 

của mỗi chúng sanh. Hiện nay tại sao chúng ta không minh 

tâm, không thấy tánh vậy? Phật nói cho chúng ta biết, đây là 

do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chướng ngại rồi.  Phật 

đã  nói  rất  nhiều  lần,  chúng  ta  đã  nghe  mấy  chục  năm,  dần 

dần tỉnh ngộ ra, hiểu rõ chân tướng sự thật này rồi. 

Chúng ta đối với pháp thế xuất thế gian đều không chấp 

trước thì chướng ngại thứ nhất này phá rồi, ở trong Phật pháp 

gọi là bạn đã chứng quả A La Hán. Tiến thêm một bước nữa, 

đối với tất cả pháp thế xuất thế gian không còn phân biệt nữa, 

lớp  chướng  ngại  thứ  hai  bạn  phá  rồi,  bạn  liền  trở  thành  Bồ 

Tát.  Bồ  Tát  ở  trong  thập  pháp  giới  tu  tâm  bình  đẳng,  tâm 

thanh tịnh, tâm lục độ thì là Phật ở trong thập pháp giới. Lại 

có  thể  đem  chướng ngại  vô  minh  sau  cùng trừ  sạch  đi,  bạn 

liền  thoát  khỏi  thập  pháp  giới,  bạn  liền  vào  Thế  giới  Hoa 

Tạng.  Người  ở  Thế  giới  Hoa  Tạng  là  Phật  thật  không  phải 

Phật giả, Đại Sư Thiên Thai nói là “Phần Chứng Phật”, tuy 

bạn  chưa  chứng  được  Phật  quả  viên  mãn  nhưng  bạn  chứng 

được một phần, phần này là thật chứ không phải giả. Trong 

Kinh điển thường hay dùng mặt trăng để làm ví dụ, trăng vào 

ngày rằm là trăng viên mãn, là Phật quả cứu cánh. Tuy mùng 

hai,  mùng  ba  là  trăng  non,  nhưng  là  trăng  thật  chứ  không 

phải  giả,  không  phải  bóng  trăng  trong  nước.  Đây  chính  là 

tông môn thường nói: “Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật”.  Phần  chứng  Phật  chúng  ta  có  thể  làm  được  không? 

Đáp án là khẳng định, chúng ta ở trong một đời có thể chứng 

được Phật quả cứu cánh viên mãn. Làm sao biết? Trong Kinh 

Hoa Nghiêm, Thiện Tài đã làm mẫu cho chúng ta rồi, Thiện 

Tài Đồng Tử một đời viên chứng Phật quả. Trong Kinh Pháp 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

423 

Hoa, Long nữ cũng đã làm mẫu cho chúng ta thấy là có thể 

chứng  được.  Tại  sao  bạn  không  thể  chứng  được  vậy?  Bạn 

không  chịu  buông  xả  phiền  não,  mấu  chốt  vấn  đề  là  ở  chỗ 

này. Chỉ cần bạn chịu đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

buông xả, bạn liền thành tựu. Trí tuệ của bạn là từ trong tự 

tánh  lưu  xuất  ra,  đương  nhiên  đối  diện  tất  cả  chúng  sanh 

“như thực đáp vấn”. Đây đâu phải do học mà có. Người khác 

hỏi, bạn trả lời ngay, bạn không cần phải đi đọc Kinh, nghiên 

cứu giáo lý. Mở Kinh Phật ra, lời bạn đáp với điều Phật nói 

là giống nhau, Phật cũng trả lời như vậy. Cho nên Kinh điển 

có tác dụng gì vậy? Vào lúc này, tác dụng của Kinh điển là 

để làm chứng minh cho chúng ta. Trí tuệ có phải đã mở thật 

hay không? Trí tuệ đã mở thật thì tất cả mọi ngôn hạnh của 

bạn  với  những  điều  trong  Kinh  đã  nói  chắc  chắn  là  giống 

nhau.  Nếu  như  so  với  những  điều  trong  Kinh  điển  nói  vẫn 

không giống, thì tự mình phải phản tỉnh, phải hiểu rõ là phiền 

não của mình chưa buông xả, trí tuệ chưa mở. Trả lời vấn đề 

của người khác, phần lớn là từ trên thành kiến của mình mà 

trả lời, là biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến của 

mình, vậy không thể giải quyết vấn đề. Không những không 

thể giải quyết vấn đề mà làm vấn đề càng thêm rối rắm, càng 

thêm lộn xộn. Từ đó cho thấy, nói năng quan trọng biết bao. 

• Lợi  ích  thứ  ba:  “Định  ư  thiên  nhân,  uy  đức  tối 



thắng, vô hữu hư vọng” 

Cái mà “uy” và “đức” đều nói là trí tuệ ngôn hạnh. Trí 

tuệ  ngôn  hạnh  dựa  vào  đạo  đức,  đây  là  uy  đức  chân  thật. 

Nhân  thiên  kính  ngưỡng,  chư  Phật  hộ  niệm,  đây  là  “tối 

thắng”,  không  có  gì  thù  thắng  bằng  điều  này,  không  nhất 

định là có địa vị, có của cải trong xã hội. Bạn thấy, Khổng 

Lão Phu Tử lúc sanh tiền không có địa vị trong xã hội, bình 

424 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dân,  chưa  từng  làm  quan  lớn,  nghèo  nàn  không  giàu  có. 

Ngài cả đời khởi tâm động niệm, lời nói việc làm dựa vào 

đạo  đức,  không  làm  trái  đạo  đức.  Ngàn  năm  vạn  đời  khi 

nhắc đến Khổng Lão Phu Tử có người nào mà  không kính 

trọng? Đây là “uy đức tối thắng, vô hữu hư vọng”, chúng ta 

cần phải học. 

Thích Ca Mâu Ni Phật tuy có địa vị, có của cải nhưng 

Ngài  từ  bỏ,  Ngài  vui  vẻ  sống  đời  sống  nghèo  khổ,  khất 

thực  để  duy  trì  mạng  sống.  Người  Trung  Quốc  gọi  khất 

thực  là  xin  ăn,  Ngài  sống  đời  sống  này.  Ngài  khởi  tâm 

động  niệm,  lời  nói  việc  làm  dựa  vào  đạo  đức,  không  làm 

trái đạo đức, giáo hóa khắp toàn  thế giới.  Sau 3.000 năm, 

bạn thử xem người kính ngưỡng đối với Thích Ca Mâu Ni 

Phật  nhiều  hay  ít?  Tuổi  tác  của  hai  bậc  thánh  này  đều 

không cao lắm, Phật Thích Ca Mâu Ni viên tịch khi 79 tuổi 

(người  Trung  Quốc  tính  tuổi  mụ  nên  nói  Ngài  trụ  thế  80 

năm),  Khổng  Lão Phu  Tử ra đi cũng  chỉ hơn 70  tuổi, đều 

chưa đến 80 tuổi. Sống trong thế gian này thời gian không 

dài nhưng có thể thành tựu được như vậy là dựa vào điều 

gì? Chúng ta hãy suy nghĩ nhiều ở chỗ này. Chúng ta muốn 

làm Phật Thích Ca Mâu Ni, làm Khổng Tử hay là muốn ở 

thế gian này làm quan to quyền quý? Hãy suy nghĩ thật kỹ 

để  lựa  chọn  con  đường  đúng  đắn  cho  tiền  đồ  của  mình. 

Con đường thuần chánh này chư Phật hộ niệm, long thiên 

ủng hộ. Đây là ba loại lợi ích quyết định. 

“Nhược năng hồi hướng A-Nậu-Đa-La Tam Miệu Tam 

Bồ Đề giả”. Đây là đem công đức mà bản thân bạn đã tu học 

được không hưởng thụ một mình, mà hồi hướng cho chúng 

sanh.  Hồi  hướng là gì?  Thảy  đều  nhường  cho  đại  chúng  xã 

hội, cho tất cả chúng sanh hưởng thụ. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

425 

“Hậu thành Phật thời”. Bạn có thể làm được như vậy, 

đem công đức, phước đức mà mình đã tu tích thảy đều chia 

cho  tất  cả  chúng  sanh  cùng hưởng,  thì  bạn  tương  lai  chứng 

được Phật quả viên mãn. 

“Tức  đắc  Như  Lai  chư  sở  thọ  ký”.  “Chư  sở  thọ  ký” 

chính là được thọ ký quá nhiều, quá nhiều rồi. Những thọ ký 

này  đều  ở  trong  Kinh  giáo  Đại  thừa,  tất  cả  thọ  ký  của  chư 

Phật trong Kinh giáo Đại thừa bạn thảy đều đạt được. 

“Giai  bất  đường  quyên”.  Ý  của  “đường  quyên”  là  mất 

đi, đây là thuật ngữ của cổ nhân, bạn không bị thiếu hụt, tất 

cả đều đầy đủ. Cho nên, sao thấy việc vui mà không làm? 

8.  Quả báo của lìa tham dục 

Kinh văn: “Phục thứ Long vương, nhược ly tham dục, 

tức  đắc  thành  tựu  ngũ  chủng  tự  tại.  Hà  đẳng  vi  ngũ? 

Nhất, tam nghiệp tự tại, chư căn cụ túc cố. Nhị, tài vật tự 

tại, nhất thiết oán tặc bất năng đoạt cố. Tam, phước đức 

tự tại, tùy tâm sở dục vật giai bị cố. Tứ, vương vị tự tại, 

trân kỳ diệu vật, giai phụng hiến cố. Ngũ, sở hộ chi vật, 

quá  bổ  sở  cầu,  bách  bội  thù  thắng,  do  ư  tích  thời,  bất 

khan tật cố. Thị vi ngũ. Nhược năng hồi hướng A-nậu-đa-

la  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  hành  Phật  thời,  tam 

giới đặc tôn, giai cộng kính dưỡng”. 

Ý của đoạn này sâu rộng vô cùng. Chư Bồ Tát tu hành tất 

cả  ở  một  điều  này,  chúng  sanh  sáu  cõi  đọa  lạc  cũng  ở  một 

điều này. Từ đó cho thấy, điều này quan hệ với sự khác biệt 

giữa phàm và thánh thật quá lớn. 

Trong  tất  cả  Kinh  giáo,  Thế  Tôn  nói  cho  chúng  ta  biết, 

“tham sân si” là tam độc phiền não, là căn bản của vô lượng 

vô biên phiền não. Tuy là nói ba thứ “tham sân si”, nhưng ba 

thứ này nếu quy thành một thì chính là tham. Cho nên, Phật 

426 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dạy Bồ Tát sáu điều ở trong nguyên tắc tu học, trong đó điều 

thứ nhất chính là bố thí, bố thí là để đối trị tham dục. Tuy là 

nói  sáu  điều  ba-la-mật,  nhưng  sáu  ba-la-mật  nếu  quy  thành 

một thì chính là bố thí ba-la-mật. Thế xuất thế gian đại thánh 

đại hiền, tại sao họ có thể trở thành thánh hiền vậy? Lìa được 

tham  dục.  Gốc  của  tham  dục  nhổ  đi  rồi  thì  người  này  liền 

thành Phật. Thật sự chịu nhổ bỏ, nhưng vẫn nhổ chưa được 

sạch sẽ thì người này được gọi là Bồ Tát. Phàm phu không 

những không lìa mà mỗi ngày một tăng trưởng. Tăng trưởng 

tham  dục  chính  là  tăng  trưởng  cơ  hội  đọa  lạc  ba  đường  ác. 

Lìa  khỏi  tham  dục  chính  là  xa  lìa  đường  ác,  chúng  ta  phải 

hiểu rõ chân tướng sự thật này. Hay nói cách khác, đời người 

khổ đau và ngắn ngủi, cho dù sống đến 100 tuổi cũng chẳng 

qua là việc trong một sát-na. Sau 100 năm, thời gian còn dài 

nữa  thì  làm  thế  nào?  Sẽ  đi  về  đâu?  Người  thông  minh  thì 

không thể không suy nghĩ. Phước báo mà bạn mong cầu hiện 

nay nhất định không phải từ trong tham sân si mà có được. 

Tham sân si chỉ có tổn phước, không thể tăng phước. Phước 

báo mà đời nay có được là do trong đời quá khứ đã tu nhân 

thiện. Ác nghiệp tạo ra trong đời này thì quả báo ở đời sau. 

Nhân quả thông ba đời, đây là đạo lý nhất định. 

Hai  ngày  trước,  tôi  về  Trung  Quốc  thăm  một  vị  bác  sĩ 

già, vị bác sĩ già này cũng đang xem băng ghi hình của tôi. 

Từ trên băng ghi hình nhìn thấy hình của tôi, ông nói tôi bị 

bệnh. Sau khi tôi nói chuyện với ông một lát thì biết thật sự 

ông  là  người  có  trình  độ  chứ  không  phải  là  bác  sĩ  thông 

thường.  Ông  phải  hỏi  ngày  tháng  năm  sinh  của  bệnh  nhân, 

phải  hỏi  bệnh nhân được  sinh  ra  ở  nơi  nào,  đây  là  điều  mà 

chúng ta chưa từng thấy ở đông y, tây y bao giờ. Đây là đạo 

lý gì vậy? Là thể chất của cơ thể bạn. Rất có đạo lý. Bản chất 

cơ  thể  bạn  là  gì,  bạn  sẽ  bị  bệnh  như  thế  nào,  đây  là  từ  căn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

427 

bản.  Trong  Phật  pháp  nói  cái  gốc  này  càng  sâu  hơn,  đó  là 

những nghiệp thiện ác đã tạo trong đời quá khứ. Ông phải hỏi 

đến nơi sinh ra, thời gian ra đời để quan sát bản chất thể chất 

của bạn, đây thật là cao minh. 

Ông nói cho chúng tôi biết về đạo dưỡng sinh, ăn uống 

khỏe  mạnh  nhất  là  loại  thức  ăn  sinh  trưởng  tại  chỗ,  sinh 

trưởng  trong  tháng  này,  đây  là  thức  ăn  dinh  dưỡng  nhất. 

Chúng ta ngày nay thích ăn thực phẩm của nước ngoài, mùi 

vị  rất  ngon  nhưng  sẽ  bị  bệnh,  vì  không  tương  ưng  với  thể 

chất của chúng ta. Thực phẩm sinh trưởng chỗ đất nơi nào là 

để  nuôi  dưỡng  người  ở  nơi  ấy.  Chúng  ta  nhập  gia  phải  tùy 

tục, đến địa phương đó phải ăn thức ăn ngay nơi đó, đây là 

khỏe  mạnh  nhất.  Bạn  không  chịu  ăn  thức  ăn  nơi  đó,  vẫn 

muốn ăn thức ăn của nơi khác, như vậy liền không hợp thủy 

thổ, bạn sẽ bị bệnh. Những đạo lý này rất cao minh. Chúng 

tôi  khi  còn  nhỏ  cũng  đã  từng  được  người  lớn  dạy  rồi,  thời 

gian lâu quá  nên quên  mất.  Thực  ra  trong  sách xưa  như  Lễ 

Ký, Nguyệt Lệnh đã nói đến. Nguyệt Lệnh có nói 12 tháng, 

tháng  nào  ăn  những  thức  ăn  gì,  nhưng  phải  nhớ  kỹ  là  nhất 

định phải ăn những thứ được sinh ra ở nơi đó. Những thứ mà 

khu vực này sinh ra, đối với cơ thể của bạn nhất định có lợi 

ích. Đây là đạo dưỡng sinh. 

Bạn hiểu được đạo dưỡng sinh mà không biết dưỡng tâm, 

đó chính là gốc bệnh của bạn không thể trừ sạch. Tâm là gì 

vậy?  Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi.  Nếu  như  tâm  của  bạn  là 

“tham sân si” thì tâm của bạn bệnh rồi. Đây là gốc bệnh chân 

thật,  là  nguồn  gốc  của  mọi  bệnh  tật,  chúng  ta  không  thể 

không biết. 

Bác sĩ nói với tôi, ở bên trong tôi có phong hàn. Khi trở 

về,  tôi  nói  với  mọi  người,  khi  ngủ  nhất  định  không  được 

phép mở quạt hay mở máy lạnh, gốc bệnh từ đây mà ra. Đạo 

428 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lý này tôi biết. Khi còn nhỏ người lớn nói cho tôi biết, khi 

đang  ngủ,  ngay  cả  quạt  tay  cũng  không  được  phép,  vì  khi 

đang  ngủ,  toàn  bộ  lỗ  chân  lông  bạn  mở  ra  nên  rất  dễ  bị 

nhiễm  lạnh.  Khi bị bệnh thì không biết,  đến  sau tuổi trung 

niên khi bệnh phát ra thật rất khó chữa trị. Bệnh phong hàn 

này sẽ tổn thương tạng thận, tạng can của bạn, phá hủy rất 

nhiều  hệ  thống  cơ  quan  ở  bên  trong.  Đây  đều  là  do  trong 

sinh hoạt không cẩn thận, không chú ý. Tâm địa chúng ta rất 

thanh  tịnh,  đọc  sách,  ngồi  thiền,  tại  sao  ngồi  thiền  trên 

người phải khoác áo kỹ như vậy? Bởi vì cơ thể bạn ở trạng 

thái tĩnh. Trạng thái tĩnh là sợ gió nhất. Cho nên, khi chúng 

ta đang đọc sách trong trạng thái rất yên tĩnh thì không được 

phép bậc máy lạnh hay dùng quạt điện. Khi cơ thể bạn đang 

hoạt  động  thì  không  có  sao  cả,  nhưng  yên  tĩnh  thì  không 

được  phép,  chúng  ta  lơ  là  rồi.  Bác  sĩ  nói  với  tôi,  hiện  nay 

điều này rất phổ biến, gọi là chứng khí lạnh. Những người ở 

lâu  trong  phòng  khí  lạnh  đều  sẽ  có  chứng  bệnh  này.  Cho 

nên, chúng ta nhìn thấy người có sắc mặt trắng bệch, vầng 

trán đen, trên mặt không có tươi nhuận, đó là người bệnh rất 

nặng,  rất  nghiêm  trọng.  Vì  vậy  mọi  người  trong  sinh  hoạt 

thường  ngày  phải  chú  ý,  không  nên  ham  mát,  ham  mát  là 

mất mạng. 

Phạm vi của tham dục vô cùng rộng lớn, đặc biệt là danh 

vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần,  không  những  khiến  đức 

hạnh của con người đọa lạc, mà nó còn là nhân tố đứng đầu 

của ba đường ác. Chúng ta phải đoạn ý nghĩ tham, chứ không 

phải  thay  đổi  đối  tượng  của  tham.  Ta  bây  giờ  đối  với  danh 

vọng lợi dưỡng thế gian không tham nữa, năm dục sáu trần 

cũng  không  tham  nữa  nhưng  lại  ham  muốn  Phật  pháp  có 

được hay không vậy? Không được. Phật dạy chúng ta đoạn 

tâm  tham,  không  phải  dạy  chúng  ta  đổi  đối  tượng.  Kết  quả 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

429 

của  đổi  đối  tượng  là  bạn  tham  ác  thì  bạn  đọa  tam  đồ,  bạn 

tham  thiện  pháp  thì  sanh  ba  đường  thiện,  không  thể  thoát 

khỏi lục đạo luân hồi. Nói thêm với quí vị, quí vị niệm Phật 

không  thể  vãng  sanh.  Quan  hệ  này  thì  quá  lớn  rồi.  Trong 

Kinh Kim Cang Bát Nhã, Phật dạy chúng ta: “Pháp còn phải 

xả, hà huống phi pháp”. Chữ “xả” đó chính là không tham, 

hoàn toàn không phải nói không cần nữa. Phàm phu chúng ta 

nhất  định  cần  Phật  pháp,  nhưng  tuyệt  đối  không  tham  đắm 

Phật pháp. Phật pháp giúp chúng ta thoát ly sanh tử luân hồi, 

nhưng  chúng  ta  không  được  tham  đắm.  Bạn  tham  đắm  thì 

nguyện vọng của bạn sẽ không đạt được. 

Tâm tham không thể không buông, nhưng thật sự là rất 

khó  buông.  Tại  sao  khó  buông  vậy?  Tập  khí  của  con 

người đối với danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần quá 

sâu. Vô lượng kiếp đến nay đã bị những tập khí phiền não 

này huân tập, bây giờ muốn đem nó đoạn hết lập tức, nói 

sao dễ thế? Nhưng nếu không đoạn thì rất nguy hiểm, vấn 

đề này còn nghiêm trọng hơn vấn đề sanh tử. Nếu so sánh 

sanh tử với đoạn tập khí phiền não thì sanh tử là việc nhỏ, 

đoạn tập khí phiền não là việc lớn, chúng ta nhất định phải 

nhận thức rõ ràng. 

Vô lượng kiếp đến nay tạo sanh tử luân hồi là việc cực kỳ 

nhục nhã của chúng ta. Sao lại tạo ra thế này? Tại sao người 

khác  thành  thánh,  thành  hiền,  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát  mà 

chúng ta vẫn còn trôi lăn trong sáu cõi? Ở đây nhân tố đứng 

đầu chính là tham sân si buông không được. Vĩnh kiếp không 

thoát khỏi tam giới luân hồi, nguyên nhân ở chỗ này. Xa lìa 

tham sân si, xa lìa mười nghiệp ác, không phải không thể làm 

được. Sự việc này không phải cầu ở người, cầu người khó, sự 

việc này là cầu chính mình. Chúng ta có nhận thức này hay 

không?  Có  quyết  tâm  này  hay  không? Có  nghị lực này  hay 

430 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không?  Ba  sự  việc  này,  đặc  biệt  nhận  biết  là  sự  việc  đứng 

đầu. Nhận biết phải nương theo lời giáo huấn của bậc thánh 

hiền. Thánh hiền không dạy chúng ta, chúng ta làm sao hiểu 

được  tham  sân  si  nghiêm  trọng  như  vậy?  Phật  Bồ  Tát  giác 

trước, biết trước, các Ngài hiểu rõ, lý giải thấu triệt, nhắc nhở 

chúng ta, nói cho chúng ta biết. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi 

thì phải hạ quyết tâm buông xả triệt để, không làm tiếp việc 

này nữa. 

“Thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó  nghe”.  Trong 

kệ khai Kinh cũng đã nói: “Trăm ngàn muôn kiếp khó gặp 

được”. Thật sự là trăm ngàn muôn kiếp mới gặp được một 

lần,  không  phải  dễ  dàng  gặp  được.  Chúng  ta  đời  này  có 

được thân người, nghe được Phật pháp, đây là trong trăm 

ngàn  muôn  kiếp  gặp  được  một  lần  như  vậy.  Nếu  như 

không nắm chắc cơ hội này, nhân dịp trong mấy chục năm 

ngắn  ngủi  của  đời  này  hạ  quyết  tâm  từ  bỏ  tham  sân  si 

mạn,  từ  bỏ  sự  hưởng  thụ  danh  vọng  lợi  dưỡng,  ngũ  dục 

lục trần. Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm nên tấm gương cho 

chúng  ta  thấy,  Ngài  sinh  trong  nhà  Đế  vương,  có  thể  kế 

thừa vương vị nhưng  Ngài từ bỏ. Địa vị  cao quí như  vậy 

Ngài  cũng  không  cần,  từ  bỏ  phú  quí,  từ  bỏ  vợ  con,  làm 

tấm gương tốt triệt để nhất, cứu cánh nhất, viên mãn nhất 

cho chúng ta thấy. Danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần 

tràn  ngập  cũng  không  dính,  trải  qua  đời  sống  khất  thực, 

ngày  ăn  một  bữa,  tối  ngủ  gốc  cây,  Ngài  sống  đời  sống 

này. Đây là dạy chúng ta điều gì vậy? Triệt để lìa xa tham 

sân  si  mạn,  chúng  ta  mới  có  ngày  vĩnh  viễn  thoát  khỏi 

luân  hồi.  Các  vị  phải  biết  rằng,  tham  sân  si  mạn  là  nhân 

của luân hồi, sáu cõi luân hồi là quả báo của tham  sân si 

mạn.  Bạn  có  thể  lìa  khỏi  nhân  thì  quả  này  vĩnh  viễn  sẽ 

không hiện tiền. Dứt sanh tử, xuất tam giới, thoát luân hồi 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

431 

ở  ngay  tại  nhận  thức  này.  Bạn  có  thật  sự  nhận  thức  hay 

không, có thật sự hiểu rõ hay không? 

Phật ở chỗ này nói cho chúng ta biết, thật sự xa lìa rồi 

thì giống  chư Phật Bồ  Tát vậy,  bạn  thành  tựu năm  loại tự 

tại.  Năm  loại  tự  tại  là  điều  mà  tất  cả  chúng  sanh  đều 

ngưỡng mộ, đều hướng đến. Năm loại tự tại này là quả báo, 

vĩnh viễn lìa tham dục là nghiệp nhân. Bạn tu nhân thì nhất 

định  chứng  quả,  bạn  không  tu  nhân  thì  làm  sao  có  thể 

chứng quả? Quả báo thứ nhất chính là chúng ta thường nói 

là khỏe mạnh trường thọ, “tam nghiệp tự tại” (tam nghiệp 

là  thân,  ngữ,  ý),  “các  căn  đầy  đủ”.    Các  căn  đầy  đủ  dùng 

cách nói hiện nay để nói là thân tâm khỏe mạnh, cơ thể của 

bạn  không  hề  mảy  may  khiếm  khuyết.  Các  căn  của  thân 

đầy  đủ,  đây  là  quả  báo;  tam  nghiệp  tự  tại  là  nhân  duyên. 

Sao gọi là “tam nghiệp tự tại”? “Tự tại” là không có phiền 

não. Bạn có phiền não là bạn không tự tại, bạn có lo lắng là 

bạn không tự tại, bạn có bận tâm là bạn không tự tại. Thân 

tâm  thanh tịnh thì mới  tự tại.  trong đời  sống thường ngày 

một vọng niệm cũng không sanh. 

Sao  gọi  là  vọng  niệm?  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  ràng,  vì 

bản thân thì đều là vọng niệm. Bạn tu hành thành Phật là vì 

bản thân, làm Bồ Tát là vì bản thân, đây đều là vọng niệm. 

Phật  dạy  chúng  ta  không  vọng  niệm,  phải  có  chánh  niệm. 

Chánh  niệm  là  gì  vậy?  Chánh  niệm  không  phải  là  vọng 

niệm, chánh niệm là vì tất cả chúng sanh. Ta tu hành vì tất 

cả chúng sanh, ta thành Bồ Tát vì tất cả chúng sanh, ta thành 

Phật  cũng  vì  tất  cả  chúng  sanh.  Vì  tất  cả  chúng  sanh  thì 

niệm  này  là  chánh  niệm;  vì  tự  tư  tự  lợi  đều  là  vọng  niệm, 

đều là tà niệm. Trong Phật pháp nói “vô niệm”, đặc biệt là 

tông  môn  thường  hay  nói  nhiều.  “Vô  niệm”  không  phải  là 

không hề có ý nghĩ gì cả, ý nghĩ gì cũng không có thì quả 

432 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

báo ở trời tứ thiền vô tưởng, đó là trời ngoại đạo. Nhà Phật 

nói “vô niệm” là ý nghĩ không tự tư tự lợi, có chánh niệm. 

Chánh niệm  là vì  Phật pháp thường trụ thế gian, vì lợi ích 

tất cả chúng sanh. Trong lợi ích chúng sanh, điều đầu tiên là 

giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  đây  là  lợi  ích 

chân thật. Không thể giúp chúng sanh phá mê khai ngộ thì 

lợi ích đó là lợi ích nhỏ, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ là 

lợi ích chân thật, họ mới có thể được tam nghiệp tự tại, họ 

mới có thể được chư căn đầy đủ. 

Hôm  qua,  tôi  nhận  được  thư  của  đồng  tu  từ  đại  lục  gởi 

đến, họ nói ở đại lục có người bán phái quy y. Có lẽ những 

người này cầm được những phái quy y của chúng tôi rồi in ấn 

ở Trung Quốc đại lục, đây là hàng nhái. Nghe nói giá tiền 10 

đồng, 20 đồng, 50 đồng, 100 đồng, giá cao nhất bán đến 200 

đồng, thậm chí đến 300 đồng. Hy vọng các bạn sau khi trở về 

Trung Quốc thì nói cho đại chúng biết đây là giả. Cả đời tôi 

xưa  nay  chưa  hề  làm  công  việc  buôn  bán.  Toàn  bộ  sách 

chúng tôi in đều là biếu tặng kết duyên, tuyệt đối không bán 

một  xu  nào.  Băng  đĩa  mà  chúng  tôi  ở  đây  lưu  hành  ra  như 

VCD,  băng  ghi  âm  và  ghi  hình  đều  là  hoàn  toàn  miễn  phí, 

tuyệt đối không thu một xu nào của ai. Nếu như có người thu 

tiền thì phải hiểu rằng đó là giả, chắc chắn không phải thật, 

có  thể  báo  cảnh  sát  địa  phương  để  cảnh  sát  đến  xử  lý  họ. 

Phàm là có sự việc này thì tuyệt đối không phải thật. Xưa nay 

tôi  cũng  không  hề  phái  người  đến  Trung  Quốc  đại  lục  để 

truyền  giáo.  Nếu  như  có  những  sự  việc  này  thì  đều  là  giả, 

chắc chắn không phải thật. Mọi người gặp phải sự việc này, 

gọi điện, gởi email đến tôi cũng rất tốt, nhưng phương pháp 

tốt nhất là báo cho Cục Công an, Cục Tôn giáo và Hiệp hội 

Phật giáo địa phương biết, họ sẽ xử lý những sự việc này, vì 

đây là phạm pháp. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

433 

Chúng  ta  hôm  nay  giảng  đến  chỗ  này  là  tham  dục,  đây 

đều là tham dục đang quấy phá. Ngạn ngữ thường nói: “Cây 

lớn rước gió”, có cái hư danh như vậy ở bên ngoài. Cho nên, 

có  rất  nhiều  người  mượn  danh  nghĩa  này  để  lừa  gạt  đại 

chúng, lừa gạt tín đồ và cũng có người đặt điều sinh sự phỉ 

báng, giả mạo nói là đệ tử của Pháp sư Tịnh Không, hoặc là 

Pháp sư Tịnh Không phái đến, đây là lừa gạt chúng sanh. Tôi 

thấy sự việc như vậy không phải là ít, đây toàn là phạm pháp. 

Những sự việc như phỉ báng, thậm chí là hãm hại chúng ta có 

thể  không  cần  quan  tâm,  chúng  tôi  hoàn  toàn  không  phản 

ứng, vì phản ứng nhất định là sai lầm. Vì là kẻ trộm thì tâm 

bất an, khi bạn phản ứng, bạn phải đi biện bạch thì đó là do 

bạn sợ hãi. Tôi không có việc này, mặc cho họ phỉ báng, Phật 

Bồ Tát biết. Họ tạo tội nghiệp thì không trốn khỏi nhân quả, 

“vạn pháp giai không, nhân quả bất không”. 

Người  sống  ở  đời,  trong  Kinh  điển  Phật  thường  nói: 

“Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe”. Chúng ta 

được thân người, được nghe Phật pháp, dù có chút thiện căn 

cũng phải cố gắng bồi dưỡng thiện căn này. Trong bộ Kinh 

này,  Phật  nói  rất  hay:  “Bồ  Tát  trú  dạ,  thường  niệm  thiện 

pháp,  tư  duy  thiện pháp,  quan  sát  thiện  pháp,  bất  dung 

hào phân bất thiện gián tạp”. Lời khai thị này thật quý báu. 

Tôi không những trong đời này không tọc mạch chuyện của 

người khác. Họ không quan hệ gì với tôi, tôi tọc mạch họ làm 

gì?  Người ta đến  nói  với tôi việc tốt  của người khác thì  tôi 

nghe, tôi hoan hỷ, nói việc xấu thì tôi lập tức ngăn chặn, tôi 

không nghe, “bạn muốn nói, hãy đi nói với người khác”. Tại 

sao vậy?  Chúng ta  bảo  vệ tâm  thanh  tịnh,  bảo  vệ  tâm  cung 

kính, đây là tánh đức, tuyệt đối không cho ô nhiễm. Người ta 

nói người nào đó phỉ báng thầy ra sao, họ nói vài câu, tôi liền 

không cho phép họ nói nữa. Chúng ta vĩnh viễn nhớ kỹ chỗ 

434 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tốt của người khác đối với chúng ta, điều này tốt, làm thiện 

với người, bản thân chúng ta tự tại biết bao, an lạc biết bao, 

hạnh  phúc  biết  bao.  Ở  trong  một  đời  không  có  kẻ  oan  gia, 

không có người đối đầu. Cho dù có oan gia đối địch, nhưng 

là  ở  bên  phía  họ,  do  họ  hiểu  lầm  về  chúng  ta,  ta  không  có 

hiểu lầm về họ. Họ dùng ý xấu đối với ta, ta dùng thiện ý đãi 

họ. Đời này không biết thì đời sau biết, đây là học Bồ Tát. Cổ 

thánh  tiên  hiền  thường  hay  dạy  chúng  ta:  “Nhân  giả  vô 

địch”. “Nhân giả” trong Phật pháp là cách xưng hô đối với 

Bồ Tát, người nhân từ trong tâm không có oan gia, không có 

đối đầu, vậy mới là nhân từ. Bạn còn có người này làm khó 

với ta, người kia đối với ta không tốt là chính bạn không có 

nhân từ. Chúng ta học Phật chí ít phải hiểu được điểm này, 

phải nghiêm túc học tập. 

Sanh  tử  là  việc  nhỏ.  Người  ta  xem  sanh  tử  là  việc  lớn, 

nhưng chúng tôi nhìn thấy sanh tử là việc nhỏ, nhân quả mới 

là việc lớn. Chết rồi không phải là mọi thứ đều hết, mà còn 

có đời sau. Chúng ta đời này dùng tâm chân thành cung kính 

đối nhân xử thế tiếp vật mà vẫn gặp phải lời phỉ báng không 

tốt  thì  chúng  ta  phải  sám  hối.  Ta  trong  đời  quá  khứ  tạo 

nghiệp bất thiện  (trong đời này  không  tạo,  nhưng trong  đời 

quá khứ đã tạo nghiệp bất thiện) nên mới chiêu cảm đến quả 

báo bất như ý này. Bản thân chúng ta hiểu rõ khi nghịch cảnh 

đến thì vui vẻ tiếp nhận, vậy là trả xong rồi. Nợ đã hết  rồi, 

lần  sau  gặp  mặt  lại  là  bạn  bè  tốt,  nhất  định  không  nên  oan 

oan tương báo. Oan oan tương báo thì không bao giờ dứt, đó 

là sai lầm nghiêm trọng. 

Thế gian những kẻ làm càn làm bậy bất thiện này, tại sao 

vay mượn danh nghĩa để ra bên ngoài huyênh hoang lừa bịp 

vậy? Đó chẳng phải vì tâm tham sao? Tham tài, tham danh, 

tham lợi. Cho nên, người ta vừa nhắc đến, chúng tôi liền biết 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

435 

ngay. Họ đem những chuyện này nói với tôi, tôi liền viết thư 

nói  cho  họ  biết,  sự  việc  này  không  nên  tìm  tôi,  tôi  không 

quản nổi. Những sự việc này đều có thể xảy ra mọi nơi, cho 

nên khi gặp phải những sự việc này nên tìm công an, ở nước 

ngoài thì tìm cảnh sát đến xử lý, tìm Cục Tôn giáo, Hiệp hội 

Phật giáo thì mới đúng. 

Vẫn  có  rất  nhiều  đồng  tu  thường  hay  viết  thư  cho  tôi, 

nói họ muốn xây đạo tràng, xây thôn Di Dà. Đây là sự việc 

tốt,  nhưng điều quan trọng nhất  của đệ tử  Phật là trì giới. 

Nếu giới mất đi rồi thì Phật cũng không còn nữa. Nhà Nho 

nói thủ lễ, lễ không có thì Nho cũng không còn nữa. Điều 

này nhất định phải biết, nhất định phải trì giới. Ý nghĩa của 

trì giới tôi đã nói rất nhiều, dùng cách nói hiện nay để nói, 

trì giới chính là tuân thủ pháp luật. Phương pháp mà Phật 

dạy chúng ta phải tuân thủ. Phật ở trong Kinh Phạm Võng 

đã nói với chúng ta hai câu. Câu thứ nhất là “bất tác quốc 

tặc”, tức là người Trung Quốc thường nói “không làm Hán 

gian”.  Tuyệt  đối  không  làm  những  việc  tổn  thương  quốc 

gia  của  mình,  tuyệt  đối  không  được  phép  làm  những  việc 

tổn thương xã hội. Muốn xã hội tốt đẹp thì giữa người với 

người phải chung sống hòa mục. Nếu có bất hòa thì chúng 

ta  phải  hòa  giải,  dứt  khoát  không  thể  nói  là  ta  vào  trong 

đoàn  thể  hòa  mục  này  để  phân  hóa,  xúi  giục  ly  gián.  Tội 

này  rất  nặng,  phần  trước  chúng  ta  đã  nói,  đây  là  “lưỡng 

thiệt”,  quả  báo  ở  địa  ngục  kéo  lưỡi.  Người  làm  những  sự 

việc  này,  bề  ngoài  nói  họ  là  tín  đồ  Phật  giáo,  nhưng  trên 

thực tế họ không hiểu về Phật giáo. Họ không tin nhân quả 

báo ứng nên họ mới dám làm. Nếu như bạn thật sự hiểu rõ, 

bạn  thật  sự  tin  nhân  quả  báo  ứng  không  hề  sai  chạy,  thì 

khởi  tâm  động  niệm  tự  mình  biết  kiềm  chế,  chắc  chắn 

không dám làm càn, làm bậy. 

436 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Chúng  ta  cố  gắng  lợi  dụng  thời  gian  ngắn  ngủi  của  đời 

này để tu đạo lớn cho tiền đồ của mình sáng sủa, đời sau của 

ta sẽ thù thắng hơn đời này. Chí ít cũng phải thù thắng gấp 

mười  lần trở lên  thì đời  này  của  ta  mới  không  bị  uổng phí. 

Gặp  được  pháp  môn  Tịnh  Độ  mà  không  thể  vãng  sanh 

Tịnh Độ, thì đó là thiệt thòi! Thật sự vãng sanh Tịnh Độ thì 

siêu  việt  hơn  đời  này  gấp  ức  vạn  lần  trở  lên.  Chúng  ta  nên 

làm việc này. Muốn làm được việc này nhất định phải tuân 

thủ  lời  giáo  huấn  của  Phật.  Tại  sao  vậy?  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là “chư thiện thượng nhân câu hội nhất xứ”. 

Những người ở thế giới đó đều là người thượng thiện, vì vậy 

bản thân chúng ta ở trong đời này phải tu đến thượng  thiện 

thì chúng ta mới có tư cách gia nhập câu lạc bộ của Thế giới 

Cực Lạc. 

Chúng  ta  niệm  Phật  có  tốt  đi  nữa,  tín  nguyện  hạnh  đều 

đầy  đủ,  nhưng  nếu  tâm  hạnh  bất  thiện  thì  không  thể  vãng 

sanh. Trong Kinh điển, đại đức xưa nói rất rõ ràng, rất sáng 

tỏ: “Tâm tịnh tất Phật độ tịnh”. Điều kiện đầu tiên để vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc là tâm thanh tịnh. Thanh 

tịnh  chính  là  thuần  thiện.  Cho  nên  người  khác  phỉ  báng 

chúng ta, chúng ta chắp tay niệm: “A Di Đà Phật”, chúng ta 

cảm  kích  họ,  tại  sao  vậy?  Họ  thay  ta  tiêu  tai.  Họ  tạo  tội 

nghiệp thay ta tiêu tai, sao ta có thể không cảm ơn họ? Sao ta 

có thể oán hận họ? Nếu như ta oán hận họ thì lỗi lầm của ta 

nặng rồi. Người ta bất chấp nguy hiểm đọa ba đường ác để 

tiêu tai, tiêu nghiệp chướng cho chúng ta, sao chúng ta có thể 

không cảm kích? Ta dùng công đức của ta tu tích hồi hướng 

cho  họ,  phát  xuất  từ  tâm  chân  thành.  Người  rõ  lý  mới  biết 

làm, mới có thể làm được; người không rõ lý, có tâm oán hận 

thì không được. Tâm oán hận là nghiệp nhân của ba đường 

ác; tâm từ bi là nghiệp nhân của Phật Bồ Tát. Phải đem tham 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

437 

sân  si  chuyển  thành  đại  từ  đại  bi,  phải  đem  tham  sân  si 

chuyển đổi thành trí tuệ chân thật, thì chúng ta đời này mới 

thật  sự  được  độ,  thật  sự  có  phần  nắm  chắc,  một  mảy  may 

hoài nghi cũng không có thì tiền đồ là một vùng hào quang 

sáng lạn. 

Mười pháp giới, mười con đường bày ra trước mắt, bạn 

chọn con đường nào? Phật nói cho chúng ta biết, tất cả chúng 

sanh đều có nhân của thập pháp giới. Duyên hiện nay bày ra 

trước mắt, bạn chọn duyên nào? Nhân nào chín muồi? Thật 

sự là người thông minh, có trí tuệ, có thiện căn, có phước đức 

sẽ  chọn  con  đường  thành  Phật  này.  Tại  sao  không  đi  làm 

Phật?  Muốn  làm  Phật  thì  những  lời  mà  Phật  nói  chúng  ta 

phải hiểu, “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”; hạnh mà 

Phật  dạy  chúng  ta  thì  chúng  ta  phải  cố  gắng  làm.  Bộ  Kinh 

này vừa mở đầu đã nói rõ với chúng ta: “Tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh”. Tại sao không nghĩ thiện mà lại nghĩ ác? Bạn 

muốn làm ác, ham muốn danh vọng lợi dưỡng thế gian, bạn 

có thể ham muốn được thời gian bao lâu? Sự hưởng thụ năm 

dục sáu trần ở thế gian này, bạn hưởng được mấy ngày? Dù 

cho bạn sống đến 100 tuổi, cho bạn hưởng thụ 100 năm, 100 

năm thì không thể so với vô lượng kiếp. Thời gian hưởng thụ 

ngắn ngủi như vậy, đọa lạc tam đồ vô lượng kiếp cũng không 

thể chuyển  thân,  bạn  là  người  khờ  rồi,  mê  hoặc  rồi, thật sự 

không  biết  được  lợi  hại!  Chúng  ta  có  thể  xả  bỏ  tất  cả  ác 

nghiệp, “không nhớ ác cũ, không ghét người ác”, dùng tâm 

thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng  đối  đãi  với  tất  cả  chúng  sanh  thì 

một  đời  này  chúng  ta  thoát  khỏi  sáu  cõi,  thoát  khỏi  mười 

pháp giới rồi. Điều kiện này chính là điều kiện gần gũi Phật 

A  Di  Đà,  tại  sao  chúng  ta  không  làm?  Khắc  phục  tập  khí 

phiền não là nhiệm vụ cấp thiết trước mắt của chúng ta. Ngày 

nay  tu  học  Phật  pháp  không  cần  thiết  biết  quá  nhiều.  Giáo 

438 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

huấn của Phật nắm được mấy câu, phụng hành cả đời, chúng 

ta sẽ thành công. 

Tôi giảng Kinh  trên bục giảng  41 năm  rồi,  tôi quy  nạp 

tinh túy của Phật pháp Đại Thừa viết thành 20 chữ [là chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác  từ  bi;  nhìn  thấu, 

buông  xả,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm  Phật].  Chúng  ta  thật  sự 

làm được 20 chữ này thì chắc chắn vãng sanh Tịnh Độ. Tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, 

tâm từ bi, đây là tâm Bồ Đề. Nếu nói “tâm Bồ Đề” thì mọi 

người khó hiểu, cách nói này của tôi thì mọi người dễ hiểu. 

Đối với tất cả mọi người, đối với bạn tốt chí thân chí thành, 

đối với oan gia trái chủ cũng chân thành, người hãm hại ta, 

sát  hại  ta,  ta  chỉ  có  một  lòng  chân  thành  đối  với  họ,  vĩnh 

hằng  bất  biến.  Đường  ta  đi  là  Phật  đạo.  Mạng  sống  này  là 

giả,  không  phải  thật.  Tâm  chân  thành  vĩnh  viễn  không  thể 

thay  đổi,  vừa thay  đổi lập tức liền sa đọa.  Chúng sanh sáu 

cõi dùng tâm hư ngụy, không phải chân thành; tâm nhiễm ô, 

không phải thanh tịnh; tâm cao thấp, không phải bình đẳng; 

tâm  ngu  si,  không  phải  giác  ngộ;  tâm  tự  tư  tự  lợi,  không 

phải từ bi. Cho nên, từ tập khí phiền não chuyển ngược trở 

lại chính là tâm đại Bồ Đề. 

Đối nhân xử thế tiếp vật,  chúng ta sống đời này như thế 

nào? Nhìn thấu, buông xả. Nhìn thấu là mọi thứ đều tường tận, 

mọi thứ đều hiểu rõ. Danh từ Phật pháp gọi là tánh tướng, sự 

lý, nhân quả, hiểu rất tường tận, hiểu rất sáng tỏ, đó là nhìn 

thấu.  Buông  xả  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì 

bạn tự tại biết bao. Ở thế gian này, chúng ta “không tranh với 

người, không cầu gì ở đời”. Người ta tranh, chúng ta nhường; 

người khác tiến, chúng ta lùi, đây là tâm trạng mà chư Phật Bồ 

Tát, các bậc thánh hiền dạy chúng ta sống, làm việc, đối nhân 

xử thế. Vậy là đời sống của chúng ta liền tự tại, liền vui vẻ. Tự 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

439 

tại chính là nhà Phật gọi là giải thoát. Tùy duyên chứ không 

phan duyên, hay nói cách khác, ở thế gian này, chúng ta ở đâu 

cũng  là  bị động  chứ không  chủ động.  Chủ  động  là  chúng  ta 

phải  làm  thế  nào  đó,  bạn  liền  có  phiền  não.  Tùy  duyên  là 

không có phiền não, có cơ hội thì chúng ta phải làm, không có 

cơ hội thì chúng ta càng vui vẻ, chúng ta vô sự. 

Lần  trước,  Phó  hội  trưởng  Đao  của  Hiệp  hội  Phật  giáo 

Trung  Quốc  đến  nơi  đây  nói  với  chúng  tôi  muốn  hợp  tác 

thành lập lớp bồi dưỡng, chúng tôi cũng rất hoan hỷ, chúng 

tôi tùy duyên. Nếu như không làm thì sao? Không làm chúng 

tôi sẽ càng hoan hỷ hơn. Việc của chúng tôi càng ít thì thời 

gian an nhàn càng nhiều, chẳng phải càng hoan hỷ hơn sao? 

Hiện nay lớp bồi dưỡng này chính thức được nhà nước phê 

chuẩn. Phê chuẩn rồi thì mọi người đều phải bận, mọi người 

phải vất vả nhiều một chút. Vất vả này tốt, báo ơn Phật, thật 

sự  là  kệ  hồi  hướng  mà  chúng  ta  niệm  mỗi  ngày  thành  hiện 

thực rồi, “trên đền bốn ơn nặng, dưới cứu khổ ba đường”. Có 

cái  duyên  này  chúng  ta  phải  toàn  lực  tham  dự,  không  có 

duyên này thì tuyệt đối không miễn cưỡng, bạn sẽ được đại 

tự tại, thân tâm an lạc. Sau cùng tổng kết về niệm Phật, nhất 

định niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Tâm của chúng ta với tâm 

của  Phật  giống  nhau,  hạnh  của  chúng  ta  với  hạnh  của  Phật 

giống nhau, dùng công đức này hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ 

thì đâu có đạo lý nào mà không vãng sanh? Những điều tôi 

học trong đời này là 20 chữ này, dạy người khác cũng là 20 

chữ này. Hai mươi chữ này, tôi nhớ trước đây đã từng giảng 

qua một lần rồi. Đây là pháp yếu truyền tâm của Phật pháp 

Đại thừa. Các vị thật sự hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi, các vị 

đến Singapore chuyến này là không có uổng công. Chúng ta 

nhất  định  phải  nhớ  kỹ:  “Nhẫn  được  cái  mà  người  khác 

không thể nhẫn, làm được việc mà người khác không thể 

440 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

làm”.  Việc  mà  người  khác  không  chịu  làm,  chúng  ta  làm; 

việc người khác không thể nhẫn, chúng ta nhẫn được. Những 

việc  chúng  ta  làm  là  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  chúng  sanh,  dứt 

khoát không vì lợi ích chính mình. 




*************** 

 

Kinh văn: “Phục thứ Long vương, nhược ly tham dục, 

tức  đắc  thành  tựu  ngũ  chủng  tự  tại.  Hà  đẳng  vi  ngũ? 

Nhất, tam nghiệp tự tại, chư căn cụ túc cố”. 

Điều này phần trước tôi đã nói rồi, nghĩa lý này cảnh giới 

sâu rộng vô cùng, có thể nói là vĩnh viễn không thể nói hết. 

Bộ Kinh này không dài, trong cuốn sách nhỏ này của chúng 

ta,  Kinh  văn  chỉ  chiếm  một  nửa,  nhưng  đó  là lời giáo huấn 

căn  bản  của  Thế  Tôn  đối  với  tất  cả  chúng  sanh.  Nếu  như 

không  cố  gắng  tu  học  từ  trên  căn  bản,  tuy  pháp  môn  Phật 

pháp  rất  nhiều,  nhưng  bất  kể  tu  học  pháp  môn  nào  cũng 

không thể thành tựu. Đây chính là điều mà mọi người chúng 

ta  đều  nhìn  thấy.  Người  tu  hành  thì  nhiều,  mà  người  thành 

tựu thì ít, đặc biệt là thời cận đại, nhân tâm không có chỗ về, 

người không có chí hướng rất dễ dàng bị cám dỗ, liền đọa lạc 

ngay.  Trước  đây  có,  cũng  không  phải  thiểu  số  nhưng  hoàn 

toàn không thật phổ biến. Hiện nay có thể nói là vô cùng phổ 

biến.  Trong  một  vạn  người  mới  có  một  vài  người  không  bị 

cảnh giới bên ngoài cám dỗ, không đọa lạc, đây là vô cùng 

hy hữu. Cho nên hãy quan sát từ chỗ này, chúng ta đối với 

cái mà người tây phương gọi là thế giới ngày tận thế là có thể 

tin được. Bộ Kinh này nói cho chúng ta biết đạo lý lớn chân 

thật về nhân quả. 

Người sống ở đời, Phật nói cho chúng ta biết có hai loại 

người. Loại người thứ nhất là phàm phu sáu cõi, quá khứ tạo 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

441 

nghiệp  thì  đời  này  đến  thọ  báo,  cho  nên  Phật  nói  ở  trong 

Kinh  là  “nhân  sinh  trả  nghiệp”.  Trong  đời  quá  khứ  bạn  tu 

phước thì đời này đến hưởng phước, trong đời quá khứ bạn 

tạo tội nghiệp, tạo ác nghiệp thì đời này đến chịu khổ,  chịu 

nạn,  đây  là  phàm  phu.  Loại  người  thứ  hai  là  bậc  giác  ngộ. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  đến  thế  gian  này  để  cứu  khổ  cứu  nạn. 

Người  cứu  khổ  cứu  nạn  chịu  đau  khổ  còn  nhiều  hơn  người 

bình  thường  chúng  ta,  các  Ngài  đến  thị  hiện,  đến  làm  tấm 

gương cho chúng ta thấy, quên mình vì người. Thế gian này 

có hai loại người như vậy. 

Chúng  ta  thuộc  vào  loại  nào?  Đương  nhiên  chúng  ta  là 

thuộc về nghiệp báo, chúng ta là phàm phu. Nhưng hôm nay, 

chúng  ta  hiểu  rõ,  hiểu  tường  tận  rồi,  nghiệp  báo  có  thể 

chuyển  biến.  Nếu  như  đem  nghiệp  lực  chuyển  đổi  thành 

nguyện lực, thì người này là chuyển phàm thành thánh, người 

này với chư Phật Bồ Tát thừa nguyện tái lai không hai không 

khác, đây chính là tu Bồ Tát đạo mà chúng ta thường nói, tu 

đạo thành Phật. 

Có  thể  nói  đạo  thành  Phật  quá  khó,  chúng  ta  nghiệp 

chướng sâu nặng, chúng ta không có năng lực để học. Quan 

niệm này, Phật nói rất rõ ràng ở trong Kinh Vô Lượng Thọ là 

“Biên địa nghi thành”. Tại sao bị sanh đến biên địa vậy? Có 

hai nguyên nhân. Một là có hoài nghi đối với trí tuệ viên mãn 

vạn đức vạn năng của Phật. Hai là thiếu tín tâm đối với bản 

thân.  Nhưng nếu  rất cố gắng nỗ lực niệm  Phật,  cầu nguyện 

vãng  sanh  thì  họ  vẫn  được  sanh  Tịnh  Độ,  nhưng  sanh  vào 

biên địa. Phật đến thế gian này giúp chúng ta điều gì, chúng 

ta phải hiểu rõ, chính là giúp chúng ta chuyển đổi từ nghiệp 

lực thành nguyện lực, chỉ là một việc như vậy. Cách chuyển 

như thế nào? Lý luận của chuyển đổi, trong tất cả Kinh luận 

đều  nói  rất  nhiều,  rất  nhiều.  Bạn  chuyển  được  bao  nhiêu, 

442 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chuyển được đến trình độ như thế nào, đó là do công phu của 

chính bạn. Bản thân bạn thật sự y giáo phụng hành, nghiêm 

túc  nỗ  lực  sửa  đổi  tập  khí,  từ  bỏ  phiền  não,  y  giáo  phụng 

hành, bạn chắc chắn chuyển lại được. 

“Phật  thị  môn  trung,  hữu  cầu  tất  ứng”.  Khi  tôi  mới  học 

Phật, vừa vào cửa Phật, Đại Sư Chương Gia liền đem những 

đạo lý này dạy cho tôi. Những người này không phải người 

phàm, đối với người bình thường vừa tiếp xúc liền biết ngay. 

Không những Đại Sư Chương Gia, về sau Cam Châu cũng đã 

nói với tôi (Cam Châu là học trò của Đại Sư Chương Gia). 

Họ ở sau lưng tôi cũng phê bình tôi, vào thời đó tôi chưa xuất 

gia, họ đều nói theo tên của tôi: “Anh họ Từ nọ là người rất 

thông minh, đáng tiếc không có phước báo, lại đoản mạng”. 

Đây  là  sự  thật,  không  hề  giả  dối.  Không  có  phước,  chuyển 

đổi thành có phước; không có thọ mạng, chuyển đổi thành có 

thọ mạng. Chuyển thế nào vậy? Đoạn ác tu thiện. Lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam nói rõ ràng hơn, thấu triệt hơn, thầy đứng giữa 

bạn học chúng tôi, nhìn thấy người diện mạo rất kém, chúng 

ta  thông  thường  gọi  là  tướng  đoản  mạng,  tướng  không  có 

phước  báo,  thầy  khuyên  họ  học  giảng  Kinh.  Lão  sư  Lý  nói 

cho  chúng  tôi  biết,  công  đức  của  giảng  Kinh  là  lớn  nhất, 

chuyển nghiệp lực nhanh nhất. Chúng tôi sau này đã hiểu rõ 

tại sao. Vì giảng Kinh là thay Phật thuyết pháp. Phật không 

còn ở thế gian này, người nào thuyết pháp vậy? Những người 

phát  tâm  thay  Phật  thuyết  pháp.  Những  người  thay  Phật 

thuyết  pháp  này  được  trí  tuệ  của  Phật,  được  thọ  mạng  của 

Phật. Phật vô lượng thọ, phước báo của Phật quá lớn. Đây là 

đem nghiệp lực của mình hoàn toàn chuyển đổi rồi. “Tương 

thử thâm tâm phụng trần sát, thị tắc danh vi báo Phật ân”. 

Chúng tôi có phải mong cầu thọ mạng hay không? Không 

mong cầu. Thọ mạng dài ngắn không bận tâm.  Trường thọ, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

443 

đoản  thọ  là  một  không  phải  hai,  vấn  đề  là  ở  trong  một  đời 

này phải có được thành tựu. Thành tựu gì vậy? Dứt sanh tử, 

xuất  tam  giới  là  thành  tựu.  Có  thể  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  gần 

gũi Phật A Di Đà, đây là thành tựu đứng hàng đầu, tất cả chư 

Phật đều tán thán. Chúng ta làm sao đạt được? Quên mình vì 

người,  vì  Phật  pháp,  vì  chúng  sanh.  Ta  không  biết  nói,  chỉ 

cần phát tâm thì tam bảo sẽ gia trì. Tôi thường hay nói và đã 

nói rất nhiều năm, đem thân thể này cho Phật Bồ Tát mượn 

dùng. Tôi chịu cho mượn, còn các bạn không chịu cho mượn. 

Lên bục giảng không phải tôi nói, mà là chư Phật Bồ Tát nói. 

Tôi  đem  thân  thể  này  hiến  dâng  cho  Phật  Bồ  Tát,  cho  các 

Ngài  mượn  dùng.  Chúng  ta  nên  phát  tâm  nguyện  này,  phải 

hiểu được đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật này. Đối với 

bản  thân  xả  cho  thật  sạch  sẽ,  hồi  phục  tâm  thanh  tịnh,  hồi 

phục đến thanh tịnh tịch diệt. Càng thanh tịnh, càng tịch diệt 

thì sức mạnh gia trì của chư Phật Bồ Tát càng rõ rệt, càng thù 

thắng.  Nếu  như  trong  tâm  chúng  ta  có  nghi  hoặc,  có  vọng 

tưởng,  có  phân  biệt,  lại  cộng  thêm  chấp  trước,  thì  Phật  Bồ 

Tát muốn gia trì cũng vô phương, không gia trì được, đạo lý 

này nhất định phải biết. 

Được thân người, nghe Phật pháp là thù thắng không gì 

bằng,  hãy  lợi  dụng  thời  gian  ngắn  ngủi  này  vĩnh  viễn  thoát 

luân hồi. Chúng ta thử nghĩ, chư Phật Bồ Tát vì nguyện lực 

gì, tâm nguyện của các Ngài là gì? Một mảy may ý nghĩ tự tư 

tự lợi cũng không có. Nguyện lực của Phật Bồ Tát là rộng độ 

chúng sanh, hy vọng mỗi một chúng sanh nhanh chóng thành 

Phật.  Hoàn  toàn  không  hy  vọng  bạn  đến  bao  nhiêu  kiếp  về 

sau hãy thành Phật, vậy thì đâu phải từ bi? Phật là dạy chúng 

ta lập tức liền thành Phật. Chúng ta có thể lập tức thành Phật 

hay  không?  Đáp  án  là  chắc  chắn.  Tại  sao  bạn  không  thể 

thành Phật vậy? Vì không tin! Không tin năng lực của Phật, 

444 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không tin mình có thể thành Phật. Hơi bị cảnh giới bên ngoài 

cám dỗ liền lập tức đọa lạc, lập tức thối tâm, đổi tâm rồi, vậy 

mới chiêu cảm đến luân hồi nhiều kiếp. 

Tại sao người trên thế gian ngày nay dễ dàng đổi tâm, dễ 

dàng đọa lạc như vậy? Vì đã mất đi nền giáo dục thánh hiền. 

Tại sao người thời xưa có thể gìn giữ được? Vì từ nhỏ được 

tiếp nhận nền giáo dục luân lý đạo đức. Công năng của giáo 

dục  luân  lý  đạo  đức  là  ngăn  ngừa  chúng  ta  đọa  lạc,  giúp 

chúng ta thăng hoa. Một trăm năm gần đây nhất, đại chúng 

xã hội lơ là rồi, tất cả hướng về danh lợi, tôn sùng tranh danh 

đoạt lợi, cho rằng đạo nghĩa là những thứ của xã hội cũ, xã 

hội  ngày  nay  không  cần  nữa.  Ngũ  luân  bát  đức,  trung  hiếu 

nhân ái hiện nay không cần nữa, đã đem bỏ vào trong sọt rác 

hết. Người hiện nay cần gì vậy? Họ cần danh, cần lợi. Trong 

mắt của người hiện đại buông thả dục vọng, tranh lợi. Người 

trên toàn thế giới đều bạt mạng tranh lợi. Chúng ta nhìn thấy 

thì  nên  nhanh  chóng  tránh  xa.  Lời  cổ  nhân  nói  có  đạo  lý: 

“Nguy bang bất cư, loạn bang bất nhập”. Hiện nay địa cầu 

này  đã  nguy  và  loạn,  người  thông  minh  phải  nhanh  chóng 

nghĩ  cách di  dân.  Di  dân đến  nơi nào vậy?  Di  dân đến  Thế 

giới Cực Lạc. Chúng ta sống ở thế gian này không mảy may 

lưu  luyến,  lúc  nào  cũng  muốn  đi,  lúc  nào  cũng  có  thể  đi 

được. Cái thân này còn ở tại thế gian, vẫn chưa đi là tại sao 

vậy? Vì vẫn còn mấy người có duyên. Sao gọi là có duyên? 

Đối với Phật pháp có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, đây là 

có duyên. Chúng ta giúp đỡ những người có duyên này cùng 

nhau đến thế giới Cực Lạc. 

Trong Kinh luận thường nói: “Phật không thể độ người 

không có duyên”. Quí vị phải hiểu rằng, “có duyên” chính là 

người  Trung  Quốc  nói  hiếu  học,  hiếu  học  chính  là  “có 

duyên”.  Trong  Kinh  luận  thường  nói:  “Thọ  trì  đọc  tụng,  vì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

445 

người diễn nói”, người này là có duyên. Nếu như thọ trì đọc 

tụng nhưng không vì người diễn nói thì đây là Tiểu thừa. Vì 

người  diễn  nói,  chịu  giúp  đỡ  người  khác,  đây  là  Đại  thừa. 

Nhưng quí vị nên biết, nếu như không có bốn chữ phía dưới 

này, có thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc hay không? Không 

thể! Tại sao vậy? Họ là Tiểu thừa, Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc chủng Tiểu thừa không sanh. Chúng ta cũng nhìn thấy, 

có một số cụ ông, cụ bà niệm Phật vãng sanh tướng lành hy 

hữu, họ không có vì người diễn nói, sao họ có thể vãng sanh 

vậy? Chúng ta phải hiểu rằng, họ không có duyên “vì người 

diễn nói”, hay nói cách khác, họ không đủ điều kiện này chứ 

không  phải  họ  không  có  tâm  nguyện.  Họ  có  tâm  nguyện, 

nhưng họ không có điều kiện này, họ vẫn có thể vãng sanh. 

Có  điều  kiện  mà  không  có  tâm  nguyện  này  thì  không  thể 

vãng sanh. 

Mỗi một người vãng sanh đều là tâm Đại thừa, đều là tâm 

đại  Bồ  Đề.  Người  có  tâm  đại  Bồ  Đề  thì  niệm  niệm  muốn 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. Tuy không thể giảng Kinh thuyết 

pháp  cho  mọi  người,  nhưng  khi  gặp  người  đều  khuyên  họ 

niệm  A  Di  Đà  Phật, vậy  là được  rồi.  Không  được  phép nói 

khi gặp người không thèm quan tâm, bản thân ta niệm A Di 

Đà Phật, ta mặc kệ họ, ta đến Thế giới Cực Lạc, cứ mặc họ 

đọa  lạc  thì  người  này  không  thể  vãng  sanh.  Gặp  người  đều 

khuyên niệm A Di Đà Phật, người này chính là Bồ Tát. Có 

thể đem đạo lý, phương pháp niệm Phật giảng rõ ràng, giảng 

minh bạch thì càng tốt, càng thù thắng hơn. Cho nên, tâm Bồ 

Đề không thể không phát. Giúp đỡ người khác gọi là tâm Bồ 

Đề. Tấm gương tốt không thể không làm, người khác không 

chịu làm nhưng ta phải làm, quyết không thể vì bản thân. 

Trong “Lễ ký- Khúc lễ”, Nho gia dạy chúng ta: “An an 

nhi  năng  thiên”.  Đây  là  gì  vậy?  Bạn  có  phước  báo.  Thân 

446 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bạn an, tâm cũng an, bạn có thể sống những ngày tháng rất 

thoải  mái,  rất  tự  tại.  Thấy  người  khác  có  đau  khổ,  ta  liền 

phải từ bỏ chỗ an cư của mình mà bôn ba vì người khổ nạn. 

Không thể nói, hoàn cảnh đời sống này của bản thân ta vô 

cùng  an  nhàn,  tại  sao  ta  phải  từ  bỏ,  tại  sao  ta  phải  sống 

những  ngày  tháng  khổ  sở  này?  Sống  những  ngày  khổ  sở 

này,  người  ta  nghe  ta  dạy  thì  còn  tốt,  nếu  không  nghe  dạy 

thì  ta  chẳng  phải  bị  thiệt  thòi  sao?  Người  ta  nghe  thì  phải 

dạy,  không  nghe  cũng  phải  dạy,  khổ  cực  như  thế  nào,  dày 

vò như thế nào cũng phải chịu, quên mình vì người. Chúng 

ta  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Đây  là  xả  ly  tham  dục, 

cũng chính là xả bỏ sự an lạc của mình. 

• Loại  tự  tại  thứ  nhất:  “Tam  nghiệp  tự  tại,  chư  căn 



cụ túc cố” 

Trong năm loại tự tại, loại thứ nhất là “tam nghiệp tự tại”. 


“Tam nghiệp” là thân, ngữ, ý. Thân không bệnh, thân tự tại, 

khẩu nghiệp thanh tịnh, ý nghiệp tràn đầy trí tuệ, không sinh 

phiền não, đây là tam nghiệp tự tại. “Các căn đầy đủ” là thân 

thể  khỏe  mạnh,  không  bị  khiếm  khuyết.  Đây  là  phước  báo 

đứng hàng đầu, nhà Phật gọi là “thanh phước”, chính là tám 

chữ này. 




*************** 

 

Kinh  văn  của  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh  đã  giảng 

đến không tham, không sân, không si. Đây là khai đạo hạt 

nhân của toàn Kinh, rất quan trọng đối với việc tu học của 

chúng ta. 

Có rất nhiều đồng tu từ các nơi đến, bởi vì sáng sớm hôm 

nay chúng ta không giảng Kinh Hoa Nghiêm, bên kia không 

có xe chạy qua. Hôm nay chúng ta tạm dừng giảng Kinh văn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

447 

lại  một  lần,  hy  vọng  họ  đều  có  duyên  đến  nghe.  Nhân  thời 

gian này, chúng tôi cùng mọi người nói qua lớp bồi dưỡng ở 

khóa sau của chúng ta, mà hiện tại đang tích cực trù bị. 

Tuần trước, cư sĩ Lý Văn Hoa đưa cho tôi một danh sách 

có  đầy  đủ  30  vị,  ngay  lúc  đó  tôi  không  nghĩ  đến  Cục  Tôn 

giáo  Quốc  gia  Trung  Quốc  có  thể  phê  chuẩn  văn  kiện  này. 

Văn kiện này là do Đao Thuật Nhân, Hội phó của Phật Hiệp 

Trung Quốc đề xuất đến, cùng hợp tác với chúng ta. Họ đề 

bạt  30  người  học  trò,  đưa  qua  bên  đây  để  bồi  dưỡng.  Như 

vậy, học sinh khóa kế tiếp của chúng ta chí ít có 60 người, tôi 

liền nghĩ đến vấn đề phân phối thời gian cho 60 người này. 

Mỗi một học sinh, mỗi một tuần lễ nhất định phải giảng một 

giờ đồng hồ. Vốn dĩ trong ý tưởng của chúng ta là mở 10 lớp, 

mỗi lớp có một vị học trò đã tốt nghiệp, chúng ta mời họ làm 

trợ giáo, hướng dẫn ba người. Hiện tại nếu như là có 60 học 

trò,  vậy  thì  mỗi  một  lớp  nhỏ  gồm  sáu  học  trò  với  một  trợ 

giáo, bảy người cũng tương đối viên mãn (bảy là con số viên 

mãn). Đây là 10 lớp, thầy trò chúng ta có 70 người, thêm vào 

những nhân viên làm việc ở nơi đây và những người xuất gia 

này của chúng ta. Lý Mộc Nguyên nói với tôi, đạo tràng này 

của chúng ta người xuất gia có thể lên đến 100 người. Đây là 

ở Singapore, bất cứ đạo tràng nào cũng không có được nhiều 

người  xuất  gia  đến  như  vậy,  đích  thực  sẽ  rất  hưng  vượng. 

Như  vậy,  vấn  đề  phân  phối  của  chúng  ta  liền  có  thể  giải 

quyết. Mỗi một lớp có bảy người, mỗi một người giảng một 

ngày  thì  vừa  đủ  một  tuần  lễ sáu  ngày,  sáu học  trò  đều luân 

phiên giảng. Chúng ta vẫn để trợ giáo giảng ở giảng tòa lớn 

của Cư Sĩ Lâm, còn các học trò thảy đều giảng ở giảng tòa 

nhỏ,  chính  là  ở  nơi  lớp  chính  mình  lập  giảng  tòa  nhỏ.  Một 

người giảng, sáu người phê bình, giúp đỡ họ cải tiến, vậy thì 

đủ rồi. 

448 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Ngày trước ở Đài Trung, tôi cùng học giáo với lão cư sĩ 

Lý  Bỉnh  Nam.  Tôi  ở  Đài  Trung  10  năm,  cũng  có  lớp  nhỏ. 

Lớp nhỏ đó của tôi gồm bảy người, bảy người bạn học, một 

bạn học giảng, sáu người kia phê bình. Bảy người này đều là 

học  giảng  Kinh,  cho  nên  những  qui  củ  đối  với  việc  giảng 

Kinh đều hiểu, trải qua phê bình của các bạn để cải tiến, sau 

đó lên giảng tòa lớn đối diện với đại chúng thì có thể giảm ít 

lỗi lầm.  Tôi  ở  Đài  Trung  nhiều  năm  như vậy  học  tập  giảng 

Kinh, lão sư Lý chưa từng phê bình đối với tôi. Dường như 

những gì tôi giảng, lão sư Ngài chỉ nghe qua một lần, ngay 

trong  10  năm  chỉ  nghe  qua  một  lần.  Ngài  đều  không  nghe 

chúng  tôi  giảng,  thế  nhưng  những  gì  chúng  tôi  giảng,  Ngài 

đều biết. Chúng ta không cách gì giấu được lão sư, Ngài đều 

rõ  ràng,  thực  tế  nghe  tôi  giảng  Kinh  ở  giảng  đường  chỉ  có 

nghe qua một lần. Cho nên việc này nhất định phải rất chăm 

chỉ, phải nỗ lực. 

Chúng  ta  biết  Phật  pháp  thù  thắng  không  gì  bằng,  cho 

nên gọi là "bảo", là "pháp bảo". Pháp bảo ở thế gian này nếu 

không  có  người  lưu  thông  thì  sẽ  chìm  mà  không  thể  nổi. 

Người  xưa  thường  nói:  "Nhân  năng  hoằng  đạo,  phi  đạo 

hoằng nhân". Sự hưng suy của Phật pháp chỉ xem ở thời đại 

này có người hoằng dương Phật pháp hay không. Trong điển 

tích đều có nói, không có người hoằng pháp cũng không ích 

gì,  nhất  định  phải  có  người  hoằng  pháp,  cho  nên  phải  chân 

thật phát đại tâm "xả  mình vì người". Cái "xả mình" này là 

hy sinh hưởng thụ vật chất năm dục sáu trần, danh vọng lợi 

dưỡng của chính mình, cái này phải chân thật có thể buông 

xả. Nếu như tham muốn hưởng thụ thế tục, không thể buông 

xả  thì  Phật pháp  có  ở  ngay  trước  mặt  bạn,  bạn  cũng không 

thể  thâm  nhập  vào  được.  Có  thể  xả  mình  vì  người,  cái  tâm 

này chính là tâm Bồ Đề chân thật, đồng tâm đồng nguyện với 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

449 

chư  Phật  Như  Lai,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Không  nên  sợ  chính 

mình không có năng lực. Thành thật mà nói, chúng ta không 

có năng lực, thế nhưng, nếu chúng ta phát tâm chân thành thì 

sẽ  có  cảm  ứng,  chúng  ta  nương  vào  sự  gia  trì  của  Phật  Bồ 

Tát. Không có Phật Bồ Tát gia trì, chúng ta ở trong Kinh điển 

một  câu,  một  chữ  cũng  không  nói  ra  được.  Kinh  bạn  giảng 

được  tốt,  bạn  giảng  được  thâm  nhập,  bạn  giảng  được khiến 

thính chúng pháp hỷ sung mãn là toàn nương vào tâm chân 

thành của bạn mà cảm ứng. 

Chúng  ta  mỗi  một  người  cùng  nhau  học  tập,  thành  tích 

học tập không giống nhau. Cái không giống nhau này tuyệt 

đối  không  phải  thông  minh  trí  tuệ.  Có  một  số  người  không 

thông  minh  trí  tuệ  nhưng  trái  lại  thành  tích  tốt,  còn  người 

thông  minh  trí  tuệ  thì  bị  đào  thải  mất.  Do  đây  có  thể  biết, 

thành tích học tập không liên quan với thông minh trí tuệ, mà 

liên  quan  với  tâm  chân  thành.  Bạn  có  mấy  phần  tâm  chân 

thành,  bạn  được  Phật  Bồ  Tát  gia  trì  đẳng  cấp  không  như 

nhau. Chân thành đến tột đỉnh bạn liền đạt được gia trì viên 

mãn.  Chân  thành  không  viên  mãn,  chính  là  ở  trong  Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh,  Phật  đã  nói  bạn  tu  thiện  không  tệ 

nhưng ở trong thiện xen tạp bất thiện, khác biệt chính ngay 

chỗ này. Cái gì gọi "bất thiện"? Tự tư tự lợi là bất thiện, danh 

vọng lợi dưỡng là bất thiện, “tham-sân-si-mạn” là bất thiện. 

Bất thiện không thể xen tạp, những thứ này là bất thiện căn 

bản,  cần  phải  bạt trừ.  Ngoài  ra  còn  có  bất  thiện cành ngọn. 

Bất thiện cành ngọn là thường thức của bạn không đủ. Hoằng 

pháp lợi sanh không phải là việc dễ dàng. 

Lúc  chúng  tôi  tiếp  nhận  giáo  huấn,  lão  sư  thường  hay 

dặn bảo, phải thông thế xuất thế gian pháp thì nói pháp mới 

có thể khế cơ, khế lý. Thông Phật pháp thì khế lý, thông thế 

gian  pháp  thì  khế  cơ.  Cho  nên  học  Phật  không  dễ  dàng, 

450 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hoằng pháp thì càng khó, phải thông đạt tất cả pháp thế xuất 

thế gian thì sự việc này mới có thể làm đến được. Chúng ta 

phải hiểu, thế gian pháp không ngoài thế gian thường tình, 

điều này phải có thường thức phong phú, phải ở ngay trong 

đời sống tiếp nhận giáo huấn, ngày ngày có thể thay đổi tự 

làm mới. 

Chúng  ta  thường  thấy  người  thế  gian  khởi  tâm  động 

niệm,  lời  nói  việc  làm  bất  thiện  quá  nhiều,  do  đó  chúng  ta 

phải giúp đỡ họ cải chính những điều bất thiện này. Phật giáo 

chúng ta có phương tiện khéo léo. Chúng ta không có thiện 

xảo,  không  có  phương  tiện,  đẩy  qua  đẩy  lại  làm  cho  người 

sanh phản cảm, dường như bạn đều là đúng, họ đều là không 

đúng,  vì vậy  họ  bài trừ  bạn,  không  tiếp  nhận  bạn.  Hảo  tâm 

của bạn ở ngay trong mắt người khác là ác ý, đây gọi là gì? 

Không khế cơ. Cho nên Bồ Tát độ chúng sanh, khế cơ xếp ở 

điều thứ nhất. 

Khi tôi tiếp xúc với các lãnh tụ tôn giáo khác, tôi nói với 

họ  một  sự  việc,  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc  từ  thời 

triều  Hán, thời  kỳ  thịnh nhất, thời  kỳ  hoàng  kim  là  vào đời 

Đường. Trung Quốc cùng Tây Vực giao thông rất là tấp nập, 

mọi  người biết được  con đường tơ lụa. Vào  lúc này,  Ki-Tô 

giáo, Thiên Chúa giáo truyền đến Trung Quốc, X-Lam giáo, 

Ấn  Độ  giáo  cũng  truyền  đến  Trung  Quốc.  Không  thể  nói 

không  sớm,  thế  nhưng  rất  nhiều  tôn  giáo  truyền  đến  Trung 

Quốc  đều  không  thể  so  với  Phật  giáo.  Phật  giáo  phát  triển 

nhanh, khiến cho người  Trung  Quốc hoan hỷ  tiếp nhận đến 

như vậy, vì duyên cớ gì? Phật pháp hiểu được khế cơ, cũng 

chính  là  chúng  ta thường nói,  Phật pháp hiểu được  bổn thổ 

hóa cùng hiện đại hóa. Những vị cao tăng Ấn Độ đến Trung 

Quốc mặc y phục Trung Quốc, họ không mặc phục trang của 

Ấn Độ mà mặc áo tràng Trung Quốc, cùng hòa chung với đời 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

451 

sống người Trung Quốc. Kiến trúc đạo tràng xây dựng kiểu 

dáng Trung Quốc, do đó người Trung Quốc xem ra rất hoan 

hỷ. Hình thức xây dựng của các tôn giáo khác nhất định phải 

là loại hình thức giáo đường của phương tây, vừa nhìn là biết 

văn hóa nước ngoài, không dễ gì bước vào. Mặc phục trang 

là phục trang của người nước ngoài, vừa nhìn là người nước 

ngoài,  do  vậy  khi  hoằng  dương  tiếp  dẫn  chúng  sanh  không 

thể bằng Phật giáo. 

Tinh thần của Phật giáo, chúng ta đều đọc qua trong Kinh 

điển rồi, Phật có hình tướng hay không? Không có, đều là tùy 

loại hóa thân. Việc này là cực kỳ vi diệu, bạn ưa thích tướng 

gì thì Ngài hiện ra tướng đó, không có tướng nhất định, cũng 

không có pháp nhất định, tùy cơ nói pháp. Bạn thấy tùy loại 

hóa thân, tùy cơ nói pháp, các Ngài thật linh động hoạt bát, 

như  vậy  Phật  pháp  mới  có  thể  chân  thật  cắm  rễ,  nảy  mầm, 

khai hoa, kết quả ở Trung Quốc thù thắng không gì bằng, cho 

nên chúng ta phải xem trọng khế cơ. 

Phật pháp giáo hóa chúng sanh rất có lòng nhẫn nại. Hiện 

tại  chúng  ta  xem  thấy,  có  rất  nhiều  đạo  tràng  nhà  Phật  làm 

không được đúng pháp, họ đến tìm bạn, thỉnh giáo với bạn, 

xin bạn chỉ giáo. Xin bạn chỉ giáo, bạn còn phải xem cho rõ 

ràng là thật hay là giả, có lúc là lời khách sáo, không phải là 

thật. Tôi lúc đầu đã gặp qua, cho nên ở nơi đây hấp thụ rất 

nhiều giáo huấn, học khác đi. Năm đầu tôi giảng Kinh, tuổi 

trẻ  mà,  có  một  số  pháp  sư  giảng  Kinh  xuống  thỉnh  giáo: 

"Pháp sư Tịnh Không à! Xin Ngài chỉ giáo cho ạ". Họ giảng 

có chỗ không được tốt, tôi liền muốn nói ra, vừa nhìn, tôi vừa 

mới mở miệng, vẻ mặt của họ liền thay đổi, tôi liền nói: "À, 

tốt!  tốt!  Thầy  giảng  được  rất  hay,  rất  tốt".  Tôi  không  nói 

nữa, vì sao vậy? Lời khách sáo thôi, không phải là thật. "Xin 

Ngài  chỉ  giáo phê bình  cho"  chính là  mời bạn nói thêm  vài 

452 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lời tâng bốc họ lên, là cái ý này, bạn đừng cho đó là thật. Nếu 

bạn  phê  bình  thật,  sắc  mặt  họ  liền  lập  tức  dài  ra.  Cho  nên, 

chúng  ta  phải  quán  sát,  khi  người  ta  nói:  "Mời  pháp  sư  chỉ 

giáo", xem thử họ là thật tâm hay là lời khách sáo. Người ta 

nói lời khách sáo, bạn nghĩ đó là lời thật, bạn vừa phê bình 

thì  liền  tạo  thành  oan  gia  đối  đầu,  ngay  trong  kinh  nghiệm 

chúng ta học qua được rất nhiều. 

Phật  dạy  Bồ  Tát  sáu  phép  Ba  La  Mật,  trong  đó  nhẫn 

nhục là quan trọng nhất. Nhẫn nhục chính là có lòng nhẫn 

nại, việc tốt cũng không phải là dễ dàng thành tựu, làm gì 

có  được  phước  báo  lớn  như  vậy?  Chúng  ta  thường  hay 

nghe cổ đức nói: "Việc tốt nhiều dày vò", dày vò là chướng 

ngại.  Khi  bạn  muốn  làm  một  việc  tốt,  chướng  ngại  đến 

trùng  trùng,  bạn  phải  dùng  trí  tuệ  để  ứng  phó  những 

chướng  ngại  này.  Con  đường  này  đi  không  thông  thì  vẫn 

còn con đường kia, con đường kia không thông thì vẫn còn 

con đường nọ, luôn sẽ có con đường đi được thông, không 

thể  nói  không  có  đường  để  đi.  Chướng  ngại  là  nhất  định 

không thể tránh khỏi, nhưng phải biết được cách né tránh, 

phải  biết  chờ  đợi  thời  tiết  nhân  duyên.  Ở  ngay  trong 

chướng ngại học tập thành tựu hậu đắc trí của chính mình, 

sau  đó  chúng  ta  mới  ở  trong  tất  cả  cảnh  giới,  thuận  cảnh, 

nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên  liền  có  năng  lực  ứng 

biến khéo léo, nhà Phật thường nói "phương tiện khéo léo", 

chúng  ta  liền có  năng  lực này.  Do đó,  thuận  cảnh, nghịch 

cảnh, thiện duyên, ác duyên, cái "duyên" này là hoàn cảnh 

nhân sự. Hoàn cảnh nhân sự tốt hay hoàn cảnh nhân sự xấu 

đối với chúng ta đều là nơi chốn học tập, chỉ cần bạn chịu 

dụng  tâm  học  tập,  không  thể  không  khai  trí  tuệ.  Người 

thiện là thiện tri thức của ta, người ác cũng là thiện tri thức 

của ta, sau đó bạn mới có thể thể hội đến được, mới có thể 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

453 

tường tận chư Phật Bồ Tát vĩnh viễn sống ở trong thế giới 

cảm ân. Không chỉ tất cả nhân sự là lão sư, mà tất cả vạn 

vật  cũng  là  lão  sư.  Thế  gian  này,  hiện  tại  chúng  ta  gọi  là 

động vật, thực vật, khoáng vật, hiện tượng tự nhiên, từng li 

từng  tí  đều  đang  khai  phát  trí  tuệ  Bát  Nhã  của  chúng  ta. 

Chỉ cần chính mình xả bỏ tham-sân-si-mạn, xả bỏ tự tư tự 

lợi, xả bỏ thành kiến, học tập khiêm  tốn, thì thành tựu vô 

thượng  Bồ  Đề  không  cần  phải  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Trên 

Kinh  Phật  nói  tu  hành  chứng  quả  phải  thời  gian  dài  như 

vậy,  gian  nan  như  vậy,  nguyên  nhân  là  gì?  Chúng  sanh 

không khéo học, không biết học, cho nên mới cần thời gian 

dài như vậy. Nếu như biết học thì không cần thời gian dài 

đến như vậy. Biết học, tiền phương tiện chính là điều kiện 

thứ nhất phải hiếu học, ưa thích học, chịu học, sau đó ở nơi 

lão sư,  ở nơi thiện tri thức, bạn sẽ có được rất nhiều giáo 

huấn  quý  báo,  bạn  liền  sẽ  học  được,  như  vậy  mới  có  thể 

thành tựu. Cho nên, lớp bồi dưỡng của chúng ta khóa này 

có nhiều đồng tu như vậy cùng nhau học tập, đây là nhân 

duyên  hy  hữu,  chân  thật  là  trên  kệ  khai  Kinh  nói  "trăm 

ngàn  muôn  kiếp  nan  tao  ngộ".  Chúng  ta  nhất  định  trân 

trọng  nhân  duyên  này,  toàn  lực  dụng  công,  cố  gắng  học 

tập,  thời gian ngắn sẽ thành  tựu thù thắng không  gì bằng. 

Thời  gian  học  tập  lần  này  là  sáu  tháng.  Sáu  tháng  không 

dài,  cơ  duyên  đích  thực  là  rất  khó  được,  rất  hy  hữu,  hy 

vọng các đồng tu chân thật học tập, nhất định phải nắm lấy. 

Gần đây, tôi khắc mấy cái ấn chương nhỏ, ấn chương nhỏ 

này chỉ có một chữ "Thông", tặng cho không ít các bạn đồng 

tu. Chúng ta nghĩ từ cá nhân cho đến đại vũ trụ, ngay trong 

đây sản sanh ra chướng ngại đều là do không thông. Thông 

thì có thể giải quyết vấn đề, ở cá nhân thì thân thể của chúng 

ta khỏe mạnh. Tại vì sao thân thể không khỏe mạnh? Chính 

454 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

là vì khí huyết của chúng ta không thông, cho nên chúng ta 

mới có thể bị bệnh. Chúng ta xem, phương pháp trị bệnh của 

người  xưa  là  dùng  châm  cứu,  dùng  xoa  bóp,  loại  phương 

pháp này ở vào thời xưa rất phổ biến, không cần phải uống 

thuốc. Thầy thuốc cao minh, biết được bạn có chỗ nào sanh 

ra trở ngại, chỉ cần đem trở ngại này bài trừ, khiến máu huyết 

lưu thông, bạn liền hồi phục khỏe mạnh. Uống thuốc chỉ là 

phương  pháp  bất  đắc  dĩ.  Thực  tế  chúng  ta  xem  thấy  trong 

Phật  Kinh,  trong  Phật  Kinh  nói  đến  "niệm  chú",  đích  thực 

đây là phương pháp rất cao minh. Khi bị bệnh, Phật dạy bạn 

niệm  chú,  chú  vừa  niệm  thì  bệnh  liền  khỏi.  Chúng  ta  cảm 

thấy việc này rất thần kỳ, thần kỳ không ngờ, kỳ thật phương 

pháp này rất là khoa học, nó là dùng âm nhạc để chấn động, 

làm  cho  bộ  phận  không  thông  này  của  bạn  được  đả  thông. 

Trong Phật Kinh có rất nhiều chú ngữ dùng để trị bệnh, hiện 

tại  chúng  ta  niệm  không  linh,  tại  vì  sao  không  linh?  Vì  âm 

niệm  không  chính  xác,  cho  nên  việc  này  nhất  định  phải  có 

truyền thừa, phải khẩu truyền. Âm không chính xác thì không 

đạt được hiệu quả. Ngoài ra âm lượng cần phải có lớn nhỏ, 

phải  là  lời  rất  chuẩn  xác,  thì  nó  sẽ  chấn  động  một  bộ  phận 

nào  đó  trong  nội  tạng  thân  thể  bạn.  Phương  pháp  này  của 

Phật còn cao minh hơn so với châm cứu Trung Quốc. Châm 

cứu  còn  phải  dùng  kim,  còn  phải  dùng  tay  để  xoa  bóp, 

phương  pháp  của  Phật  không  cần  thiết  như  vậy,  dùng  âm 

thanh để chấn động. Phương pháp rất cao minh, rất đáng tiếc 

là văn tự chú ngữ này ghi chép còn ở trong Đại Tạng Kinh 

nhưng không có người biết đọc, bị thất truyền, thế nhưng nó 

nói  với  chúng  ta  một  chân  lý,  chân  lý  này  chính  là  phải 

"quán thông" mới được. 

Chướng ngại giữa người và người cũng là do ít qua lại 

với nhau, ít giao lưu với nhau, thế là sanh ra hiểu lầm. Do 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

455 

hiểu lầm mà khởi lên nghi ngại, như vậy mới tạo thành bất 

hòa, tạo thành đối địch, phát triển trở thành cạnh tranh, đấu 

tranh.  Truy  cứu  nguyên  nhân  ban  đầu  là  do  không  thông, 

cho nên người với người phải câu thông với nhau mật thiết. 

Tại  vì  sao  bạn  bè  cả  đời  chơi  với  nhau  tốt  như  vậy?  Vì 

thường hay qua lại, khi có thời gian liền thăm hỏi lẫn nhau, 

nói  chuyện,  nói  đến  mọi  chuyện  thì  thông  suốt,  liền  biến 

thành bạn tốt. Oan gia đối đầu, tại vì sao oan kết càng kết 

càng sâu? Không qua lại, không qua lại thì dò xét lẫn nhau, 

càng  dò  xét  càng  sai.  Đây  là  nói  rõ  người  với  người  phải 

câu thông, giữa gia đình với gia đình phải câu thông. Hiện 

tại  chúng  ta  có  kém  khuyết,  giữa  người  với  người  có  sự 

ngăn  cách, giữa  nhà  với nhà, đôi bên hàng xóm  không hề 

qua lại, vậy thì làm sao được? 

Trong  xã  hội  cũ  Trung  Quốc,  hàng  xóm  đích  thực  làm 

đến  được quan  tâm  lẫn nhau, ngày  vui ngày  tết  thường hay 

có. Hôm nay nhà người già hay trẻ nhỏ mừng sinh nhật đều 

tụ hợp hàng xóm lại cùng nhau vui mừng. Ngày trước ở nông 

thôn, trong một thôn trang mọi người thường hay tụ hợp đại 

khái một tuần lễ luôn sẽ có một đến hai lần, cho nên một thôn 

trang liền biến thành như một đại gia đình, đôi bên quan tâm 

lẫn nhau. Trẻ nhỏ có làm việc gì sai, gia đình hàng xóm kia 

nhìn thấy đều sẽ đến nhắc nhở, xem như con cháu của chính 

mình mà dạy bảo. Bất cứ người già của nhà nào, khi chúng ta 

đi trên đường gặp được đều sẽ giúp đỡ họ, đều sẽ phò trì họ, 

tình làng nghĩa xóm rất nồng. Hiện tại không xem thấy, hiện 

tại  ở đô thị đều là nhà  cao  tầng, nhà  bên  cạnh ở  mấy  mươi 

năm cũng không biết được người đó là họ gì, chưa từng chào 

hỏi lẫn nhau. Tình người hiện tại thật là tan nhạt! 

Để giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, người ta nói 

chỉ có học thuyết của nhà Nho Trung Quốc cùng Phật pháp 

456 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đại thừa. Trong đây có một phương thức rất là quan trọng, 

đó  chính  là  "thông".  Nhà  Nho  nói  thông,  Phật  cũng  nói 

thông.  Giữa  chủng  tộc  với  chủng  tộc  phải  tương  thông. 

Hiện tại giao thông thuận tiện, tin tức phát triển, chúng ta 

đối với bạn bè ở phương xa phải biết lợi dụng phương tiện 

khoa  học  kỹ  thuật  cao  để  câu  thông.  Chúng  ta  sáng  sớm 

mỗi  ngày  nửa  giờ  tụ  họp  cùng  mọi  người  câu  thông  trên 

đường truyền. Giữa tộc quần phải câu thông, giữa tôn giáo 

càng  phải  câu  thông,  giữa  quốc  gia  và  quốc  gia,  hy  vọng 

mỗi một người chúng ta khởi tâm động niệm suy nghĩ đến 

là  an  toàn  của  hết  thảy  thế  giới.  Cổ  đức  chúng  ta  đã  nói: 

"Thiên  hạ  hưng  vong,  thất  phu  hữu  trách".  Vào  lúc  đó  là 

chỉ một quốc gia, ngày nay chúng ta phải đem tâm lượng, 

tầm  nhìn  mở  rộng,  sự  hưng  suy  của  quốc  gia,  sự  an  nguy 

của thế giới, mỗi một người chúng ta đều có trách nhiệm. 

Quốc gia vì sao mà suy? Thế giới vì sao không an toàn? Do 

vì không thông. Quốc gia muốn hưng vượng, thế giới muốn 

an  định  hòa  bình,  then  chốt  chính  ngay  một  chữ  "thông", 

đây là mức độ thấp nhất. Chúng ta cần phải có tâm lượng 

này, phải có nhận biết này, chăm chỉ nỗ lực đi làm công tác 

câu thông. 

Ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  hiện  tại  chúng  ta 

cùng với các dân tộc khác nhau, người quốc gia khác nhau, 

cơ  hội  tiếp  xúc  rất  nhiều.  Khi  tiếp  xúc  phải  biết  thỉnh  giáo 

với người khác, hỏi về lịch sử văn hoá của quốc gia họ, hỏi 

về tập quán đời sống của con người họ để tăng thêm tri thức 

của  chúng  ta,  đây  là  học  vấn.  Thánh  nhân  xưa  nay  trong 

ngoài, họ sở dĩ được gọi là thánh nhân là vì họ ưa thích hỏi. 

Sau khi hỏi rồi, chúng ta cũng đem lịch sử văn vật, phong tục 

tập quán của quốc gia mình giới thiệu cho họ để đôi bên hiểu 

nhau. Qua lại như vậy mới chân thật có ý nghĩa, mới có giá 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

457 

trị.  Ngay  trong  lời  nói  không  có  lời  thừa,  đôi  bên  song 

phương đều thêm lớn học vấn, thêm lớn đức hạnh. 

Lấy hiện tiền của chúng ta mà luận, chúng ta thường nói 

Phật  pháp,  Thế  Tôn  ở  trong  Kinh  điển  vô  số  lần  dạy  bảo 

chúng  ta:  "Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói".  "Vì  người 

diễn nói" chính là tác sư tác phạm, "học vi nhân sư, hành vi 

thế  phạm".  "Diễn"  là  biểu  diễn,  chúng  ta  phải  làm  ra  tấm 

gương tốt  cho người  xem.  Người  ta  xem  rồi  mới  sanh khởi 

lòng tin, cho nên trong tất cả Kinh luận Phật đều nói đến y 

chánh trang  nghiêm.  "Trang  nghiêm",  hai  chữ  này  chúng ta 

có hay không? Nếu như không có thì làm sao có thể làm ra 

một người tốt cho người xem? "Trang nghiêm", dùng lời hiện 

tại  mà  nói  là  "chân thiện  mỹ  huệ",  chúng  ta  có hay  không? 

"Chân  thiện  mỹ  huệ"  biểu  hiện  ngay  trong  âm  thanh,  thể 

chất,  dung  mạo.  Vậy  chúng  ta  nghĩ  thử  xem,  ở  ngay  trong 

cuộc sống thường ngày của chúng ta biểu hiện ra là cái gì? 

Chính  mình  không  thể  xem  thấy  chính  mình,  do  đó  ngày 

ngày  phải  soi  gương.  Soi  gương  là  tu  học.  Đây  là  một  loại 

phương thức rất tốt, nhất là dùng cái gương lớn thường hay 

chiếu soi, xem qua nhất cử nhất động của chính mình, xem 

qua nhan sắc thái độ của chính mình, dùng phương pháp này 

để tu sửa lỗi lầm của chính mình. 

Cầu  người  khác  dạy  bạn,  điều  này  khó!  Ai  cũng  không 

dám đắc tội với bạn, ai cũng đều hy vọng làm người tốt, hà 

tất phải làm oan gia đối đầu với người? Không có người dạy 

chúng ta, nhất là ở xã hội ngày nay, người ta ở bên cạnh xem 

chuyện cười, ở sau lưng luận phải quấy. Người có thể nói lỗi 

lầm của chúng ta, chân thật quan tâm, chân thật thương yêu, 

hiện tại không tìm ra. Lúc trước còn có cha mẹ, còn có lão 

sư; hiện tại cha mẹ cũng không dám nói, lão sư càng không 

dám  nói.  Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ  tình  hình  xã  hội 

458 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

hiện  tại.  Làm  thế  nào  tu  dưỡng  phẩm  đức  của  chính  mình, 

tăng thêm học nghiệp của chính mình, bạn không nương vào 

chính mình thì nương vào ai? 

Hiện tại văn minh vật chất phát triển, chúng ta mua một 

cái  tấm  gương  lớn.  Để  làm  gì  vậy?  Để  soi  chính  mình, 

không  phải  soi  người  khác.  Người  biết  tu  hành,  xem  thấy 

người  khác  liền  có  thể  hồi  quang  phản  chiếu,  nghĩ  đến 

chính mình, đây là việc tốt, là chính xác. Người khác có tu 

hành, ta lập tức liền nghĩ ta có hay không; người khác làm 

ác,  ta  nghĩ  xem  ta  có  làm  qua  hay  không,  cho  nên  tất  cả 

người  sự  vật  trong  xã  hội  cũng  là  một  tấm  gương  lớn  để 

chúng ta soi. 

Người biết dùng, thành tựu học vấn đức hạnh của chính 

mình, then chốt chính là biết hay không biết. Giữa người và 

người, cái ấn tượng thứ nhất chính là dung mạo của bạn, thân 

thể của bạn khi gặp mặt bạn, nếu như người học Phật chúng 

ta  thân  thể  không  khỏe  mạnh  thì  không  thể  dạy  xã  hội  đại 

chúng  sanh  khởi  lòng  tin  đối  với  Phật  pháp.  Nhìn  thấy  bạn 

học  Phật  mà  bạn  không  khỏe  mạnh,  họ  liền  nghĩ:  "Phật 

không thể học, học Phật thì ra dáng vẻ như vậy!". Đây là tội 

nghiệp  của  chúng  ta,  chúng  ta  phá  hoại  đi  hình  tượng  của 

Phật. Phật pháp y báo, chánh báo đều trang nghiêm, chúng ta 

học Phật chính là một đại biểu của Phật, một hình tượng của 

Phật. Chúng ta phá hoại hình tượng của Phật, làm hỏng hình 

tượng của Phật, chúng ta tạo vô lượng vô biên tội nghiệp mà 

chính  mình  vẫn  không  hay  biết.  Việc  này  rất  đáng  sợ.  Cho 

nên, trong Kinh luận Phật nói rất nhiều lần về điều thân, điều 

tâm, nhất là trong giới Kinh. Trong Kinh luận phần nhiều là 

dạy  chúng  ta  điều  tâm,  trong  giới  luật  phần  nhiều  là  dạy 

chúng ta điều thân. Thân tâm khang kiện, viễn ly bệnh khổ, 

thì  xã  hội  đại  chúng  mới  cần  đến,  mới  hoan  hỷ.  Cho  nên, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

459 

Phật  pháp  không  xem  thường  hiện  thực,  chúng  ta  phải  có 

dung  nhan  tốt  đẹp  để  tiếp  đãi  đại  chúng,  phải  có  tâm  thái 

khỏe mạnh triển hiện cho người xem, đây chính là tiếp dẫn 

đại chúng rộng lớn. 

Chúng ta đã nói rất nhiều lần rồi, Phật giáo không phải là 

tôn giáo, mà là giáo dục chí thiện viên mãn của Phật Đà, cho 

nên không luận chủng tộc khác nhau, tôn giáo khác nhau đều 

phải nên học Phật, vì sao vậy? Phật pháp là trí tuệ cứu cánh 

viên mãn, mà hư không pháp giới tất cả chúng sanh đều cần 

đến trí tuệ, cần đến trí tuệ chân thật, cần đến trí tuệ viên mãn 

mới có thể trải qua đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Chúng sanh 

sống  ở  thế  gian  khổ  đến  như  vậy,  vì  sao  đời  sống  khổ  đến 

như thế? Vì không có trí tuệ nên sống ở trong phiền não, lo 

buồn, gian nan, đây là điều rất bất hạnh. Phật pháp muốn độ 

chúng sanh, "độ" là ý nghĩa của giúp đỡ, hiệp trợ chúng sanh 

lìa  khổ  được  vui,  đây  không  phải  là  một  khẩu  hiệu  rỗng 

không mà là mục tiêu chân thật. Làm thế nào có thể đem mục 

tiêu  này  thực  tiễn?  Phải  có  giáo  học  trí tuệ  chân  thật.  Thân 

thể  khỏe  mạnh,  các  vị  nhất  định  phải  biết,  phàm  hễ  ham 

muốn  an  lạc  mà  cầu  thân  thể  khỏe  mạnh  thì  khó.  Cho  nên 

chúng ta hay nghĩ, Thế Tôn vì sao dùng bánh xe để làm biểu 

pháp, làm thành tiêu chí của giáo học? Tâm của bánh xe là 

thanh tịnh. Bánh xe là hình tròn, hiện tại mọi người đều học 

qua.  Tâm  của  hình  tròn  có  hay  không?  Tâm  ở  chỗ  nào? 

Không có hình tướng! Cho nên tâm phải rỗng, rỗng thì linh, 

trong tâm không thể có thứ gì. Thân thì phải động, phải hiểu 

được vận động, người thế gian "cường thân chi đạo", làm rất 

nhiều vận động. 

Phật dạy chúng ta, trong tu học dùng bái Phật, dùng lễ lạy 

để điều thân tâm. Mỗi ngày chúng ta có thể lạy Phật ít nhất 

300 lạy. Chúng ta biết, có rất nhiều người một ngày lạy 3.000 

460 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

lạy, họ lạy Phật có thể khai ngộ. Trong "Cảnh Trần Hồi Ức 

Lục",  các vị xem  thấy  pháp  sư  phơi  đèn sáp,  Ngài  chính  là 

nhờ bái Phật mà khai ngộ. Ngài không có đi học nên không 

biết chữ, nhưng sau này có thể làm thơ, có thể làm kệ, có thể 

giảng Kinh nói pháp. Ngài ở chùa A Dục Vương lạy Phật ba 

năm thì khai ngộ. Tâm thành liền thông. Chúng ta không thể 

khai ngộ thì không thông, Ngài dùng phương pháp lạy Phật 

thì đả thông. 

Người trung niên trở lên mỗi ngày chí ít phải lạy 300 lạy, 

lạy  đến  trên  thân  toát  mồ  hôi.  Năm  xưa,  tôi  cùng  Pháp  sư 

Sám  Vân  tại  Bổ  Lý ở  chòi tranh,  mỗi  ngày  tôi  lạy  800 lạy, 

mỗi  ngày  chí  ít  phải  thay  áo  lót  hai  lần,  trên  người  cả  thân 

đều là mồ hôi, điều này có sự giúp đỡ đối với sức khỏe thân 

thể rất tốt. Tôi ở trên núi với Ngài nửa năm, đã lạy mười mấy 

vạn lạy. Mấy năm trước ở Lusanchi, tôi gặp được một vị cư 

sĩ  tại  gia  đã  ngoài  60  tuổi,  sức  khỏe  không  tốt.  Tôi  khuyên 

ông lạy Phật, một ngày ông lạy 100 lạy, sáng sớm lạy 50 lạy, 

buổi tối lạy 50 lạy, không nên gián đoạn. Ông lạy được một 

năm  sức  khỏe  liền  tốt,  vốn  dĩ  xương  cốt  thân  thể  đều  khô 

cứng,  thế  mà  ông  có  thể  ngồi  xếp  bằng,  thế  mới  biết  được 

phương pháp này tốt. Trong phương pháp này có vận động, 

có cường thân, có tu định, tu huệ. 

Người lạy Phật tâm là thanh tịnh, thân là hoạt động, cũng 

giống  như  cái  tướng  của  bánh  xe  vậy,  vòng  tròn  bên  ngoài 

đang  động  nhưng  tâm  bánh  xe  không  động.  Cho  nên,  vận 

động  lạy  Phật  tốt  hơn  các  thứ  vận  động  khác.  Các  thứ  vận 

động khác là tâm của bạn cũng đang động, còn vận động lạy 

Phật  là  tâm  không  động,  đích  thực  là  định  huệ  đều  học. 

Chúng  ta  không  nên  sợ  chảy  mồ  hồi,  chảy  mồ  hôi  là  tốt, 

những thứ dơ bẩn độc tố bên trong chúng ta có thể bài trừ ra, 

sau khi bài trừ ra thì bạn sẽ không bị bệnh. Có rất nhiều thứ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

461 

bệnh đều là độc tố trong cơ thể không thể bài trừ ra, đặc biệt 

là bệnh viêm khớp, bệnh phong hàn, nguyên nhân là gì vậy? 

Là niệu độc, niệu độc không thể bài tiết ra, tích chứa ở trong 

khớp mà sanh bệnh. Phàm hễ bị loại bệnh này gần như đều 

không đổ mồ hôi, rất ít đổ mồ hôi, nhất là chúng ta ở trong 

phòng máy lạnh, nếu ở lâu thì bị nhiễm phong hàn. Cho nên 

nguồn gốc của bệnh chúng ta phải biết, phải làm thế nào để 

loại trừ nó. Không sợ đổ mồ hôi, mỗi ngày thêm mấy lần giặt 

quần áo cũng không hề gì. Thân tâm chúng ta khỏe mạnh là 

hình tượng tốt để cho xã hội đại chúng xem, tiếp dẫn xã hội 

đại chúng, không nên để họ bỏ lỡ cơ hội học Phật, như vậy 

thì tốt. 




***** 

 

• Loại  tự  tại  thứ  hai:  "Tài  vật  tự  tại,  nhất  thiết  oán 



tặc bất đoạt cố" 

Đây là nói lìa tham dục có được loại tự tại thứ hai này. 

Tiền  của,  thông  minh  trí  tuệ,  khỏe  mạnh  sống  lâu  là những 

thứ mà tất cả chúng sanh đều mong cầu. Chúng ta tỉ mỉ quán 

sát chúng sanh sáu cõi, họ sống ở thế gian này có thể nói là 

trọn đời truy cầu không ngoài ba sự việc này. Ba sự việc này 

có thể truy cầu hay không? Nếu như nói chúng ta truy cầu mà 

có thể cầu được, thì thực tế mà nói chúng ta có thể toàn tâm 

toàn  lực  liều  mạng  mà  truy  cầu;  nếu  như  không  cầu  được, 

vậy thì truy cầu của chúng ta là sai rồi. Người thế gian cũng 

có số ít biết được việc này là sai, biết được là sai nhưng vẫn 

cứ truy cầu, mong cầu may mắn có thể có được. Phật nói với 

chúng ta, thế gian chưa từng có việc gì mà do may  mắn có 

được. Phật nói với chúng ta, ba việc này là do quả báo, quả ắt 

có nhân. 

462 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Buổi  tối  hôm  qua,  các  đồng  tu  nghe  Thiên  Chúa  giáo 

giảng  đạo  cho  chúng  ta,  cũng  có  đồng  tu  đưa  ra  vấn  đề  về 

nhân quả. Trong giáo nghĩa của họ không nói nhân quả, họ 

nói  cái  gì?  Tất  cả  đều  là  Thần  ban  cho,  hay  nói  cách  khác, 

Thần ưa thích bạn thì ban cho bạn nhiều hơn một chút; Thần 

không ưa thích bạn thì ban cho bạn ít một chút. Thế là có rất 

nhiều người kính ái đối với Thần để Thần ban cho họ nhiều, 

có một số người phẫn hận đối với Thần vì họ được ban cho 

quá ít. Việc này không thể giải quyết được vấn đề. Chân thật 

giải  quyết  được vấn đề,  chúng ta  tỉ  mỉ  tư  duy,  vẫn  là trong 

Phật pháp nói được hay. Phật pháp nói đây là quả báo, quả ắt 

có  nhân.  Nếu  bạn  không  tu  nhân,  làm  gì  có  được  quả  báo? 

Phật nói với chúng ta, nhân là bố thí, tài bố thí được tiền của, 

pháp bố thí được thông minh trí tuệ, vô úy bố thí được khỏe 

mạnh sống lâu. 

Nếu  như  không  lìa  khỏi  tham  dục,  bạn  tu  nhân  chứng 

quả vẫn cứ không được tự tại. Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát xã 

hội này, trong xã hội đích thực có người phát đại tài, có tiền 

của ức vạn, thế gian này rất nhiều người tích lũy tài vật đạt 

đến mấy mươi ức mỹ kim, họ có được tự tại hay không? Họ 

không tự tại. Tại sao không tự tại? Nguyên nhân là không hề 

lìa khỏi tham dục, cho nên tiền tài của họ không tự tại. Tiền 

tài của họ thường hay có người chú ý, muốn đoạt lấy của họ, 

muốn lấy bớt của họ. Sự việc này quá nhiều, thậm chí như 

đạo tràng này của chúng ta, việc này chúng ta quyết không 

húy  ngôn  (húy  ngôn  là  lời  nói  kiêng  kỵ),  không  cần  phải 

tránh húy.  Có  rất nhiều đạo  tràng xây  được  rất lớn, tài lực 

rất hùng hậu, tại gia xuất gia đều đổi tâm, đem đạo nghiệp 

quên  hết  sạch  trơn,  ngay  trong  mắt  chỉ  có  danh  lợi,  tranh 

danh  đoạt  lợi,  không  những  không  lìa  tham  dục,  mà  tham 

dục ngày ngày đang thêm lớn. Tham dục thêm lớn, Phật nói 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

463 

với chúng ta, quả báo ở đường ngạ quỷ. Tham sân si, ba loại 

ác  nghiệp  này  chiêu  cảm  là  ngạ  quỷ,  địa  ngục,  súc  sanh. 

Tâm  tham  là  ngạ  quỷ,  sân  hận  là  địa  ngục,  ngu  si  là  súc 

sanh.  Ba  loại  tội  nghiệp  đều  tạo  thì  quả  báo  này  thật  đáng 

sợ, đây  là vị  lai hay  hiện  tiền?  Hiện tiền  không tự  tại, oan 

gia trái chủ, đạo tặc của bạn đều xem bạn là mục tiêu, đều 

xem bạn là vật săn. Việc này rõ ràng là không tự tại, vì ra 

cửa đều phải nhờ rất nhiều vệ sĩ, nếu như tự tại thì đâu cần 

phải bảo vệ? Có nhiều bảo vệ như vậy chứng tỏ họ không tự 

tại. Mỗi giờ mỗi phút đề phòng người khác muốn tổn hại họ. 

Tổn  hại bên  ngoài  dễ  dàng  phòng  bị,  tổn  hại  bên trong thì 

khó.  Nếu như  oan gia  trái  chủ đầu  thai đến trong nhà bạn, 

làm  con  cái  của  bạn,  trễ  hơn  một  đời  là  làm  cháu  của  bạn 

(những thứ này chính là trong Phật pháp gọi là phá gia chi 

tử),  thì  không  thể  phòng  bị.  Hiện  tại  bạn  đầy  đủ  tiền  của, 

vẫn  chưa  tán  gia  là  nhân  duyên  phước  đức  của  bạn,  thông 

thường  người  thế  gian  chúng  ta  gọi  là  "hiện  tại  bạn  đang 

may  mắn".  Khi  bạn  đang  hưng  vượng,  những  oan  gia  trái 

chủ  này  ở  bên  cạnh  bạn  không  dám  động,  thế  nhưng  vận 

mạng  cũng  sẽ  suy,  không  thể  nào  giữ  được  mãi  mãi  hưng 

vượng,  đến  lúc  suy  thì  phải  làm  sao?  Không  cần  nói  là 

người  thế  gian,  ngay  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  không 

ngoại  lệ.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  có  oan  gia  trái  chủ, 

oan gia đầu hiệu là Ma Vương Ba Tuần. Khi Phật pháp đang 

thạnh nhất, Ma Ba Tuần đến hộ pháp cho Thích Ca Mâu Ni 

Phật, họ ở nơi đó chờ cơ hội. Ba Tuần đã từng nói với Thế 

Tôn,  họ  luôn  là  muốn  tìm  phương  pháp  để  hủy  diệt  Phật 

pháp.  Phật  nói  với  họ,  tất  cả  pháp  mà  Phật  nói  ra  là  pháp 

thuần chánh, là từ trong tự tánh mà lưu xuất ra, bất cứ sức 

mạnh nào đều không thể hoại Phật pháp. Ba Tuần nói: "Ta 

đợi  đến  thời  kỳ  Mạt  Pháp  của  Thế  Tôn",  Chánh  Pháp  họ 

464 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

không  thể  phá  hoại,  Tượng  Pháp  họ  cũng  không  thể  phá 

hoại, đến thời kỳ Mạt Pháp, họ nói: "Ta sẽ cho Ma tử, Ma 

tôn của ta, để con cháu của ta thảy đều xuất gia, khoác lên 

mình  Ca-sa,  hiện  tướng  tỳ  kheo  để  phá  hoại  Phật  pháp”. 

Thích Ca Mâu Ni Phật nghe câu nói này rồi không nói câu 

nào,  rơi  nước  mắt.  Trong  Kinh  điển  có  ghi  chép:  "Chỉ  có 

trùng sư tử mới ăn được thịt sư tử". Phật pháp như vậy, thế 

pháp  cũng  như  vậy,  làm  thế  nào  có  thể  bảo  toàn?  Đời  đời 

kiếp  kiếp  tích  lũy  công  đức  mới  có  thể  bảo  toàn.  Thời  đại 

nào bỏ đi đức hạnh, đi con đường tranh lợi phóng túng thì 

thời đại đó hủy diệt. 

Trong Phật pháp không có tranh chấp, lìa khỏi tham dục 

thì  làm  gì  có  tranh  chấp?  Người  thế xuất  thế  gian  tranh  cái 

gì? Tranh danh, tranh lợi. Nếu như đem danh lợi thảy đều xả 

hết, "với người không tranh, với việc không cầu", vậy mới có 

thể bảo toàn. Cho nên Thế Tôn năm xưa ở đời, thực tế mà nói 

đã làm ra cho chúng ta một tấm gương thật viên mãn, bạn có 

thì liền có người tranh, bạn không có thì người không tranh. 

Thế Tôn năm xưa ở  đời, tất cả đệ tử của Ngài, đến sau khi 

Thế Tôn diệt độ cũng không có người tranh, vì sao vậy? Thế 

Tôn không có tài sản, tịnh xá, vườn rừng, giảng đường, nơi 

cư trụ lúc Ngài ở đời đều là có chủ, đều là do cư sĩ tại gia, 

quốc  vương  đại  thần  cung  cấp,  sản  quyền  là  thuộc  về  họ. 

Phật là mượn dùng, không phải tiếp nhận họ tặng cho. Ngài 

tiếp nhận các cư sĩ cúng dường, cái cúng dường này là tạm 

thời,  không  phải  đem  sản  quyền  cúng  dường.  Cho  nên  tôi 

thường  nói,  Phật  ở  đời  có  quyền  sử  dụng,  Ngài  được  cúng 

dường quyền sử dụng, không có sản quyền. Vì vậy, sau khi 

Phật diệt độ, tài sản này đều quy về thí chủ, mọi người có cái 

gì để tranh? Không có tranh. Hiện tại vì sao có thể có tranh 

chấp? Hiện tại trong tự viện có sản quyền, vậy thì hỏng rồi. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

465 

Khi  Phật giáo  vừa truyền  đến  Trung  Quốc,  đạo tràng là 

quốc gia xây dựng, người xuất gia cũng không có quyền sở 

hữu, có quyền sử dụng nhưng không có quyền sở hữu, cũng 

giống  như  cơ  cấu  của  chính  phủ  vậy.  Thế  Tôn  làm  tấm 

gương cho chúng ta, chúng ta phải ghi nhớ trong lòng, chúng 

ta  phải  thể  hội  đạo  lý  trong  đây.  Cả  đời  Thế  Tôn  Ngài  thị 

hiện ra ba y  một bát, nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ở 

một  đêm.  Ngài  được  đại  tự  tại,  Ngài  được  cứu  cánh  viên 

mãn, toàn tâm toàn lực giáo học tận nghĩa vụ, giúp đỡ người 

phá mê khai ngộ, giúp đỡ người lìa khổ được vui, đáng được 

người  thế  gian  tôn  kính.  Đây  chính  là  thành  tựu  của  Ngài, 

đây chính là quả báo thù thắng của Ngài không ai sánh bằng, 

không có oán địch. Cho dù chúng ta xem thấy Ma Vương Ba 

Tuần, xem thấy Đề Bà Đạt Đa, xem thấy lục quần Tỳ Kheo, 

trên  Kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  những  người  tạo  ác  này, 

người phản đối Thích Ca Mâu Ni Phật, người phá hoại Phật 

pháp đều là đại quyền thị hiện, không phải là thật. Trong Đề 

Bà Đạt Đa Kinh, Thích Ca Mâu Ni Phật nói Đề Bà Đạt Đa 

đọa  địa  ngục,  hưởng  thụ  ở  trong  địa  ngục  còn  an  vui  hơn 

thiên cung. Ông đang diễn kịch, đang biểu diễn cho chúng ta 

xem,  nói  với  người  phàm  phu  chúng  ta  là  nghiệp  chướng 

chưa  tiêu  hết  thì  nghịch  duyên  luôn  là  có.  Phật  thị  hiện  cái 

duyên  nghịch  này,  dạy  bảo  chúng  ta  làm  thế  nào  ở  trong 

nghịch  cảnh  ác  duyên,  trong  hoàn  cảnh  này  thành  tựu  đạo 

nghiệp của chính mình. Ngài làm cho chúng ta xem thì chúng 

ta rất dễ dàng thể hội, chúng ta chính mắt xem thấy, ở trong 

đây mới chân thật học được cái cần học. Ngài biểu diễn cho 

chúng ta xem, thế là chúng ta ở trong đây cảm ngộ sâu sắc. 

Ngày nay, nếu chúng ta gặp phải oan gia đối đầu đến hủy 

báng chúng ta, đến vũ nhục chúng ta, hãm hại chúng ta, thì 

chúng ta phải nghĩ họ là đại quyền thị hiện, họ là Phật Bồ Tát 

466 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tái lai, xem thử ta có trí tuệ hay không, xem thử chúng ta có 

thể  nhẫn  chịu  hay  không,  họ  đến  để  khảo  chúng  ta.  Khi  ý 

niệm  này  vừa  chuyển  thì  chúng  ta  liền  khởi  tâm  cung  kính 

đối với oan gia đối đầu, sẽ không khởi lên một niệm ác. Khi 

một niệm ác vừa khởi lên, oan oan tương báo không thể kết 

thúc,  vậy  thì  phiền  phức.  Nếu  chúng  ta  khởi  lên  tâm  cung 

kính, khởi lên tâm cảm ân, cho dù chân thật họ là oan gia đối 

đầu, thì đến chỗ này là kết thúc món nợ, nợ liền tiêu hết, lần 

sau gặp  mặt  là  thiện  tri  thức,  là bạn  tốt. Đây  là  cổ  đức  dạy 

bảo chúng ta: "Oan gia nên giải không nên kết". Làm thế nào 

đem oán tặc chuyển biến thành bạn tốt, vậy thì bạn chân thật 

biết  học  Phật,  bạn  chân  thật  biết  dụng  công,  công  phu  của 

bạn sẽ có lực. Oán tặc cũng là chúng sanh. "Chúng sanh vô 

biên  thệ  nguyện  độ",  chúng  ta  phải  độ  họ,  chúng  ta  không 

ghét  bỏ  họ,  vì  họ  mê  quá  sâu  cho  nên  họ  tạo  ra  vô  số  ác 

nghiệp.  Ta  phải  làm  thế  nào  giúp  đỡ  họ  phá  mê  khai  ngộ, 

chuyển ác thành thiện. Chúng ta giúp đỡ thầy, bạn, thành tựu 

lẫn nhau. Họ tạo tác một số ác nghiệp, chúng ta xem thấy thì 

lập tức quay đầu hồi quang phản chiếu, nghĩ lại chính mình 

có cái ý niệm ác này hay không? Có hành vi ác hay không? 

Nếu như có thì phải mau thay đổi tự làm mới. Họ là lão sư 

của  chúng  ta,  họ  không  làm  thị  hiện  như  vậy  thì  chúng  ta 

chính  mình  luôn  luôn  có  lỗi  lầm  cũng  không  nhìn  thấy, 

không thể phát hiện. Họ là một tấm gương chiếu của chúng 

ta,  thiện  hạnh  của  họ,  ta  phải  bắt  chước,  phải  học  tập,  phải 

tán thán; ác hạnh của họ, ta phải kiểm điểm ta có hay không, 

cho nên thuận cảnh nghịch cảnh, người thiện, người ác đều là 

đạo  tràng  tu  học  của  Bồ  Tát,  đều  là  thành  tựu  thiện  nghiệp 

của thiện tri thức. 

Phía trước của Kinh này, Phật dạy chúng ta thường niệm 

thiện pháp, tâm thiện; tư duy thiện pháp, tư tưởng hiện; quán 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

467 

sát thiện pháp, hành vi thiện, không để chút bất thiện xen tạp, 

đó chính là chỉ ư chí thiện, thiện của chúng ta mới được viên 

mãn. Thế giới Tây Phương Cực Lạc các bậc thượng thiện đến 

ở một nơi. Vì sao gọi là "thượng thiện"? Thượng thiện là chí 

thiện. Chúng ta học từ chỗ nào? Từ thuận cảnh, nghịch cảnh, 

người thiện, người ác, từ mọi mặt này học tập thành tựu, cho 

nên thuận cảnh, nghịch cảnh đều là cảnh giới tốt, người thiện, 

người ác đều là thiện tri thức của chúng ta, đều là lão sư tốt 

của  chúng  ta,  thành  tựu  chí  thiện  của  chính  mình.  Nếu  như 

đối với phía người thiện khởi lên tham ái, phía người ác khởi 

lên sân hận, thì bạn là người không khéo học, không biết học. 

Người không biết học là ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

trong tâm thường có phiền não, ưa thích là phiền não, chán 

ghét, sân hận là phiền não, bạn mỗi ngày sống ở ngay trong 

phiền não. Người biết học Phật, cũng giống như Lục Tổ Huệ 

Năng  thường  sanh  trí  tuệ,  trong  thuận  cảnh  không  có  tham 

dục mà là sanh trí tuệ, trong nghịch cảnh không có sân hận 

mà là sanh trí tuệ, người thiện người ác, thảy đều sanh trí tuệ, 

đây mới là đệ tử Phật. Nếu như chúng ta ở ngay trong cảnh 

duyên (cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân 

sự) vẫn khởi tham sân si mạn, vẫn sanh hỉ nộ ái lạc thì bạn là 

phàm  phu,  bạn  không  hiểu  Phật  pháp,  bạn  chưa  học  Phật, 

chúng ta phải lưu ý ở chỗ này. Tự tại tài vật là đương nhiên 

đạt  được,  nhưng  hóa  oán  tặc  thành  bạn  hữu,  nếu  như  bạn 

không thể lìa khỏi tham sân si thì bạn làm không được điều 

này. Tham sân si là ba độc phiền não, cần phải nhổ bỏ. 

• Loại  tự  tại  thứ  ba:  "Phước  đức  tự  tại,  tùy  tâm  sở 



dục, vật giai bị cố" 

Tất cả chúng sanh đều mong cầu phước đức, đích thực có 

thể nói là không phân cõi nước, không phân tộc loại, không 

phân  tôn  giáo,  không  có  người  nào  không  cầu  phước  đức. 

468 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Người  Trung  Quốc  nói  "phước  đức",  cái  ý  này  rất  sâu,  rất 

rộng, rất viên mãn. Phước là quả báo, đức là nhân của phước. 

Nếu như không tích đức thì làm gì có được phước báo? Cho 

nên hai chữ này hợp lại có nhân có quả, như vậy mới gọi là 

viên mãn. 

Người Trung Quốc gọi phước, thông thường là nói năm 

loại lớn, chính là "ngũ phước lâm môn". Trong năm loại lớn 

này, điều thứ nhất chính là tiền tài, điều thứ hai là phú quý. 

"Quý" là ở trong xã hội có địa vị cao cả, dùng lời thế tục hiện 

tại  mà  nói  là  có  "danh  cùng  lợi",  đây  là  tất  cả  mọi  người 

mong cầu. Những thứ này có gì tốt hay không? Thực tế mà 

nói  là  không  thấy  được.  Nếu  như  có  phước  mà  không  có 

đức thì hưởng phước quyết định tạo nghiệp. Người không 

có phước báo, muốn tạo tội nghiệp cũng không thể tạo thành. 

Người  có  phước  báo  rất  dễ  dàng  tạo  tội  nghiệp,  họ  vì  đại 

chúng xã hội tạo  phước  cũng  rất  dễ  dàng.  Thí  dụ, hôm  qua 

Malaysia  tặng  cho  một  cuốn  phim,  bộ  phim  dài  tập  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, tôi xem thấy rất hay, có thể lưu thông phổ 

biến, phía sau bộ phim là "hoan nghênh phiên ấn, công đức 

vô lượng", họ không có lưu giữ bản quyền, chúng ta có thể 

làm.  Giống  như  tiên  sinh  Liễu  Phàm,  ông  là  trưởng  huyện 

Bảo Đệ, vào lúc đó gọi là tri huyện, đây là thuộc về quý, ở 

trên địa vị này ông muốn tạo tội nghiệp hay tu phước đều rất 

dễ  dàng.  Ông  xem  thấy  chính  phủ  thâu  thuế  nhà  nông  hơi 

nặng một chút, ông giảm nhẹ đi mức thuế ruộng, đây là tạo 

phước cho nhân dân, nông phu toàn huyện đều nhận được lợi 

ích. Vào lúc đó ông phát tâm muốn làm mười ngàn việc tốt, 

đến nơi nào để làm? Mỗi ngày ông do dự, không quyết. Có 

một hôm ông nằm mộng thấy một vị thần nói với ông, chính 

nhờ việc làm này của ông mà mười ngàn việc tốt của ông đã 

làm được viên mãn rồi. Sau khi ông tỉnh lại rất hoài nghi. Sau 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

469 

đó ông gặp một vị pháp sư bèn đem việc này nói rõ cho pháp 

sư  nghe,  pháp  sư  cũng  gật  đầu  khẳng  định,  đích  thực  việc 

làm  này  của  ông  là  một  việc  tốt,  người  nhận  ân  huệ  không 

chỉ một vạn người, cho nên một vạn việc thiện này của ông 

một lần làm được viên mãn. Nếu bạn không ở trên địa vị này, 

vậy  thì  một  vạn  việc  tốt  không  dễ  dàng  gì  làm  được  viên 

mãn. Đây là nói tu phước. Nếu như tạo tội nghiệp, bạn xem 

thấy  nông  phu,  quốc  gia  thâu  thuế  nhiều  như  vậy,  bạn  còn 

muốn  thâu  thêm  nhiều  một  chút  để  vào  trong  túi  riêng  của 

mình, thêm một chút thuế, chỉ một động tác này của bạn thì 

bạn liền tạo ra vạn ức tội nghiệp. Cho nên, khi địa vị quyền 

thế  ở  trong  tay,  tạo  phước  hay  tạo  nghiệp  đều  rất  dễ  dàng. 

Bình dân bá tánh không có quyền, không có thế, họ muốn tạo 

ác cũng không tạo được đại ác gì, họ muốn tu thiện cũng có 

thể  tích  được  đại  thiện,  đại  thiện  họ  có  thể  làm,  đại  ác  họ 

không  thể  làm.  Những  đạo  lý  này  Phật  Kinh  nói  được  rất 

nhiều,  nói được rất  rõ  ràng, đặc biệt là phước.  Chúng  ta đã 

giảng qua “Cảm Ứng Thiên”, trong đây đã nói qua rất nhiều. 

“Cảm Ứng Thiên Hội Biên” là do người xưa hội tập những 

câu chuyện nhân quả báo ứng. Những câu chuyện này đều là 

sự thật, quyết không phải là bịa đặt. Mỗi câu chuyện đều là 

sự  thật.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  xem,  xem  quá  khứ,  sau  đó  bình 

lặng mà xem hiện tiền. Hiện tại ở trong xã hội này của chúng 

ta, sự việc mỗi ngày xảy ra, bạn tỉ mỉ quán sát, bạn liền tin 

tưởng nhân quả là chân thật, không giả chút nào. Trồng nhân 

thiện  nhất  định  được  quả  thiện.  Tu  thiện  là  đức  hạnh,  nhất 

định phải chăm chỉ nỗ lực đi làm. 

Xã hội hiện tại, chúng ta nhất định phải có cảm giác nguy 

cơ cao độ. Hiện tại người thế gian chỉ mong cầu phước báo, 

xả bỏ đạo đức, phước báo của họ cũng hiện tiền, không cầu 

nhân  nghĩa  đạo  đức  cũng  được  đại  phước  báo.  Dường  như 

470 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

những  việc  nhân  quả  báo  ứng  không  linh,  kỳ  thật  cái  nhìn 

của người thế gian nông cạn, họ không biết được chân tướng 

sự  thật.  Phật  giảng  cho  chúng  ta  nghe  "nhân  quả  thông  ba 

đời". Họ ngay đời này được đại phước báo là do đời trước đã 

tu được, ngay đời này nếu như vẫn tu nhân nghĩa đạo đức thì 

phước báo của họ không thể nghĩ bàn, thật quá lớn! Ngay đời 

này  phước  báo  hiền  tiền  mà  không  biết  tu  nhân  nghĩa  đạo 

đức, tạo tác tất cả tội nghiệp thì phước báo của họ đã bị trừ 

bớt đi rồi, phước báo của họ không chỉ lớn như vậy, mà là đã 

bị  trừ  bớt  đi  rồi.  Khi  hưởng  hết  phước  báo,  tội  báo  của  họ 

liền hiện tiền. Chúng ta xem thấy rất rõ ràng, tiền đồ của họ 

là  tối  tăm,  không  phải  quang  minh,  hướng  đi  của  họ  là  ba 

đường ác, phước báo trời người ở đời sau đều không có phần. 

Những đạo lý này Phật nói được rất thấu triệt, Nho và Đạo 

cũng giảng được rất rõ ràng. 

Người  Trung  Quốc  thời  xưa  nhận  được  giáo  dục  của 

thánh nhân, Nho-Thích-Đạo ba nhà đều là thánh nhân. Thánh 

nhân  là  người  minh  bạch,  người  minh  lý,  người  hiểu  việc, 

chúng ta phải có lòng tin đối với thánh hiền, nhất định không 

được hoài nghi. Trong Kinh luận Đại thừa, Phật thường nói: 

"Nghi là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát", đối với Bồ Tát 

mà còn tạo thành chướng ngại lớn như vậy, đối với chúng ta 

còn  cần  phải  nói  sao?  Chúng  ta  đối  với  người,  với  vật,  với 

việc, chỉ cần lòng nghi vừa khởi, bao gồm tất cả thiện duyên 

đều  bi  phá  hoại,  thiện  hạnh  công  đức quyết  định  không  thể 

thành tựu, mà trái lại ác nghiệp thành tựu. Cho nên, thế pháp 

và  Phật  pháp  đều đem  chữ  "tín"  để  ở hàng đầu.  Người  xưa 

chúng ta dạy người: "Nhân vô tín tắc bất lập", không có tín 

thì không thể đứng vững ở trong xã hội. 

Chúng ta học Phật, việc đầu tiên chính là tin, Tịnh Tông 

nói  ba  điều  kiện  Tín-Nguyện-Hạnh.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  nghĩ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

471 

tưởng, có tông phái nào, có pháp môn nào mà không phải lấy 

Tín-Nguyện-Hạnh làm  nền  tảng?  Nếu như  có  hoài nghi,  tín 

tâm  không  có  thì  nguyện  cũng  không  có,  hạnh  cũng  không 

luôn,  toàn  bộ  đều  không  có.  Chúng  ta  muốn  thành  tựu  đạo 

nghiệp thì trước tiên phải xây dựng lòng tin. Việc thứ nhất là 

phải xây  dựng lòng tin  đối  với  Phật Bồ  Tát, xây  dựng  lòng 

tin đối với thánh hiền. Nếu như xem thấy hiện tượng hiện tại 

của  xã  hội  hoàn  toàn  tương  phản,  trái  ngược  lại  với  thánh 

hiền đã nói, thì chúng ta phải tỉ mỉ mà tư duy, tỉ mỉ mà quán 

sát, tìm ra nguyên nhân chân thật của nó ở chỗ nào. Tín tâm 

của chúng ta thì không thể dao động. Tín tâm là nền tảng của 

phước đức, là cội gốc của phước đức, thế là phú quý có thể 

cầu được, trường thọ có thể cầu được, hiếu tử hiền tôn đều có 

thể cầu được. 

Các vị xem thấy “An Sĩ Toàn Thư”, tiên sinh Châu An Sĩ 

tích  công  lũy  đức,  ông  cầu  hiếu  tử  hiếu  tôn,  ông  ghi  chép 

trong  "Toàn  Thư":  "Không  hiếu  thuận,  loại  người  tạo  tội 

nghiệp này không nên đầu thai vào trong nhà tôi". Ông phát 

ra cái nguyện này, có nguyện ắt thành. Con cháu không hiếu 

đến nhà của bạn thì đều là oan gia trái chủ ngay trong đời quá 

khứ, không phải báo oán thì là đòi nợ. Chính mình tu dưỡng 

đạo đức, toàn gia phụng hành nhân nghĩa, cho dù oan gia trái 

chủ  cũng  sẽ  từ  từ  đợi  cơ  hội.  Lần  này  người  trong  nhà  của 

các  người  đều  hành  thiện  tích  đức  thì  họ  không  đến,  người 

báo  ân  sẽ  đến,  người  tận  hiếu  sẽ  đến,  cho  nên  đều  ở  chính 

mình. "Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng", cầu trường thọ 

thì được trường thọ, cầu cái gì thì được cái đó. 

"Tùy tâm sở dục, vật giai bị cố". Chữ "vật" này chính là 

ngày nay chúng ta gọi là thọ dụng trên vật chất, bạn sẽ không 

kém  khuyết.  Phàm  là  người  như  vậy  thì  có  thể  tích  được 

nhiều  tài  vật  hay  không?  Không  thể,  họ  muốn  có  vật  chất, 

472 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

muốn có tiền tài nhất định là bố thí cho đại chúng, để tất cả 

chúng  sanh  bần  khổ  cùng  hưởng,  đây  mới  gọi  là  tích  đức, 

phước báo của họ là không có cùng tận. Nếu như vật chất chỉ 

riêng mình thọ dụng, người nhà chính mình thọ dụng, không 

chịu để xã hội đại chúng cùng cộng hưởng, thì tài phú của họ 

hưởng không lâu, sau khi thân chết nhà liền bại. 

Ngày nay, chúng ta xem thấy xã hội có nhiều người giàu 

có,  có  địa  vị,  thậm  chí  có  những  công  ty  to  lớn,  chúng  ta 

cũng  thường  hay  nghe  nói  một  công  ty  nào  đó  kinh  doanh 

không khéo nên bị sụp đổ, vì sao kinh doanh không khéo nên 

sụp đổ? Đều là tự tư, không hiểu được bố thí. Bố thí là đức, 

là đạo. Bạn phát được tài to là trong đời quá khứ đã tu tài bố 

thí, cho nên hiện tại tiền của hiện tiền, nếu tiếp tục tu tài bố 

thí  thì  tài phú  của bạn  còn gì bằng.  Thông  minh  trí  tuệ của 

bạn là do trong đời quá khứ tu pháp bố thí, nếu như ngay đời 

này vẫn tiếp tục không ngừng tu pháp bố thí thì thông minh 

trí  tuệ  của  bạn  sẽ  không  ngừng  nâng  lên  cao,  không  ngừng 

đang tăng trưởng. Vô úy bố thí được quả báo là khỏe mạnh 

sống lâu. Trong bố thí vô úy, một loại bố thí viên mãn nhất 

chính  là  ăn  chay.  Ăn  chay  là  không  sát  sanh,  không  những 

không sát sanh mà còn không ăn thịt tất cả chúng sanh, đây 

là thuộc về vô úy bố thí, quả báo là khỏe mạnh sống lâu. Nếu 

các bạn không tin tưởng, bạn xem tôi, tôi 26 tuổi học Phật, 

26 tuổi thì tôi ăn trường chay, 50 năm rồi, thân thể không có 

chút bệnh. Bạn xem thấy cư sĩ Hứa Triết ở nơi đây, bà năm 

nay 101 tuổi, bà từ lúc sanh ra thì liền ăn trường chay. Bà là 

ăn chay từ trong thai, khi mẫu thân bà mang thai, ăn những 

thứ gì tanh thì liền ói ra hết. Bà đã 101 tuổi, bà nói với chúng 

ta cả đời bà không bị bệnh, hiện tại bạn xem sức khỏe của bà, 

ngoài đầu tóc bạc ra, thân thể, thể năng của bà thì giống như 

người ba - bốn mươi tuổi, không người nào có thể sánh được 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

473 

như  bà.  Mỗi  ngày  bà  đều  bôn  ba  bên  ngoài,  giúp  đỡ  người 

nghèo, giúp đỡ người già, giúp đỡ người bệnh, cả đời làm sự 

việc này. Cả đời của bà, trong ba loại bố thí, bà lấy vô úy bố 

thí làm chính, trong đây có tài bố thí, có pháp bố thí, cho nên 

bà cả đời không có bất cứ thứ gì mà cũng không thiếu thứ gì. 

Một ngày bà ăn một bữa, ăn rau xanh, hoàn toàn quay trở về 

đời  sống  nguyên  thủy,  bà  không  ăn  dầu,  không  ăn  muối, 

không ăn đường, thân thể khỏe như vậy. Người thông thường 

xem ra đời sống của bà thiếu kém dinh dưỡng, thiếu kém quá 

nhiều. Bà không hiểu cái gì là dinh dưỡng, bạn có nói với bà, 

bà cũng không hiểu. Bà chỉ ưa thích chính mình trải qua đời 

sống  đơn  giản  nhất,  tất  cả  thời  gian  không  phải  đi  giúp  đỡ 

người  khác  thì  ở  trong  nhà  đọc  sách.  Bà  ưa  thích  đọc  sách 

thánh  hiền,  ngày  ngày  làm  bạn  với  thánh  hiền,  ngày  ngày 

cùng ở chung với thánh hiền. Hiện tại bà đọc sách Phật, đọc 

sách Phật chính là cùng ở chung với Phật Bồ Tát, trải qua đời 

sống của Phật Bồ Tát. Cho nên chúng ta từ chỗ này mà xem, 

đây là một tấm gương rất tốt. "Phước đức tự tại, tùy tâm sở 

dục,  vật  giai  bị  cố",  bạn  thấy  bà  Hứa  Triết  tương  ưng  viên 

mãn với ba câu này. 

Thế  xuất  thế  gian  phước  đức  lớn  bậc  nhất  là  gì?  Ngày 

trước lão sư Lý thường hay khuyến khích chúng tôi "hoằng 

pháp lợi sanh", đây là phước đức đệ nhất. Năm xưa tôi ở Đài 

Trung,  lão  sư  Lý  xem  thấy  người  thanh  niên  mà  chúng  ta 

thường nói "diện tướng rất mỏng", không có phước báo, hơn 

nữa  đoản  mạng,  lão  sư  Lý  đối  với  những  người  thanh  niên 

này liền khuyên họ phát tâm học giảng Kinh. Học giảng Kinh 

là tu đại phước đức. Khi tôi đến Đài Trung mục đích cũng là 

như vậy, lão sư Lý đặc biệt khuyến khích, khuyên chúng ta 

phải  nỗ  lực  chăm  chỉ  học  tập.  Tôi  tự  biết  được  tôi  đoản 

mạng, không có phước báo, Ngài dạy tôi dùng phương pháp 

474 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này  để  tu.  Tôi  học  Phật,  quyển  sách  thứ  nhất  chính  là  đọc 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”, do lão cư sĩ Chu Kính Vũ tặng cho 

tôi, dường như Chu lão năm đó 70 tuổi. Sau khi tôi xem rồi 

cảm  xúc  rất  sâu,  tất  cả  tâm  bệnh  của  tiên  sinh  Liễu  Phàm 

dường như tôi thảy đều có, tướng phước  mỏng, tướng đoản 

mạng. Sở trường của tiên sinh Liễu Phàm tôi đều không có, 

tôi không bằng ông. Tôi may mắn là gặp được Phật pháp, ở 

trong  Phật  pháp  xây  dựng  lòng  tin.  Những  người  tôi  gặp 

được  đều  là  thiện  tri  thức,  hơn  nữa  tôi  rất  là  tôn  kính,  rất 

ngưỡng mộ, đây là thiện tri thức chân thật. Nhận được giáo 

huấn của những người này có thể có thành tựu. 

Chúng ta biết, trong việc hoằng pháp lợi sanh, phước đức 

đệ nhất là truyền pháp, chính là ngày trước lão cư sĩ Hoàng 

Niệm Tổ thường hay dặn bảo tôi, ông nói: "Pháp sư à! Ngài 

đã  giảng  Kinh  nhiều  năm  như  vậy,  không  nên  giảng  nữa, 

không nên đi khắp nơi nữa, bồi dưỡng nhân tài quan trọng 

hơn,  viết  sách  là  quan  trọng".  Đây  chính  là  nói  công  tác 

truyền pháp so với công tác hoằng pháp càng bức thiết quan 

trọng hơn.  Hoằng  pháp, nếu  như không truyền  pháp  thì  sau 

khi ta chết rồi Phật pháp liền diệt, đời sau có người nối tiếp 

thì phước báo này liền lớn. Người kế tiếp không nên nhiều, 

có một người thì được rồi, mạch pháp liền không gián đoạn. 

Có  càng  nhiều  người  thì  phước  báo  càng  to  lớn.  Có  một 

người truyền nhân thì cũng xứng với Phật Bồ Tát, cũng xứng 

với tổ sư đại đức, đời đời nối nhau, đến đời ta đây, ta cũng 

truyền  lại.  Nếu  như  có  cơ  duyên  có  thể  truyền  được  càng 

nhiều  người  thì  Phật  pháp  có  thể  hưng  vượng  toàn  diện, 

phước  báo  này  lớn.  Ngày  nay,  chúng  ta  tuy  không  có  viết 

sách,  nhưng  nhờ  vào  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  đem  toàn  bộ 

những gì đã giảng cũng đều giữ gìn lại. Ngay trong đồng tu ở 

nơi đây, ở hải ngoại, có rất nhiều người từ nơi băng ghi âm, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

475 

băng ghi hình viết thành sách rất nhiều, rất nhiều. Họ mang 

đến cho tôi xem, tôi không có thời gian xem. Các vị đồng tu 

mọi  người  đều  có  thể  xem,  giúp  họ  đính  chính,  lưu  thông 

những băng đĩa này, đều có thể lợi ích sơ học. 

Nếu như có thể rời khỏi tham dục, phước đức của họ liền 

tự tại, liền có thể tùy tâm mong muốn. 

• Loại  tự  tại  thứ  tư:  “Vương  vị  tự  tại,  trân  kỳ  diệu 



vật, giai phụng hiến cố” 

Đây là Thế Tôn nói với Long vương. Phần trước đã báo 

cáo  với  quí  vị  nghĩa  thú  biểu  pháp  của  Long  vương  rồi. 

Người ở địa vị lãnh đạo ở các giai cấp trong xã hội đều có 

nghĩa là vương. “Vương vị tự tại” chính là địa vị xã hội của 

bạn, ở trong quần chúng, địa vị lãnh đạo của bạn vĩnh viễn 

được quần chúng ủng hộ, đây gọi là tự tại. Quần chúng đều 

có  thể nghe theo  bạn, bạn  có thể phát  động  ra lệnh  tùy  ý, 

nguyên  nhân  là  vì  bạn  không  có  tham  dục.  Bạn  không  có 

tham  dục  thì  phước  đức  của  bạn  nhất  định  là  thấm  nhuần 

tất  cả  chúng  sanh,  chúng  sanh  có  lý  gì  mà  không  ủng  hộ, 

mà  không  kính  yêu  chứ?  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu, 

phải  biết  học  tập.  Bất  kể  ở  trong  xã  hội  chúng  ta  là  thân 

phận  như  thế  nào,  địa  vị  như  thế  nào,  sống  đời  sống  như 

thế nào, nhất định phải đoạn tham sân si, chúng ta liền có 

thể được đại tự tại. 

Hai câu dưới cùng là “Trân kỳ diệu vật, giai phụng hiến 

cố”. Bạn được quần chúng kính yêu, quần chúng có những 

vật quý lạ đều đem cúng dường bạn, “giai phụng hiến cố”. 

Cúng dường cho bạn, bạn có hưởng thụ hay không? Không 

hưởng thụ. Sao biết không hưởng thụ vậy? Bởi vì bạn không 

có tham dục, cho nên đại chúng cúng dường, dùng cách nói 

hiện nay, bạn nhất định là tặng lại cho xã hội, bạn nhất định 

476 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng  bố  thí  cúng  dường  tất  cả  chúng  sanh  giống  như  vậy. 

Nhân quả là tuần hoàn, bạn có thể cúng dường tất cả chúng 

sanh, thì tất cả chúng sanh nhất định cũng cúng dường bạn, 

quả báo này thù thắng không gì bằng. 

Nếu  như  bạn  làm  một  người  lãnh  đạo  mà  bạn  có  tham 

dục, bạn muốn được vật báu quý lạ để riêng mình hưởng thụ, 

không chịu cúng dường người khác, và tất cả báu vật quý lạ 

của quần chúng cũng đều đem giấu kín cho riêng mình, cũng 

không  biết  đem  ra  hiến  dâng,  thế  là  vật  báu  quý  lạ  của  thế 

gian này đều bị chôn giấu, không thể phát huy đức dụng của 

nó.  Điều  này  trong  Phật  pháp  nói  đều  là  tội  nghiệp.  Tội 

nghiệp gì vậy? Không phát huy hết tác dụng của vật. Xã hội 

thật sự hướng đến phồn vinh hưng vượng, an hòa lợi lạc, nhất 

định là “nhân tận kỳ tài, vật tận kỳ dụng”. Hai câu nói này là 

chân lý vĩnh viễn bất biến. Nhân tài chúng ta phải coi trọng, 

phải tạo mọi điều kiện để họ phát huy, dứt khoát không được 

chướng ngại. Trong Phật pháp nói quả báo của chướng ngại 

là ngu si. Bản thân chúng ta có năng lực, có trí tuệ mà không 

muốn  dạy  người  khác,  đây  gọi  là  bỏn  xẻn  pháp.  Nhìn  thấy 

người khác có tài năng, có trí tuệ, làm chướng ngại họ, không 

thể  để  họ  phát  huy  viên  mãn,  tội  lỗi  này  còn  nghiêm  trọng 

hơn là chính mình bỏn xẻn pháp. Phật nói cho chúng ta biết, 

bố  thí  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ,  hay  nói  cách  khác, 

chướng ngại bố thí pháp bị quả báo là ngu si. Định luật nhân 

quả  là  sự  thật,  là  chân  tướng  sự  thật,  như  nhà  Phật  thường 

nói:  “Vạn  pháp  giai  không,  nhân  quả  bất  không”.  Nhân 

quả tại sao bất không? Chuyển biến bất không. Nhân sẽ biến 

thành  quả,  quả  lại  sẽ  biến  thành  nhân.  Nhân  quả  vĩnh  viễn 

đang chuyển biến, vĩnh viễn đang tuần hoàn, vĩnh viễn đang 

tiếp nối. Cho nên từ chuyển biến, từ tương tục, từ tuần hoàn, 

nó bất không, đạo lý này chúng ta phải biết. Chúng ta làm thế 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

477 

nào  khiến  mình  càng  chuyển  càng  thù  thắng?  Điều  này  ai 

cũng  kỳ  vọng,  nhưng  bạn  không  hề  nghĩ  đến,  nếu  như  bạn 

chỉ chú ý vào quả báo thù thắng cho mình thì sẽ rất khó đạt 

được. Cần phải chuyển đổi ý nghĩ trở lại, giống như chư Phật 

Bồ Tát vậy, niệm niệm mong cầu tất cả chúng sanh thì càng 

chuyển càng thù thắng, quên đi bản thân mình, chỉ có chúng 

sanh  không  có  chính  mình,  đây  chính  là  cảnh  giới  của  chư 

Phật Bồ Tát. 

Ở trong những tôn giáo khác, cảnh giới của tất cả thần 

minh  này,  người  Trung  Quốc  luận  về  thần:  “Thông  minh 

chánh  trực  đó  là  thần”.  Nhà  Phật  nói:  “Sanh,  Phật  bình 

đẳng”,  cổ  đức  Trung  Quốc  nói:  “Thiên  nhân  hợp  nhất”. 

Người  có  phải  là  Phật,  có  phải  là  thần  hay  không?  Phải! 

Thông minh, chánh trực chính là thần. Thông minh là đầy 

đủ  trí  tuệ,  chánh  trực  là  đầy  đủ  tánh  đức.  Đây  là  từ  trong 

nhân quả tuần hoàn chúng ta nhìn thấy quả đức thù thắng 

vô song. 

• Loại  tự  tại  thứ  năm:  “Sở  hộ  chi  vật,  quá  bổn  sở 



cầu, bách bội thù thắng” 

“Hộ” là bạn có được nhưng không phải bạn cầu được, mà 

là  có  được  một  cách  rất  tự  nhiên,  hơn  hẳn  cái  mà  bản  thân 

bạn  mong  cầu,  hơn  hẳn  rất  nhiều.  Chữ  “bách”  này  không 

phải  con  số,  mà  là  hình  dung  từ.  Phước  báo  mà  bạn  nhận 

được với công đức mà bạn tu học nhất định tương ưng. Công 

đức  của  Phật  lớn,  Ngài  diệt  độ  đến  nay  đã  ba  ngàn  năm, 

nhưng  bạn  thử  xem  sự  phụng  hiến  của  người  thế  gian  hiện 

nay đối với Phật Bồ Tát không còn ở đời như thế nào? Nếu 

Phật Bồ Tát còn ở đời vậy thì còn gì bằng. Nguyên nhân gì 

vậy? “Do ư tích thời bất khan tật cố” (khan là keo kiệt). Các 

Ngài  không  có  tâm  tham,  không  có  keo kiệt,  đối với người 

478 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

khác  dứt  khoát  không  có  đố  kỵ  chướng  ngại.  Bồ  Tát  mỗi 

niệm thành tựu việc tốt cho người, đây là điều chúng ta cần 

nên học. 

Nhìn lại nhân tâm xã hội trên thế giới ngày nay, đại đa số 

chấp trước, tham dục kiên cố, nhưng chúng ta nhìn thấy một 

số người vẫn được đại phú đại quí, bạn thử nghĩ thật kỹ, đó là 

nguyên nhân gì vậy? Là trong đời quá khứ tu tập quá dày rồi. 

Nếu  họ  có  thể  từ  bỏ  tham  dục,  từ  bỏ  keo  kiệt,  thì  sẽ  giống 

như trong lịch sử cổ đại Trung Quốc đã nhìn thấy, họ chí ít 

phải truyền được mười đời, hai mươi đời. Vô cùng đáng tiếc, 

phước  tu  trong  quá  khứ  thì  đời  này  lại  tham  sân  si  làm  mê 

mất tự tánh, một đời là hết rồi, đời kế tiếp sẽ không còn nữa. 

Quí vị đặc biệt chú ý, người lãnh đạo mỗi giai cấp không chỉ 

là trong chính trị mà còn trong giới công thương, họ có thể 

truyền mấy đời? Trong lịch sử ghi chép rất rõ ràng là các đế 

vương  Trung  Quốc  trước  đây  đều  có  thể  truyền  mười  mấy 

đời. Khi họ đang làm đế vương, họ cũng tu đức, họ tích đức 

tu thiện, tiếp nhận lời giáo huấn của thánh hiền. Người làm 

bề tôi cũng hiểu đạo lý này. 

Trong đồng tu chúng ta, Pháp sư Pháp Long vừa mới từ 

Tô Châu trở về. Ở Tô Châu mọi người đều biết nhà họ Phạm, 

ông  Phạm  Trọng  Yêm.  Ông  là  làm  bề  tôi.  Ông  biết  lìa  tam 

độc phiền não, ông biết lìa keo kiệt tật đố, cả một đời vì nước 

vì dân, truyền cho con cháu nhiều đời của ông đều noi theo tổ 

tiên. Nhà của họ mãi đến ngày nay cũng không suy, đời đời 

có hiền nhân ra đời. Cho nên, Ấn Quang Đại Sư vô cùng tán 

thán đối với nhà họ Phạm. 

Người làm nghề công thương nghiệp, chúng ta nhìn thấy 

những cửa hiệu danh tiếng cũng truyền được mấy trăm năm, 

họ buôn bán thành công, họ không biết thất bại. Nguyên nhân 

ở  đâu  vậy?  Không  có  tam  độc  phiền  não.  Họ  vì  xã  hội,  vì 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

479 

chúng sanh phục vụ, không phải vì tham lợi, tham tài, không 

phải vì thứ này, mà là vì chúng sanh phục vụ. Đời sống của 

mình có thể sống được vô cùng thỏa mãn, dư nhiều đều trả 

về cho xã hội. Việc buôn bán này của họ có thể kéo dài, và 

kéo  dài  rất  nhiều  đời.  Phàm  là  làm  trái  lời  giáo  huấn  của 

thánh hiền, làm ác, không biết tu thiện, đời trước phước báo 

có  nhiều  đi  nữa  nhưng  một  đời  là  xong  ngay,  thậm  chí  là 

ngay cả đời này còn không giữ nổi, khi tuổi về chiều là bại 

rồi. Như chúng ta hiện nay nhìn thấy công ty vỡ nợ, phá sản, 

đó là người phước mỏng. Người phước dày có thể giữ được 

một  đời  họ,  không  giữ  nổi  cho  con  cháu.  Đạo  lý  này  nếu 

chúng ta quan sát tỉ mỉ thì liền hiểu rõ. Thế mới biết pháp thế 

xuất thế đều không lìa nhân quả. Đây là năm loại tự tại. Lìa 

tham dục có lợi ích nhiều như vậy, tại sao chúng ta phải làm 

sự việc này? 




************* 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  tam  giới  đặc 

tôn giai cộng kính dưỡng”. 

Đây là người học Phật hiểu được. Người không học Phật, 

họ cầu mong phước đức của họ, con cháu đời đời cũng có thể 

gìn giữ kéo dài, đây là quan niệm của người thế gian. Quan 

niệm của người học Phật thì hoài bão càng lớn hơn, họ hồi 

hướng  pháp  giới,  thế  là  loại  thiện  hạnh  này  liền  biến  thành 

tánh đức. Tánh đức là không có bờ mé, không có cùng tận, 

cho  nên  đến  khi  bản  thân  mình  thành  Phật  là  giống  như 

những chư Phật Như Lai khác vậy. 

“Tam giới” là Dục Giới, Sắc Giới và Vô Sắc Giới. Trong 

tam giới giáo hóa chúng sanh đều được tất cả đại chúng tôn 

kính. 

480 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

“Đặc tôn” là đặc biệt tôn kính. 

“Giai cộng kính dưỡng”, tất cả chúng sanh tôn kính bạn, 

cúng dường bạn, đây là phước lớn cứu cánh viên mãn. 

Chúng  ta  hiện  nay  muốn  hỏi  “hồi  hướng”  là  thế  nào? 

Sao gọi là “Bồ Đề”? Bởi vì câu này là nhân, “tam giới đặc 

tôn, giai cộng kính dưỡng” là quả báo. Cái nhân này phải tu 

như  thế  nào?  Đây  là  điều  vô  cùng  quan  hệ  mật  thiết  với 

chúng ta hiện nay. 

“Hồi” là xoay tròn. Vốn dĩ công đức tu học của bản thân 

chúng ta nhất định là chính mình nhận được quả báo. Chúng 

ta bây giờ vận chuyển tất cả thiện hạnh, nguyên nhân mà ta 

đã  tu  tập,  ta  không  cầu  quả  báo  cá  nhân,  hy  vọng  đem  quả 

báo  này  tặng  cho  tất  cả  chúng  sanh,  đây  gọi  là  hồi  hướng. 

Nếu như ý này vẫn không thể hiểu rõ, chúng ta nêu một ví dụ 

để nói, như người nông dân trồng những loại cây trồng, trồng 

những  giống  lúa,  mỗi  ngày  siêng  năng  cày  bừa  gieo  trồng, 

đến  khi  thu  hoạch  thì  bản  thân  không  cần  nữa,  cho  tất  cả 

những chúng sanh nghèo khổ không có lương thực ăn, cúng 

dường toàn bộ, thu hoạch về đều cho họ, đây chính là ý nghĩa 

của “hồi hướng”. Người bình thường luôn là giữ lại một chút 

cho  mình,  dư  bao  nhiêu  mới  bố  thí.  Đây  không  gọi  là  “hồi 

hướng” mà đây gọi là “bố thí cúng dường”. Hồi hướng là bản 

thân  hoàn  toàn  không  cần,  đem  toàn  bộ  cúng  dường  đại 

chúng. Như vậy thì mình không còn phải làm sao? Bản thân 

tự nhiên có người khác cúng dường bạn, hơn nữa cái mà bạn 

nhận được hơn hẳn cái bạn đang cần. Bạn có thể bố thí cho 

người  khác,  quả  báo  lập  tức  liền  hiện  tiền.  Cho  nên,  không 

nên có tâm tham. Dâng hiến 100%, đây là chư Phật Bồ Tát. 

Cho nên, các Ngài thì “Tam giới đặc tôn”, không có ai không 

tôn kính, không có ai không cúng dường. Bản thân còn muốn 

giữ một chút, giữ 1%, bố thí 99% vẫn là chưa sạch sẽ. Phật ở 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

481 

phần trước bộ Kinh này nói “Bất dung hào phân, bất thiện 

gián tạp”. Bạn nói, tôi bố thí cúng dường hết 99%, vẫn có 

1%  giữ  lại  để  mình  thọ  dụng,  đây  là  xen  tạp  hào  phân  bất 

thiện. Đạo lý này rất sâu, người thế gian nghĩ không ra, tham 

không thấu. Cho nên, người thế gian không làm được, người 

thế gian tu thiện không thuần, chúng ta thường nói thiện ác 

lẫn lộn, họ không phải thuần thiện. Cái mà chư Phật Bồ Tát 

tu là thuần thiện. Các tổ sư đại đức hiểu rõ đạo lý này, cái mà 

họ tu cũng là thuần thiện, cho nên quả báo thù thắng không 

gì  bằng.  Đây  là  điều  chúng  ta  phải  giác  ngộ,  chúng  ta  phải 

học tập. 

9.  Quả báo của lìa sân nhuế 

Kinh văn: “Phục thứ Long vương, nhược ly sân nhuế, 

tức  đắc  bát  chủng hỷ  duyệt tâm  pháp.  Hà đẳng vi bát? 

Nhất,  vô  tổn  não  tâm.  Nhị,  vô  sân  nhuế  tâm.  Tam,  vô 

tranh  tụng  tâm.  Tứ,  nhu  hòa  chất  trực  tâm.  Ngũ,  đắc 

thánh giả từ tâm. Lục, thường tác lợi ích an chúng sanh 

tâm.  Thất,  thân  tướng  trang  nghiêm,  chúng  cộng  tôn 

kính.  Bát,  dĩ  hòa  nhẫn  cố,  tốc  sanh  Phạm  Thế.  Thị  vi 

bát.  Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam  miệu  tam 

Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  đắc vô  ngại  tâm,  quan 

giả vô yếm”. 

Tham  sân si là tam  độc phiền não.  Nếu dùng cách nói 

hiện nay để nói thì mọi người sẽ dễ hiểu, chính là ba loại 

bệnh  độc  căn  bản.  Cơ  thể  chúng  ta  không  khỏe  mạnh,  có 

rất  nhiều  bệnh  tật  là  từ  đây  mà  ra.  Người  có  sáu  đường 

sanh tử luân hồi cũng từ đây mà ra. Nếu như đem tam độc 

phiền  não  trừ  bỏ,  không  những  cơ  thể  bạn  khỏe  mạnh 

trường  thọ,  vĩnh  viễn  không  bị  bệnh,  mà  lục  đạo  luân  hồi 

cũng không còn. 

482 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật  ở  trong  tất  cả  Kinh  luận  đặc  biệt  nhấn  mạnh  thập 

thiện nghiệp đạo, đặc biệt ở trong bộ Kinh này. Bộ Kinh này 

là nhà Phật tu học, bất kể là Đại thừa hay Tiểu thừa, bất luận 

là thuộc tông phái nào, thuộc pháp môn nào, đây là môn học 

chung cho tất cả. Xa lìa thập thiện là không phải Phật pháp. 

Hơn  nữa,  Phật  ở  chỗ  này  đặc  biệt  dặn  dò  chúng  ta,  Bồ  Tát 

sao  có  thể  thành  Bồ  Tát  vậy?  Chính  là  ngày  đêm  thường 

niệm thập thiện không hề gián đoạn, tư duy thập thiện, quan 

sát  thập  thiện,  không  cho  phép  mảy  may  bất  thiện  xen  tạp, 

như vậy liền thành Bồ Tát, liền thoát khỏi lục đạo, liền có thể 

chuyển phàm thành thánh. 

Phàm phu chúng ta tu hành tại sao lại gian nan như vậy? 

Vì thập thiện chưa có hoàn toàn làm được, dù cho làm được 

mấy phần nhưng vẫn xen tạp bất thiện ở trong ấy. Bản thân 

chúng  ta  thật  bình tĩnh  mà  soi  lại  thật  kỹ  càng,  thập  ác  của 

chúng ta nhiều hơn thập thiện, người như vậy niệm Phật cũng 

không  thể  vãng  sanh.  Cho  nên  quí  vị  phải  nhớ  kỹ,  tại  sao 

niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh  vậy?  Bởi  vì  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là “chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”. 

Chúng ta không phải thượng thiện, cho dù A Di Đà Phật từ bi 

tiếp dẫn chúng ta, nhưng đại chúng ở nơi đó không thể dung 

nạp  chúng  ta,  cho  nên  chúng  ta  vẫn  không  đi  được.  Từ  đó 

cho thấy thập thiện là quan trọng như vậy. Không chỉ có nhà 

Phật  xem  trọng,  chúng  ta  hãy  thử  xem,  tất  cả  mọi  tôn  giáo 

đều nói đến thập thiện. Qua đó ta thấy, thập thiện nghiệp đạo 

là pháp môn mà tất cả các tôn giáo thế gian đều cùng tu học, 

chúng ta sao có thể lơ là được. Đời sau nếu được thân người, 

phải tích thập thiện nghiệp đạo. Đời sau nếu sanh thiên, cũng 

phải  tu  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Nếu  như  không  thể  tu  thập 

thiện,  vẫn  cứ  tạo  thập  ác  nghiệp  là  có  phần  trong  tam  đồ. 

Tầm nhìn của chúng ta phải xa một chút, không nên sợ chết. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

483 

Có  người  nào  không  chết  đâu?  Người  người  đều  phải  chết. 

Chết sớm một ngày với trễ một ngày chẳng có gì khác nhau, 

cho nên chúng ta đừng sợ chết. Vấn đề là sau khi chết sẽ đi 

về đâu? Đây là một vấn đề nghiêm trọng. 

Nhà Phật thường nói: “Vạn pháp giai không nhân quả 

bất  không”.  Nhân  quả  tại  sao  bất  không  vậy?  Nhân  quả  là 

chuyển  biến  bất  không.  Nhân  sẽ  biến  thành  quả,  quả  lại  sẽ 

biến thành nhân, nhân quả vĩnh viễn đang tuần hoàn, cho nên 

nó là chuyển biến bất không, tuần hoàn bất không, tương tục 

bất không. Đây là chân lý, là định luật của pháp thế xuất thế 

gian. Chúng ta thật sự hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi, thì tuyệt đối 

không ham hưởng thụ mấy năm trước mắt này. Sự hưởng thụ 

này là nguồn gốc của đau khổ trong tương lai. Chúng ta có 

thể buông xả sự hưởng thụ vật chất, tinh thần của mấy năm 

này, chúng ta sẽ được an lạc vĩnh viễn đời đời kiếp kiếp về 

sau, phải hiểu đạo lý này. 

Tiêu chuẩn của thiện hạnh, sao gọi là “thiện”? Lợi ích xã 

hội,  lợi  ích  chúng  sanh  là  thiện.  Lợi  ích  như  thế  nào?  Tự 

mình làm tấm gương cho người xã hội thấy. Học Phật, Phật 

là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  hình  ảnh  thị  hiện  của  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật chúng ta cần phải noi theo. Phật Thích Ca Mâu 

Ni  ở  trong  xã  hội  này  có  địa  vị  cao  quí.  Ngài  xuất  thân  là 

vương tử, có thể kế thừa vương vị, nhưng Ngài có thể từ bỏ, 

từ bỏ địa vị, từ bỏ sự giàu có, từ bỏ sự hưởng thụ ngũ dục lục 

trần. Ngài có vợ, Ngài có thể từ bỏ. Ngài sống đời sống như 

thế nào vậy? Sống đời sống nghèo khổ nhất của thế gian, làm 

tấm  gương  cho  chúng  ta.  Ngài  dạy  chúng  ta  buông  xả,  bản 

thân Ngài thật sự đã buông xả triệt để rồi. Thế Tôn như vậy, 

bạn  hãy  thử  xem  “Tân  Cựu  Ước  Toàn  Thư”,  Jesu  của  Cơ 

Đốc  giáo  cũng  như  vậy,  Đức  Mohamed  của  Hồi  giáo  cũng 

như vậy. Quan sát tỉ  mỉ lại nhà Phật, chư đại Bồ Tát, tổ sư 

484 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đại đức, mỗi người thị hiện không ai không như vậy. Chúng 

ta phải giác ngộ từ chỗ này, hãy từ đây tỉnh ngộ trở lại, làm 

sao cứu bản thân, làm sao cứu thế nhân. Để cứu vãn cái kiếp 

nạn này phải lấy  mình làm gương. Nếu như nói một đường 

mà  làm  một  nẻo  thì  không  thể  cứu  nổi,  không  thể  chuyển 

biến nghiệp báo. Không những không thể chuyển biến nghiệp 

báo, hơn nữa chúng ta còn bị tội nghiệp rất nặng. Tội nghiệp 

gì vậy? Phá hoại hình tượng của Phật pháp. Một tội nghiệp 

này là ngang bằng với tội phá hòa hợp tăng. Tứ chúng đệ tử 

đều có bổn phận. Chúng ta phải biết, nhất định không được 

sơ suất, nhất định không được lơ là. 

Tứ chúng đệ tử của nhà Phật, tại gia, xuất gia niệm niệm 

vì  chúng  sanh,  niệm  niệm  vì  chánh  pháp  trụ  lâu  dài.  Pháp 

lớn thù thắng như vậy, ngày nay tại sao lại suy bại đến mức 

này? Không có người y giáo phụng hành, không có người vì 

người  diễn  nói.  Vì  người  diễn  nói  chính  là  hoằng  pháp  lợi 

sinh. Y giáo phụng hành chính là tự độ. Y theo giáo gì vậy? 

Y  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Mọi  người  chúng  ta  đều  tu  Tịnh 

Độ, tu Tịnh Độ việc gì phải coi trọng thập thiện nghiệp đạo 

như vậy? Các vị thử xem  Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, 

Phật nói với chúng ta cơ sở tu học là tịnh nghiệp tam phước. 

Trong tịnh nghiệp tam phước, điều đầu tiên là “hiếu dưỡng 

phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện 

nghiệp”. Thập thiện nghiệp chính là chỉ bộ Kinh này. Hiếu 

thân,  tôn  sư,  từ  tâm  thực  tiễn  ở  thập  thiện  nghiệp  đạo. 

Không có thập thiện nghiệp đạo, phần trước bạn đều không 

làm được, bạn bất hiếu, bất kính, không có tâm từ bi. Tâm 

từ bi là tâm yêu thương vô tư, vô ngã đối với tất cả chúng 

sanh.  Đem  thập thiện  nghiệp  đạo thực  hiện  cho  mọi  người 

thấy, để họ ở trong kiến văn giác tri có chỗ tỉnh ngộ.  Giác 

ngộ thì họ mới quay đầu, không giác ngộ thì sẽ không biết 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

485 

quay đầu, cho nên Thế Tôn xem trọng như vậy. Có cái cơ sở 

này mới có thể tu Tịnh Độ. Tịnh Độ là pháp Đại thừa, nếu 

như  những  điều  khác  chúng  ta  không  có,  chúng  ta  chỉ  có 

điều thứ nhất, thì chúng ta niệm Phật có thể vãng sanh phàm 

thánh đồng cư độ. Tịnh nghiệp tam phước đầy đủ một điều 

thứ  nhất  này,  chúng  ta  tu  pháp  môn  này  có  thể  thành  tựu. 

Nếu  như  có  thể  đầy  đủ  thêm  được  điều  thứ  hai  là  “thọ  trì 

tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi”, ba câu này 

bạn  có  thể  làm  được,  thì  bạn  niệm  Phật  vãng  sanh  về 

phương tiện hữu dư độ. Nếu như làm thêm được điều thứ ba 

nữa  là  “phát  Bồ  Đề  tâm,  thâm  tín  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại 

thừa,  khuyến  tấn  hành  giả”,  thì  bạn  sẽ  vãng  sanh  về  thực 

báo trang nghiêm độ. Nền tảng tu hành là ở chỗ này. 

Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  về  thập  thiện  cũng  rất 

nhiều. “Tam bối vãng sanh” là đầy đủ pháp thập thiện, chúng 

ta sao có thể lơ là được? Thời khóa sáng tối của đồng tu Tịnh 

Tông chúng ta là khóa sáng chọn tụng là 48 nguyện, khóa tối 

là chọn tụng từ phẩm 32 đến phẩm 37. Nội dung là gì vậy? 

Là ngũ giới, thập thiện. Ở trong đây nói tường tận, mỗi ngày 

tụng khóa tối, dùng nó để soi lại, để kiểm điểm. Phật dạy ta 

làm,  ta  có  làm  hay  không?  Phật  không  cho  phép  chúng  ta 

làm,  ta  có  phạm  hay  không?  Tụng  khóa  tối  như  vậy  là  có 

công  đức  rồi.  Không  phải  thời  khóa  sáng,  tối  niệm  một  lần 

cho  Phật  Bồ  Tát  nghe,  thế  thì  tội  lỗi.  Tội  gì  vậy?  Lừa  gạt 

Phật, Bồ Tát. Sáng sớm ở trước Phật gạt Ngài một lần, buổi 

tối  lại  gạt  Ngài  một  lần  nữa,  tội  lỗi  của  bạn  không  đọa  địa 

ngục thì ai đọa địa ngục? Dụng ý của khóa sáng là bảo chúng 

ta  phát  tâm,  chúng  ta  phải  phát  cái  tâm,  phát  cái  nguyện 

giống  như  Phật  A  Di  Đà  vậy.  Khóa  tối  là  kiểm  điểm  tâm 

hạnh của bản thân chúng ta, khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm, thay đổi tự làm mới. 

486 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong phiền não, điều nghiêm trọng nhất là tham dục, ở 

đoạn này chúng ta nói cũng vô cùng cặn kẽ. Sân hận khởi lên 

thế nào vậy? Tham không được mới sân hận. Nếu như tham 

dục của bạn đều có thể đạt được thì bạn sẽ không khởi sân 

hận rồi. Quí vị phải hiểu được, tham sân si là vọng niệm, là 

vọng tâm, là tà tri tà kiến, trong tự tánh hoàn toàn không có 

những thứ này. Chúng ta thật bất hạnh, vô lượng kiếp trước 

đã mê mất tự tánh, luân hồi trường kiếp nhiễm vào cái tật xấu 

này,  giống  như  người  hút  thuốc  phiện  bị  nghiện  thuốc  vậy. 

Bản thân luôn muốn giác ngộ, nghiện phải cái thuốc này bây 

giờ  phải  quyết  tâm  cai  nghiện.  Thế  gian  người  hút  thuốc 

phiện muốn cai thuốc cũng không dễ dàng, còn thói quen của 

chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay đã bén rễ rồi, muốn ngăn 

trừ  nó  đương  nhiên  là  càng  khó.  Làm  sao  có  thể  ngăn  trừ 

vậy? Phật Bồ Tát dạy chúng ta, kinh nghiệm tu học trong đời 

này của bản thân chúng tôi chứng minh được cái mà ở trong 

Kinh luận Phật dạy chúng ta là “thâm nhập một môn, huân tu 

trường  kỳ”,  chỉ  có  một  biện  pháp  này  chúng  ta  mới  có  thể 

ngăn trừ được thói quen này, mới có thể quay đầu là bờ. Mỗi 

ngày  đọc  Kinh  cũng  vẫn  không  đủ,  phải  nghiên  cứu  thảo 

luận, phải giảng giải tường tận, một ngày cũng không được 

bỏ qua. Thời xưa, tự viện tùng lâm mỗi ngày có 8 giờ giảng 

Kinh, có 8 giờ tu hành. Tu hành là gì vậy? Phản tỉnh, tư duy, 

cải đổi làm mới, đây là tu hành. Tu hành là đem lỗi lầm của 

mình, đem tật xấu của mình sửa chữa trở lại, đây là tu hành. 

Hiện nay trong tự viện, am đường, thời khóa như thế này đã 

không còn nữa, chỉ rơi vào hình thức, cho nên mới gọi là mê 

tín. Phật pháp vốn dĩ là giáo học, nay rơi vào hình thức, nội 

dung  thực  chất  không  còn  nữa  thì  liền  biến  thành  tôn  giáo, 

biến  thành  mê  tín.  Không  có  năng  lực  biện  biệt  đúng  sai, 

không  có  năng  lực  biện  biệt  thiện  ác,  đương  nhiên  càng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

487 

không có năng lực biện biệt chân vọng, thậm chí là ngay cả 

lợi hại, được mất đối với mình cũng không thể biện biệt. Đây 

là mê hoặc đến mức không thể hiểu nổi. 

Bản thân chúng ta mê hoặc là đem đau khổ đến cho đại 

chúng xã hội, cho nên nhất định phải giác ngộ. Bản thân ta 

giác  ngộ,  ta  giải  thoát  rồi  thì  giúp  đỡ  người  khác  giác  ngộ, 

người khác cũng có thể được giải thoát. Quí vị phải nhớ kỹ 

sự thật này, người niệm Phật thì nhiều mà người vãng sanh 

thì ít. Trước đây lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói, một vạn 

người niệm Phật, người thật sự có thể vãng sanh chỉ vài ba 

người mà thôi. Nguyên nhân gì vậy? Vài ba người này là làm 

thật.  Người niệm  Phật không thể vãng sanh là do không có 

thật làm. 

Vào thời xưa, mỗi người đều biết tự mình tu hành, cho nên 

Phật  chỉ  giảng  Kinh  thuyết  pháp,  hoàn  toàn  không  có  dẫn 

chúng cộng tu bao giờ. Chúng ta ở trong Kinh điển không hề 

xem thấy Phật Thích Ca Mâu Ni dắt đại chúng nhập thiền thất, 

nhập Phật thất, không có sự việc này. Thế Tôn 49 năm chỉ có 

giảng Kinh thuyết pháp. Tu hành do cá nhân tự mỗi người, sau 

khi nghe Kinh rõ lý xong đều biết tu hành. Thầy chỉ dẫn vào 

cửa,  còn  tu  hành  là  tự  mỗi  người.  Nhưng  đến  thời  kỳ  Mạt 

Pháp,  căn  tánh  chúng  sanh  độn,  phiền  não  nghiệp  chướng 

nặng, không biết tu hành, buông lung lười biếng thì thật đáng 

tiếc.  Cho  nên  Hòa  thượng  Mã  Tổ  Đạo  Nhất  và  Thiền sư  Bá 

Trượng phát tâm đề xướng cộng tu. Cộng tu là nương chúng, 

tựa chúng, Nho gia gọi là “thập mục sở thị, thập thủ sở chỉ”. 

Khi đại chúng ở chung với nhau, chúng ta lười biếng thì cảm 

thấy  ngại  ngùng.  Dùng  phương  pháp  này  đã  thành  tựu  rất 

nhiều người, công đức vô lượng. Nói với quí vị biết, cá nhân 

có  thể  tu  hành  thành  tựu  là  bậc  thượng  thượng  căn,  người 

trung  hạ  căn  cá  nhân  tu  hành  thành  tựu  rất  khó  khăn.  Nhất 

488 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

định phải nương chúng tựa chúng, vậy mới có mọi người cộng 

tu.  Tập  hợp  các  đồng  tu  chí  đồng  đạo  hợp,  mỗi  ngày  cùng 

nhau nghiên cứu thảo luận. Lý ngày càng hiểu rõ, ngày càng 

sáng tỏ thì chúng ta mới có năng lực ứng phó những sự tướng 

phức  tạp  này.  Ở  trong  cái  hồng  trần  sôi  sục  này  được  tâm 

thanh tịnh, sống chung với nhau, hiệp trợ lẫn nhau, quan tâm 

lẫn nhau, đây gọi là nương chúng, tựa chúng. Nhờ mọi người 

giúp đỡ, nhờ mọi người phụ trợ, thành tựu bản thân, chúng ta 

cần phải đem tập khí phiền não của mình tiêu trừ đi. 

Tịnh  Tông  là  Đại  thừa,  cổ  đức  nói  cho  chúng  ta  biết  là 

Đại thừa ở trong Đại thừa, Nhất thừa ở trong Nhất thừa, giáo 

pháp thù thắng không gì bằng. Nếu như bạn hiểu được đạo lý 

này, quan niệm của bạn, ngôn hạnh của bạn chắc chắn không 

giống như phàm phu. Tại sao vậy? Nhất định phải làm tấm 

gương tốt cho đại chúng xã hội, “học vi nhân sư, hành vi thế 

phạm”. Một mình bản thân ta trốn ở trong nhà tu hành thành 

tựu  không  đủ  làm  nên  tấm  gương  tốt  vì  đại  chúng  xã  hội. 

Cho nên Bồ Tát có thể quên mình vì người, niệm niệm vì xã 

hội  suy  nghĩ,  niệm  niệm  suy  nghĩ  vì  hạnh  phúc  của  chúng 

sanh, hòa bình ổn định của thế giới, từ chỗ này làm nên cống 

hiến, đây là Bồ Tát Đại thừa. 

Hôm nay, Cư Sĩ Lâm bắt đầu Phật thất, đây cũng là pháp 

hội trung nguyên của nhà Phật truy điệu kỷ niệm tiền nhân, ý 

nghĩa rất là trọng đại. Chúng ta nhất định phải rất nỗ lực làm 

cho tốt pháp hội này. 

Vừa  rồi,  tôi gặp  vị cư  sĩ từ  Malaysia đưa  đến  một tôn 

tượng  Phật.  Tôn  tượng  được  làm  rất  trang  nghiêm,  khiến 

tất cả chúng sanh thấy được đều có thể sanh tâm hoan hỉ. 

Năm xưa, khi khánh thành Thư viện Hoa Tạng Đài Bắc 

của chúng ta, lão cư sĩ Triệu Mặc Lâm có làm một tôn tượng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

489 

Phật cúng dường. Tôn tượng này nguyên bản là sứ, đại khái 

cũng có hai-ba trăm năm rồi, cho nên giữ gìn chân thật là cẩn 

trọng  vô  cùng,  vì  lo  sợ  bị  tổn  hại.  Về  sau  chúng  ta  dùng 

phương pháp chụp hình, đem in ra, đại khái in ra cũng được 

mấy chục ngàn tấm, lưu thông ở toàn thế giới, mỗi một người 

xem thấy đều sanh tâm hoan hỉ. Vào bốn, năm năm trước, ở 

Đài  Loan  mới  bắt  đầu  dùng  điêu  khắc  gỗ,  chiếu  theo  kiểu 

dáng tôn tượng Phật này đại khái cũng khắc ra nhiều vị, điêu 

khắc cũng rất đẹp, mang đến nơi đây, cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

xem  thấy  cũng  rất  hoan  hỉ.  Ở  Trung  Quốc  cũng  dùng  kiểu 

dáng  của  tôn  tượng  Phật  này  làm  ra  bằng  đồng.  Vốn  dĩ  là 

nghĩ  đến  tương  lai  xây  Thôn  Di  Đà,  vào  lúc  đó  đã  có  kế 

hoạch.  Kiểu  dáng  bằng  đồng  cũng  tạo  thành,  thế  nhưng 

tượng Phật bằng đồng rất nặng, tôi không thể ôm lên được, 

cho nên bằng nhựa vẫn là tốt. Hôm nay có Phật thất, đợi lát 

nữa chúng ta đem tôn tượng Phật này cúng vào Phật đường 

của  Phật  thất.  Tôi  muốn  giới  thiệu  với  mọi  người,  tôi  nghĩ 

mỗi một người đều rất hoan hỉ thỉnh vào trong nhà để cúng 

dường. Tượng Phật đó cùng với tôn tượng Phật ở đây là một 

kiểu dáng. 

Cúng  Phật,  ý  nghĩa  quan  trọng  nhất  là  nhắc  nhở  chính 

mình  hướng  tới  Phật  Đà  để  học  tập.  Người  xưa  chúng  ta 

thường nói là "kiến hiền tư tề", xem thấy người hiền, chúng 

ta liền phải sanh khởi một ý niệm muốn giống như Ngài vậy. 

Phật là chí thánh chí hiền. Ngay trong thánh hiền đích thực là 

người  chí  thiện  nơi  thiên  thượng  nhân  gian,  không  có  chút 

kém khuyết, là đáng được chúng sanh chín pháp giới tu học. 

Ngài làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng ta, điển phạm tốt 

nhất.  Cả  đời  Phật  ngay  trong  49  năm  giáo  học,  tuy  là  đã 

giảng rất nhiều, nhưng chúng ta có thể dùng một câu nói đem 

nó  tổng  kết,  suốt  49  năm  Ngài  giảng  những  gì?  Trên  Kinh 

490 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Bát Nhã chỉ dùng một câu là nói rõ rồi, đó là "Thật tướng 

các pháp". Ngài nói ra với chúng ta là chân tướng của vũ trụ 

nhân sanh. Sau khi hiểu rõ chân tướng thì đây chính là minh 

tâm kiến tánh mà trong Tông môn nhà Phật đã nói. Minh tâm 

kiến tánh chính là triệt để hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh. Sau khi tường tận thì tư tưởng hành vi của họ tự nhiên 

đoan  chánh.  Tâm  đoan  chánh  chính  là  tâm  chân  thành,  tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi, đây là 

tâm đoan chánh. 

Phật tâm, các vị phải nên biết, Phật tâm là chân tâm của 

chính chúng ta, là bản tâm của chính chúng ta, vốn dĩ chính 

là  như  vậy.  Hiện  tại  biến  thành  không  chân,  không  thành, 

không  thanh,  không  tịnh,  đây  là  sai  lầm.  Cái  sai  lầm  này 

không phải theo mình mà sanh ra, không phải trong tự tánh 

vốn có, mà là mê hoặc điên đảo vọng tưởng tập khí tạo thành. 

Chúng  ta  muốn  học  Phật  thì  phải  biết  đem  vọng  tưởng  tập 

khí của chính mình, vọng tâm huân thành xả bỏ, vĩnh viễn lìa 

khỏi,  hồi phục đến  chân  tâm  của  chúng  ta,  hồi  phục  đến tự 

tánh của chúng ta. Chân tâm thực tiễn ngay trong đời sống, 

thực  tiễn  ngay  trong  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  chính  là  nhìn 

thấu,  buông  xả,  tự  tại,  tùy  duyên.  Cách  nói  này  của  Phật, 

Nho, Đạo, thậm chí cũng của thần thánh các tôn giáo khác, 

đích thực là dị khẩu đồng âm, đều là có cách nói này, chúng 

ta  nhất  định  phải  tin  tưởng.  Nhà  Nho  dạy  người,  nếu  như 

chúng ta dùng một câu nói tổng kết lại, thực tế chính là trong 

Đại  Học  đã  nói:  "Đại  học  chi  đạo,  tại  minh  minh  đức,  tại 

thân dân, tại chỉ ư chí thiện". Khổng, Mạnh cả đời dạy người 

không rời khỏi nguyên tắc này. Nhà Nho gọi là "Đại nhân" 

chính là trong tôn giáo gọi là "thánh nhân", trong Phật giáo 

gọi là "Phật Bồ Tát". Danh từ không giống nhau nhưng nghĩa 

lý hoàn toàn như nhau. Đại nhân chi học, thứ nhất là "minh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

491 

minh  đức".  "Minh  minh  đức"  chính  là  minh  tâm  kiến  tánh, 

chính là triệt để tường tận thật tướng các pháp, cùng nhà Phật 

nói không gì khác. Minh đức chi hậu phải thực tiễn, thực tiễn 

ở "thân dân". Thân dân chính là vì nhân dân tác sư tác phạm, 

"học  vi  nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm",  đây  là  thân  dân.  Minh 

minh đức, dùng lời của nhà Phật để nói là tự độ, thân dân là 

độ tha. Tự độ độ tha đều phải "chỉ ư chí thiện", phải làm đến 

cứu  cánh  viên  mãn.  Chí  thiện  của  nhà  Phật,  ở  trong  Phật 

Kinh  chúng  ta  thường  hay  xem  thấy  có  một  danh  từ  là  "A 

Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề",  đó  là  chỉ  ư  chí  thiện. 

Trong nhà Phật chúng ta gọi là viên mãn Phật đạo, cứu cánh 

viên mãn Phật quả, đây là chí thiện. Nhà Nho nói rất hay, ở 

trên  Đại  Học  đã  nói:  "Tri  chỉ  nhi  hậu  hữu  định".  Bạn  biết 

được chỉ ư chí thiện, tâm của bạn liền định, vì sao vậy? Bạn 

sẽ không còn bị phiền não dao động, không bị cảnh giới bên 

ngoài mê hoặc. Do đây có thể biết, tại vì sao Phật pháp Đại 

thừa,  Thế  Tôn  vừa  mở  đầu  liền  khuyên  người  phát  tâm  Bồ 

Đề? Khuyên người phát tâm Bồ Đề, dụng ý đó chính là nhà 

Nho  nói  là  "tri  chỉ".  Bạn  có  một  phương  hướng  hướng 

thượng, có một mục tiêu hướng thượng là ta phải làm Phật. 

Phát tâm Bồ Đề chính là phát tâm làm Phật, nhà Nho nói là 

phát tâm làm thánh. 

Nhà  Nho  "đọc  thư  chí  tại  thánh  hiền".  Tại  vì  sao  cầu 

học? Tại vì sao đọc sách? Là muốn học thánh nhân. Do đây 

có thể biết, nhà Nho làm Thánh, nhà Phật thì làm Phật, đây 

là chỉ ư chí thiện. Ta phải làm Thánh, phải làm Phật, quyết 

không thể nào để trôi theo dòng nước, quyết không thể nào 

tùy  dòng  ô  nhiễm,  cho  nên  tâm  của  họ  định.  "Định  nhi 

hậu  năng  tịnh,  tịnh  nhi  hậu  năng  an,  an  nhi  hậu  năng 

lự, lự nhi hậu năng đắc". Đây là một quá trình vĩnh viễn 

không thay đổi. 

492 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Quay nhìn lại xã hội hiện tại, tại vì sao xã hội động loạn, 

lòng người bất an như vậy? Điều kiện đời sống vật chất ưu 

việt  hơn  so  với  ngày  trước  quá  nhiều  lần,  tại  sao  đời  sống 

thống khổ đến như vậy? Chính là họ không biết tri chỉ, hay 

nói  cách  khác,  họ  không  có  phương  hướng  mục  tiêu  chính 

xác.  Giống  như  một  chiếc  thuyền  đi  trong  biển  lớn,  không 

biết được phương hướng, không biết được sẽ đi đến nơi đâu, 

họ  đương  nhiên  sẽ  bất  an.  Tình  hình  xã  hội  ngày  nay  đích 

thực là  như  vậy.  Làm  thế  nào  giúp  đỡ  chính  mình,  giúp  đỡ 

chúng  sanh  tiêu  trừ  cái  bụng  lo  này,  cái  mê  chướng  này? 

Trên thế giới hiện đại cũng có một số chí sĩ chân thật có lòng 

nhân, có học vấn, có kiến thức, họ hô hào lên là muốn giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng 

Mạnh và Phật pháp Đại thừa. Chúng ta nghĩ lại thật hay, học 

thuyết Khổng Mạnh dạy chúng ta "minh minh đức, thân dân, 

chỉ  ư  chí  thiện".  Phật  pháp  Đại  thừa  dạy  chúng  ta  "chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi;  nhìn 

thấu,  buông xả,  tự tại, tùy  duyên", 18 chữ  này,  sau  cùng 

tổng  kết  đến  "niệm  Phật",  đây  là  đại viên  mãn,  chắc  chắn 

không luống không. Cho nên, chỉ đạo này của Nho và Phật 

đích thực là khiến cho chúng ta ở trong biển khổ tìm ra được 

phương hướng, tìm ra được mục tiêu, không còn bàng hoàng, 

không còn mê hoặc, đây là nhà Phật gọi là lìa khổ được vui. 

Nho  và  Phật  nói  đại  cương  lĩnh,  chúng  ta  phải  nên  tiếp 

nhận, y giáo phụng hành. Điển tích của hai nhà này đều rất là 

phong phú, đó là tiết nhỏ, là mục nhỏ, chúng ta học được bao 

nhiêu thì được bấy nhiêu thọ dụng. Học được ít thì được thọ 

dụng ít; học được nhiều thì được đại thọ dụng; học được triệt 

để thì được thọ dụng cứu cánh viên mãn. Nho, Phật như vậy, 

các tông các phái khác, mỗi mỗi tôn giáo khác nhau cũng đều 

là như vậy. Chúng ta rõ ràng, chúng ta tường tận. Chúng ta 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

493 

ngày nay đích thực là có thể khẳng định tất cả tôn giáo đều là 

người  hiện  đại  gọi  là  "nhà  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn 

hoá". Các giáo các phái, mỗi mỗi tôn giáo đã nói đích thực là 

một sự việc, là cùng đồng một phương hướng, đồng một mục 

tiêu, chẳng qua họ nói ra có khác biệt không đồng nhau. Nho 

và Phật nói được viên mãn, các tông các phái tôn giáo khác 

chưa nói đến được viên mãn. Cách nói này chúng ta không 

thể  chấp  trước,  chính  là  nhà  Phật  dạy  người,  đối  với  người 

thượng  căn  lợi  trí  thì  nói  pháp  cứu  cánh  viên  mãn,  đối  với 

người căn tánh trung hạ nói pháp tiếp cận viên mãn. Do đây 

có  thể  biết,  cái  gọi  là  "viên  mãn",  cái  gọi  là  "không  viên 

mãn" không phải ở trên tông chỉ giáo học có khác biệt, mà là 

ở căn tánh chúng sanh tiếp nhận giáo học có khác biệt, đạo lý 

này chúng ta phải hiểu. 

Hiện tại do vì thông tin phát triển, giao thông thuận tiện, 

địa cầu này biến thành một đại gia đình, đây là chúng ta cần 

phải  nhận  biết.  Cho  nên,  các  loại  học  thuật  khác  nhau,  tôn 

giáo  khác  nhau,  dần  dần  từ  từ  nhất  định  là  dung  hợp  quán 

thông, khiến tất cả chúng sanh đều có thể hướng về cứu cánh 

viên  mãn,  thành  tựu  mục  tiêu  cuối  cùng  của  giáo  học  đa 

nguyên  văn hoá.  Sau  đó  chúng ta xem  thấy  thế  giới này  an 

lành,  xã  hội  phồn  vinh  hưng  vượng,  giữa  người  và  người 

tương thân tương ái giống như cha con anh em, đôi bên tôn 

trọng  lẫn  nhau,  hợp  tác  lẫn  nhau,  động  loạn  bất  an  của  thế 

gian này có thể tiêu trừ, nguy cơ kiếp nạn của thế gian cũng 

có thể hóa giải. Chúng ta ở nơi đây nhận biết tầm quan trọng 

của giáo  học, công  năng  của giáo dục.  Tôn  giáo không nên 

chỉ ở nơi nghi thức, chỉ ở nơi nghi thức là mê tín. Chúng ta 

cần phải tỉ mỉ nỗ lực nghiên cứu giáo nghĩa, giải thích giáo 

nghĩa,  phụng  hành  giáo  nghĩa,  thực  tiễn  vào  công  việc  đời 

sống thực tế của chúng ta, đối nhân xử thế tiếp vật. Phật pháp 

494 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chân thật là có lợi ích cho chúng sanh, có cống hiến thù thắng 

không gì bằng, chúng ta là người giác ngộ, người tường tận, 

phải nên chăm chỉ nỗ lực phụng hành mà thúc đẩy. 

Kinh văn: "Phục thứ Long vương, nhược ly sân nhuế, 

tức đắc bát chủng, hỉ duyệt tâm pháp". 

Đây là loại thứ hai của ba độc phiền não. 

Cái  hại  của  tham  dục  phía  trước  đã  sơ  lược  nói  qua. 

Chỗ hại của sân nhuế thì rất là mãnh liệt, có sự tổn hại rất 

lớn  đối  với  thân  tâm  của  chính  mình,  hơn  nữa  đến  được 

rất là mau chóng. Tổn hại của tham dục là chậm rãi, thời 

gian  dài,  sân  hận  thì  thời  gian  ngắn  mà  rất  mãnh  liệt. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trong  Ấn  Quang  Đại  Sư  Văn  Sao, 

một số những phụ nữ vô tri ở nông thôn, sau khi tức giận 

rồi  cho  trẻ  nhỏ  bú  sữa,  sau  khi  trẻ  nhỏ  bú  rồi  liền  trúng 

độc tử vong. Do đây có thể biết, sân hận liền có thể biến 

sữa thành độc tố, bạn nói xem đáng sợ dường nào. Chúng 

ta biết được sữa có thể biến thành độc tố, máu huyết cũng 

có thể biến thành độc tố. Tại vì sao người X-Lam giáo ăn 

thịt bò, ăn thịt dê, họ không ăn huyết, họ nhất định sẽ rửa 

thật  sạch  huyết  đi?  Tôi  nghĩ  họ  hiểu  được  đạo  lý  này, 

động vật khi bị giết hại không thể nào không khởi tâm sân 

hận, cái tâm sân hận này sẽ biến máu huyết thành độc tố, 

đây là việc rất rõ ràng. Cho nên Phật nói với chúng ta, sân 

hận là nhân tố thứ nhất của đường địa ngục. Đương nhiên 

bị đọa địa ngục thông thường nói mười ác nghiệp thảy đều 

có đủ, tạo mười bất thiện mới đọa vào địa ngục, thế nhưng 

điều kiện thứ nhất chính là sân hận. Nếu như phạm mười 

ác nghiệp  mà sân hận không nghiêm trọng thì không đến 

nổi  đọa  địa  ngục,  quả  báo  ngạ  quỷ,  súc  sanh  nhẹ  hơn  so 

với  địa  ngục.  Cho  nên,  sân  hận  thực  tế  mà  nói  quá  đáng 

sợ,  có  tổn  hại  cực  kỳ  nghiêm  trọng  đối  với  thân  tâm  của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

495 

chúng ta, sức phá hoại rất lớn, trong nhà Phật nói là "nhất 

niệm sân tâm khởi, bách vạn chướng môn khai". Chúng ta 

tỉ  mỉ  mà  suy  xét  câu  nói  này  của  nhà  Phật  có  quá  đáng 

lắm không. 

Đồng tu học Phật cũng thường hay nghe được câu "lửa 

thiêu rừng công đức". Lửa là sân hận. Cho nên, một người 

rất khó mà tích lũy được công đức. Bạn tu tích công đức, tu 

tích  được  rất  nhiều  năm  rồi,  hôm  nào  bạn  vừa  cảm  thấy 

không vui, một cơn giận nổi lên thì công đức của bạn liền 

mất hết, cho nên rất không dễ gì thành tựu được công đức. 

Chúng ta phải nghĩ lại xem, chính mình tích công lũy đức 

rốt cuộc đã tích được bao nhiêu công đức? Phải nghĩ xem, 

từ  sau  ngày  nổi  tức  giận  thì  mới  tính,  nếu  như  ngày  hôm 

qua đã nổi lên một trận thì công đức không còn. Công đức 

của bạn nhiều nhất là mấy giờ đồng hồ này, sáng sớm sau 

khi nổi lên tức giận, công đức hoàn toàn không còn, tại vì 

sao?  Công  đức  là  tâm  thanh  tịnh,  công  đức  là  giới-định-

huệ. Bạn vừa khởi tâm sân giận thì tâm thanh tịnh của bạn 

không có. Bạn xem qua lời của cụ Hứa Triết, bà nói, khởi 

lên tức giận một phút, cần phải mất ba ngày thì cái tâm này 

mới có thể hồi phục bình thường. Thế là chúng ta liền liên 

tưởng đến, nổi lên tức giận 10 phút đến  20 phút đồng hồ, 

một tuần lễ cũng chưa thể hồi phục, huống hồ thường hay 

sân  hận  thì  phiền  phức  này  sẽ  lớn,  chắc  chắn  là  nghiệp 

nhân của đường địa ngục. 

Người tu hành tại vì sao không thể vượt qua được chính 

mình?  Bạn  hận  người  khác,  người  khác  bị  hại  chăng? 

Không hề thấy. Nếu như đối phương có tu dưỡng thì không 

có chút tổn hại nào. Tổn hại đối với chính mình thì nghiêm 

trọng. Chúng ta phải tỉ mỉ tư duy những lời giáo huấn của 

Phật  trên  Kinh  điển,  bình  lặng  mà  quán  sát  hành  vi  chính 

496 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

mình cùng người khác. Hành vi của người khác có thể làm 

tham  khảo  cho  chính  mình.  Con  người  phần  nhiều  không 

thể thấy lỗi của chính mình, nhưng rất dễ dàng thấy lỗi của 

người khác. Từ lỗi lầm của người khác, chúng ta dùng nó 

để  phản  tỉnh,  lấy  người  khác  làm  tấm  gương  phản  chiếu 

cho chính mình, đổi ác hướng thiện. 

Nếu  như  chúng  ta  thường  hay  khởi  tức  giận,  thường 

hay  có  tâm  sân  hận,  đoạn  Kinh  văn  tiếp  theo  nói:  "Bát 

chủng  hỉ  duyệt  tâm  pháp",  bạn  hoàn  toàn  không  có  được 

tám  loại tâm  pháp hỉ duyệt này,  chính là nhà  Phật thường 

nói  "thường  sanh  tâm  hoan  hỉ",  triển  khai  ra  là  tám  câu. 

Chúng ta chính mình phải trắc nghiệm chính mình còn có ý 

niệm sân hận hay không, dùng tám câu này kiểm chứng rất 

thích  hợp.  Nếu  như  tám  câu  này  đều  đầy  đủ  thì  có  thể 

chứng minh bạn không có tâm sân hận, bạn chân thật là lìa 

tâm  sân  hận.  Nếu  như  bạn  không  có  tám  câu  này,  thì  bạn 

có  tâm  phiền  não  sân  hận,  nhiều  nhất  là  tạm  thời  không 

khởi  hiện  hành  mà  thôi,  chưa  lìa  khỏi  sân  hận,  gặp  được 

duyên thì khởi tác dụng. Cho nên, trong pháp môn Tịnh Độ 

sợ  nhất  chính  là  khi  lâm  chung  khởi  lên  sân  hận,  lúc  này 

chính là thời khắc then chốt. Con người khi ở hơi thở cuối 

cùng, cái niệm cuối cùng quyết định họ đi đến cõi nào để 

đầu thai. Nếu cái niệm sau cùng là sân hận thì phần nhiều 

đều rơi vào đường địa ngục. 

Trong  "Sức  Chung  Tân  Lương",  "Sức  Chung  Tu  Tri", 

tại vì sao xem trọng khi người sắp lâm chung đến như vậy, 

không nên xúc chạm đến họ? Tình hình thần thức lìa khỏi 

thân thể, phàm phu chúng ta không biết, ở trên Kinh Phật 

nói  với  chúng  ta,  đây  là  lúc  họ  thống  khổ  nhất,  trên  Kinh 

điển  thí  dụ  đau  đớn  thống  khổ  như  kéo  rùa  sống  ra  khỏi 

mai, cho nên nếu bạn đụng họ, xúc chạm đến họ thì họ rất 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

497 

dễ  dàng  dẫn  khởi  tâm  sân  hận,  đây  là  bất  lợi  cực  lớn  đối 

với  người  chết.  Có  một  số  người  nghe  nói  sau  khi  người 

qua đời, xem hơi nóng còn lại ở chỗ nào, thử nghiệm xem 

là họ đến được đường thiện hay là đến đường ác. Tốt nhất 

là  không  nên  xúc  chạm,  chúng  ta  muốn  thăm  dò,  nhưng 

không biết được thần thức của họ lìa khỏi chưa. Nếu thần 

thức  lìa  khỏi  rồi  thì  không  vấn  đề  gì,  còn  nếu  thần  thức 

chưa lìa khỏi thì bất lợi cho họ, vì vậy chúng ta không nên 

nhẫn tâm làm việc này. 

Thông thường nói thần thức lìa khỏi thân thể trong 8 giờ 

đồng  hồ  đến  12  giờ  đồng  hồ  sau  khi  tắt  thở,  cũng  chính  là 

nói,  trong  vòng  8  giờ  đồng  hồ  nhất  định  không  được  đụng 

chạm đến thân xác người mất. Họ nằm ở trên gường, gường 

cũng không được đụng vào, đây mới là chân thật yêu thương, 

chân thật giúp đỡ. Sau 8 giờ đồng hồ, bạn muốn thử nghiệm 

thăm dò thì được, thế nhưng an toàn nhất là 12 giờ đồng hồ 

sau khi dứt hơi. Thường thức này chúng ta phải biết, chúng ta 

phải  giúp  đỡ  người,  thành  tựu  người,  không  thể  hại  người. 

Do  đây  có  thể  biết,  người  niệm  Phật  cho  dù  khi  còn  sống 

công  phu  niệm  Phật  không  tệ,  khi  vãng  sanh  người  thân 

quyến trong nhà không hiểu được đạo lý này, ở bên cạnh vừa 

khóc vừa kêu thì dễ dàng dẫn khởi cảm tình của họ, lại còn 

xúc chạm đến họ, kéo kéo họ thì càng đáng lo. Có mấy người 

ở vào lúc lâm chung có thể gặp được thiện tri thức hiểu được 

những đạo lý này, biết được những chân tướng sự thật này, 

chân thật đến giúp đỡ họ? Thân bằng quyến thuộc xem thấy 

người nhà qua đời, đây là khó phân khó xả, nên cách ly họ, 

không để họ nghe được âm thanh tiếng khóc của thân bằng 

quyến thuộc. Giờ khắc then chốt này quan trọng hơn bất cứ 

thứ gì, phòng hộ chu đáo, như lý như pháp trợ niệm thì đích 

thực là có đại lợi ích đối với họ. Vào lúc này trong lòng họ 

498 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chánh niệm phân minh, một câu Phật hiệu đề khởi liền chắc 

chắn được vãng sanh. 

Khi lâm chung, mười niệm hay một niệm đều chắc chắn 

được sanh, đây chính là nguyện thứ 18 trong 48 nguyện của 

Phật A Di Đà. Từ những chỗ này chúng ta hiểu rõ, trợ niệm 

rất quan trọng, trợ niệm là lợi ích công đức chân thật. Đại Từ 

Bồ Tát nói được rất hay, bạn có thể giúp cho hai người vãng 

sanh thì cũng bằng chính mình tinh tấn; bạn có thể giúp cho 

mười  mấy  người  vãng  sanh  thì  phước  báo  của  bạn  là  vô 

lượng, chính mình tương lai vãng sanh, đích thực trong tâm 

bạn  đã  nắm  chắc;  bạn  có  thể  giúp  đỡ  trên  100  người  vãng 

sanh, Đại Từ Bồ Tát nói, bạn chính là Bồ Tát chân thật. Cho 

nên có rất nhiều đoàn thể niệm Phật đều có tổ chức đoàn trợ 

niệm, đây là việc tốt, đáng được đề xướng, việc này đối với 

người niệm Phật không thuần thục thì có được lợi ích lớn, có 

giúp đỡ lớn. 

Thế nhưng chúng ta sanh vào thời đại này, cái thời đại 

này phước rất mỏng, chướng duyên quá nhiều. Xã hội ngày 

nay  mỗi  bước  đều  là  hầm  hố,  nơi  nơi  đều  là  địa  ngục,  chỉ 

cần  không  cẩn  trọng  chắc  chắn  đọa  lạc,  sức  mê  hoặc  bên 

ngoài  quá  lớn,  phiền  não  tập  khí  bên  trong  quá  nặng,  bạn 

làm  sao  mà  không  đọa  lạc,  học  Phật  cũng  khó  giữ  không 

đọa lạc. Ngày nay chúng ta có được thành tựu nhỏ nhờ vào 

đâu  vậy?  Nhờ  vào  ngày  ngày  đọc  Kinh,  ngày  ngày  nghe 

pháp,  dùng  cái  này  để  huân  tập.  Sức  huân  tập  có  thể  cân 

bằng  với  phiền  não  tập  khí  vẫn  không  thể  bảo  đảm  được 

vãng  sanh.  Sức  huân  tập  cần  phải  siêu  quá  phiền  não  tập 

khí, cũng chính là nói đích thực bạn có thể phục được phiền 

não tập khí, gọi là "phục phiền não". Ở mọi lúc vào mọi nơi, 

phiền  não  tập  khí  không  khởi  hiện  hành.  Những  ngoại 

duyên  bên  ngoài,  không  luận  là  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

499 

thiện duyên, ác duyên, sáu căn đối diện đều có thể không bị 

ảnh hưởng, bạn liền có thể nắm phần vãng sanh. Công phu 

này cần phải giữ gìn. Chân thật muốn giữ gìn, hay nói cách 

khác, đối với thế duyên nhất định phải lãnh đạm mới giữ gìn 

được, chân thật có thể làm đến được nhìn thấu, buông xả thì 

đối  với  tu  học  của  cả  một  đời  này  cầu  sanh  Tịnh  Độ  mới 

xem  là  có  thành  tựu.  Nếu  như  không  thể  giữ  được,  vẫn  bị 

cảnh giới bên ngoài dao động, phiền não trong nội tâm vẫn 

thường hay khởi hiện hành, việc này chính mình phải cảnh 

giác. Đối với việc cầu sanh Tịnh Độ thì không hề nắm chắc 

chút  nào,  đối  với  tương  lai  đọa  vào  ba  đường  ác  thì  nắm 

được  phần  lớn.  Có  thể  từ  chỗ  này  mà  cảnh  giác,  đây  mới 

xem là bạn đã có giác ngộ. Nếu như đối với những cảnh giới 

hiện  tiền  này  vẫn  cứ  là  mù  mịt,  vẫn  cứ  là  tùy  theo  dòng 

chảy,  việc  này  chúng  ta  phải  cảnh  giác,  ta  đời  sau  vẫn  là 

phải luân hồi sáu cõi, vẫn là sẽ đọa lạc, đời sau còn khổ hơn 

so với đời này. Chúng ta tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, chúng ta đời 

sau có thể được thân người hay không? Thập Thiện Nghiệp 

Đạo  ta  có  thể  làm  đến  được  bao  nhiêu?  Ngày  trước  tôi  ở 

trong  lúc  giảng  dạy  thường  hay  nói,  Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo  nếu  có  thể  làm  đến  được  80%  thì  có  thể  miễn  cưỡng 

giữ  được  thân  người.  Nếu  bạn  nói  tôi  làm  đến  được  60%, 

vẫn còn 40% chưa làm được thì hoàn toàn không đáng tin, 

do đó chúng ta không thể không chăm chỉ, không thể không 

nỗ lực. Tám loại pháp trong đây, mỗi một điều pháp, chúng 

ta chính mình đều rất nỗ lực mà kiểm điểm, mà học tập. 

• Thứ nhất: “Vô tổn não tâm” 



"Tổn" là tổn người lợi mình, "não" là làm cho người khác 

phiền não, chúng ta có làm hay không? Không có, không có 

làm việc này, không hề thấy. Hành động, việc làm của chính 

chúng  ta  làm  cho  người  khác  xem  thấy  chán  ghét  chính  là 

500 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

"tổn não tâm". Chúng ta ngày ngày đang làm, ngày đêm đang 

làm  nhưng  đều  không  biết.  Khó,  vô  cùng  vô  cùng  khó! 

Chúng ta biết được phải làm thế nào chân thật làm được "vô 

tổn  não tâm"?  Cần  phải giữ  giới, thủ pháp,  giữ  qui  củ,  mọi 

người  xem  thấy  bạn  đều  hoan  hỉ,  sẽ  không  làm  cho  người 

chán  ghét.  Cho  nên  điều  đầu  tiên,  chúng  ta  làm  người  phải 

làm  thế nào  đến được  thập  toàn thập  mỹ?  Tận sức  mà  làm, 

chân  thật  làm  đến  ngẩn  mặt  không  thẹn,  tâm  của  chúng  ta 

mới có thể an. Chúng ta ở trong đoàn thể không giữ quy củ 

của đoàn thể, tuy là người ta rất ngại khi nói với bạn nhưng 

trong lòng người ta đều thấy không vui, đó chính là tổn não 

đại  chúng.  Giới  tướng  trong  đây  rất  là  vi  tế,  chúng  ta  nhất 

định phải biết được. 

• Thứ hai: “Vô sân nhuế tâm” 



Đây là loại thứ hai của tám loại tâm pháp hỷ duyệt. 

Tám  loại đã nói  này  là tám  loại lớn. Cảnh giới ở trong 

mỗi  một  loại  đều  là  vô  lượng  vô  biên.  Chỉ  cần  có  những 

phiền não này hiện hành thì đều là thuộc về sân nhuế. Nếu 

như sân nhuế đoạn rồi thì những thứ mà ở đây nói tự nhiên 

sẽ không tồn tại. Tâm tổn não, tâm sân nhuế, tâm tranh tụng, 

thậm  chí  là  không  hòa  mục  nhường  nhịn,  đây  đều  là  sân 

nhuế hiện hành. Trong đời sống thường ngày, chỗ khởi tâm 

động niệm, “tổn não” đặt ở hàng đầu là vô cùng có đạo lý. 

Phàm phu hữu ý hay vô ý đều khiến tất cả chúng sanh sinh 

phiền não. 

Câu thứ hai nói “vô sân nhuế tâm”. Người đời gặp việc 

hơi bất như ý thì sân nhuế tự nhiên liền sanh khởi ngay, từ đó 

cho  thấy  tập  khí  nghiệp  chướng  này  sâu  nặng.  Trong  Kinh 

điển  thường  nói:  “Một  niệm  tâm  sân  khởi,  trăm  vạn  cửa 

chướng mở”. Tâm sân nhuế vừa khởi lên, trí tuệ liền không 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

501 

còn. Không những trí tuệ, mà chúng ta thường nói lý trí, lý trí 

liền bị che đậy rồi, thế là hoàn toàn dựa vào cảm tính để xử 

sự. Xử sự bằng cảm tính thì đâu có lý nào mà không sai lầm? 

Không những chỉ tổn hại cơ thể của mình, mà còn hữu ý hay 

vô ý đã kết oán thù với tất cả chúng sanh. Oán thù nếu không 

được  hóa  giải,  khi  nhân  duyên  chín  muồi  thì  báo  ứng  liền 

hiện  tiền,  cái  gọi  là  oan  oan  tương  báo  không  bao  giờ  dứt. 

Hơn  nữa,  quả  báo  nhất  định  là  mỗi  lần  một  tàn  khốc  hơn. 

Nếu như quí vị đọc An Sĩ Toàn Thư, Văn Xương Đế Quân 

Âm  Chất  Văn, phần trước  có  một  bài văn  rất dài,  Đế  Quân 

nói, ông 17 đời là sĩ đại phu, những nghiệp đã tạo, những quả 

báo phải chịu vô cùng đáng để chúng ta cảnh giác. Cho nên 

oan gia nên giải, không nên kết. 

Chúng  ta  không  học  Phật  thì  không  cần  phải  nói  nữa. 

Sau khi học Phật rồi, chúng ta phải luôn tin rằng nhân quả 

thông ba đời. Nhất định không phải chỉ có một đời này, nếu 

như chỉ có một đời này thì việc gì phải tu hành? Không cần 

tu nữa rồi. Tạo những phiền phức này để làm gì? Quả báo 

không  phải  một  đời  này.  Quả  đúng  là  có  quá  khứ,  có  hiện 

tại,  có  vị  lai;  quá  khứ  vô  thỉ,  vị  lai  vô  chung.  Quá  khứ  đã 

từng tạo không ít tội nghiệp, trở thành tập khí phiền não sâu 

nặng,  cái  này  thì  vô  phương  rồi.  Chúng  ta  gặp  được  Phật 

pháp, gặp được sự chỉ dạy, giáo huấn của thánh hiền, chúng 

ta giác ngộ rồi. Sau khi giác ngộ thì phải biết sửa chữa lỗi 

lầm. Sau khi giác ngộ rồi thì sẽ không vì một đời này mà lo 

nghĩ. Tầm nhìn của bạn mở rồi thì bạn có tiền hậu nhãn. Gọi 

là  “tiền hậu nhãn” tức  là bạn nhìn thấy  quá khứ,  bạn cũng 

nhìn thấy vị lai. Tiền hậu nhãn này là trí nhãn, là huệ nhãn. 

Chúng ta phải lo nghĩ vì đời sau, như vậy là đúng rồi. Đời 

này  vô  cùng  ngắn  ngủi,  cho  dù  sống  đến  100  tuổi  cũng  là 

một  khảy  móng  tay.  Người  thông  minh  ở  trong  thời  gian 

502 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ngắn ngủi tạm bợ này tìm đường xuất ly, tìm cách làm sao 

ra khỏi lục đạo luân hồi. 

Nhà  Nho  nói  rất  hay:  “Minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ư  chí 

thiện”, sau đó nói: “Tri chỉ nhi hậu hữu định”. “Chỉ” là gì 

vậy?  Chỉ  ư  chí  thiện.  Trong  Phật  pháp  nói  rất  rõ  ràng,  chí 

thiện  là  A-nậu-đa-la  tam  miệu  tam  Bồ  Đề,  Vô  Thượng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  đây  là  chí  thiện.  Chúng  ta  phải 

đem  tâm  định  vào  trong  mục  tiêu  này,  đây  gọi  là  tri  chỉ. 

Chúng ta chẳng cầu gì cả, pháp thế xuất thế gian một mảy 

may  cũng  không  dính  nhiễm,  lời  ở  trong  Tông  môn  gọi  là 

“đi  qua  một  rừng  hoa,  thân  chẳng  hề  chạm  lá”.  Đây  là  gì 

vậy?  Đây  chính  là  vạn  duyên  buông  xả  rồi,  nhất  tâm  là 

hướng vô thượng Bồ Đề. 

Tối hôm qua, hội trưởng và tôi cùng nhau bàn về vấn đề 

lớp bồi dưỡng khóa kế tiếp, cũng bàn đến tình hình đại khái 

của người xuất gia trong giới Phật giáo hiện nay. Phật pháp 

nếu muốn thành tựu thì không thể không buông xả pháp thế 

gian. Thế pháp với Phật pháp chúng ta phải có năng lực biện 

biệt. Phật pháp là chánh giác, thế pháp là mê tình. Sự việc ở 

trong cửa Phật, nếu như không giác ngộ thì cũng là thế pháp. 

Sự việc ở trong thế pháp, nếu như giác ngộ rồi thì cũng gọi là 

Phật pháp. Phật pháp và thế pháp phân ra từ đâu vậy? Phân ra 

ở giác hay mê. Cho nên Phật dạy chúng ta, thái độ đối với tất 

cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  là  tự  tại  tùy  duyên,  hằng  thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức. Nếu như phan duyên chính là 

thế  pháp,  còn  tùy  duyên  là  Phật  pháp.  Hay  nói  cách  khác, 

khiến chúng ta mọi thứ không tự tại, đây là thế pháp; được 

đại  tự  tại  thì  đó  chính  là  Phật  pháp.  Chúng  ta  phải  làm  thế 

nào  mới  có  thể  đạt  được?  Tôi  nghĩ  rất  nhiều  đồng  tu  đều 

mong cầu. Nếu muốn có được tự tại, nếu muốn thật sự làm 

được tùy duyên thì thập ác nhất định phải xả bỏ. Xa lìa tham 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

503 

sân si mạn là tự tại rồi. Trong không phiền não thì cảnh giới 

bên  ngoài  sẽ  không  cách  gì  cám  dỗ  bạn  được.  Ngoại  cảnh 

còn  có  thể  cám  dỗ  bạn,  tức  là  phiền  não  của  bạn  chưa  có 

đoạn. Nó cám dỗ bạn gì vậy? Cám dỗ bạn phiền não, khiến 

phiền  não  của  bạn  khởi  hiện  hành.  Cho nên,  chúng  ta  đoạn 

phiền não bên trong rồi, vô tư vô ngã, không có tham sân si 

mạn thì cảnh giới bên ngoài có nhiều hơn và tinh vi hơn nữa 

cũng không động tâm mình. Như vậy mới có thể đươc tự tại, 

như vậy mới có thể tùy duyên. 

Tùy  duyên  nhất  định  là  tự  tại.  Ở  trong  tùy  duyên  mà 

đem lại phiền não thì đó là sai rồi, việc này chúng ta không 

nên  tùy.  Trong  tùy  duyên  nhất  định  không  có  phiền  não. 

Phiền não của thế gian phần lớn bắt nguồn từ được mất, tâm 

được  mất  quá  nặng.  Thật  sự  vô  tư  vô  ngã,  không  có  tham 

sân si mạn, quí vị biết tâm được mất không còn nữa, lúc này 

có  thể  tùy  duyên  rồi.  Có  duyên  thì  rộng  lợi  chúng  sanh, 

không phải vì bản thân, mà vì lợi ích chúng sanh. Khi không 

có duyên, việc lợi ích chúng sanh tâm hạnh cũng hoàn toàn 

không  gián  đoạn,  phương  pháp  làm  không  giống  nhau.  Cổ 

đức  thường  nói,  có  duyên  phận  chúng  ta  hết  lòng  hết  sức 

giúp  đỡ  người  khác,  giúp  đỡ  xã  hội;  không  có  cái  duyên 

phận  này  thì  tự  hoàn  thiện  bản  thân,  cho  nên  không  có 

ngừng  nghỉ.  Đây  chính  là  cổ  nhân  gọi  là  “có  duyên  thì 

chúng ta làm lợi ích thiên hạ, vô duyên thì tự hoàn thiện 

bản  thân”.  Tự  hoàn  thiện  bản  thân  chính  là  chuẩn  bị  cho 

tương  lai khi  gặp duyên,  vì đại  chúng phục vụ,  niệm  niệm 

không quên, tâm này chính là tâm đại Bồ Đề, chính là tâm 

độ chúng sanh. 

Có một số đệ tử nhà Phật, tại gia xuất gia tôi đều đã gặp, 

tâm từ bi rất nặng, niệm niệm không bỏ vì chúng sanh phục 

vụ,  nghĩ  mọi  phương  pháp  để  tìm  cơ  hội,  chuốc  lấy  phiền 

504 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

não  vào  trong  người.  Đây  là  sai  lầm,  đây  chính  là  phan 

duyên chứ không phải tùy duyên. Tự mình để tâm vào trong 

kế hoạch đó, cần phải làm thế này, thế nọ thì sai rồi. Người 

hiểu rõ sẽ không làm như vậy, mà có một cách làm khác, đó 

là cầu Phật lực gia trì, vậy là chính xác. Cầu Phật lực gia trì 

không  phải  mỗi  ngày  đứng  trước  hình  tượng  Phật  Bồ  Tát 

cầu  xin,  đó  cũng  là  thuộc  về  phan  duyên,  ở  chỗ  này  chân 

thật  là  sai  một  li  là  đi  một  ngàn  dặm.  Nỗ  lực  hoàn  thiện 

chính  mình,  niệm  niệm  không  bỏ  tâm  nguyện  vì  chúng 

sanh phục vụ, đây chính là cầu Phật Bồ Tát gia trì. Từ đó 

cho thấy,  chư  Phật Bồ  Tát gia trì  chắc chắn không bỏ thời 

tiết nhân duyên. Thời tiết nhân duyên chưa chín muồi thì cơ 

hội này sẽ không gặp được. 

Năm xưa tôi cầu học ở Đài Trung, ngày xa rời thầy, tôi 

liền phát nguyện dạy học, nhưng mãi vẫn chưa có cơ hội. Tôi 

đã  đợi  40  năm,  cái  duyên  ở  Singapore  này  mới  chín  muồi. 

Duyên này chín muồi cũng là điều mà tôi không ngờ đến. Tôi 

không hề yêu cầu cư sĩ Lý Mộc Nguyên lập lớp bồi dưỡng để 

tôi  đến  dạy.  Ông  phát  tâm  đến  tìm  tôi  thì  duyên  này  chín 

muồi rồi. Nếu tôi phát tâm đi tìm ông, mời ông đến lập lớp 

bồi  dưỡng  để  tôi  đến  dạy,  nếu  tôi  dạy  không  tốt  thì  ông  sẽ 

mắng  tôi.  Đây  chính  gọi  là  thời  tiết  nhân  duyên.  Thời  tiết 

nhân duyên phải thật có tâm kiên nhẫn chờ đợi. Tôi ở trong 

thời  gian  dài  như  vậy,  đại  đức  tại  gia,  lão  pháp sư  xuất  gia 

khuyên tôi dạy học, khuyên tôi viết sách, chí ít cũng có hơn 

mấy chục lần. Tôi không phải không chút động lòng, mà tôi 

biết thời tiết nhân duyên chưa chín muồi. Chưa có chín muồi 

đại khái không ngoài hai loại nhân tố, thứ nhất là đức hạnh 

học thuật của mình còn chưa đủ để truyền pháp, Phật Bồ Tát 

sẽ không có cảm ứng; thứ hai là lúc đó nơi đó chưa có người 

thật sự phát tâm học pháp. Hai loại duyên này thiếu một cái 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

505 

đều không chín muồi, cần phải hai loại duyên đều chín muồi. 

Khi cơ duyên chín muồi rồi thì Phật lực gia trì, chúng tôi rất 

biết rõ, cho nên khi chưa có chín muồi thì nhất định phải nỗ 

lực dụng công. 

Phương  pháp  dụng  công  rất  nhiều,  nhà  Phật  thường  nói 

tám vạn bốn ngàn pháp môn. Nhiều pháp môn như vậy, pháp 

môn nào đối với mình có lợi ích thì tự mình phải biết. Nếu 

không biết thì tự mình có thể thử nghiệm, thăm dò thử. Sao 

gọi là có lợi vậy? Dứt khoát không khiến mình đọa lạc, đây 

là một điều kiện tối quan trọng, từng giây từng phút phải đề 

phòng. Nếu như thật sự không khiến mình đọa lạc, chúng ta 

là  phần  tử  trí  thức,  phương  pháp  hiệu  quả  nhất  là  gần  gũi 

thiện tri thức. Thiện tri thức ở đâu vậy? Kinh điển. Kinh điển 

là do Phật nói, ta mỗi ngày đọc Kinh, gần gũi Phật Đà. Mỗi 

ngày nghiên cứu chú giải là gần gũi thiện hữu xưa nay, các 

Ngài giúp chúng ta giải thích Kinh điển. Chúng ta xem nhiều 

nghe nhiều thì sẽ mở trí tuệ của mình, mỗi ngày tăng trưởng 

trí tuệ, vậy là không dễ dàng đọa lạc rồi. Cổ nhân có nói: “Ba 

ngày không đọc sách thánh hiền, mặt  mũi hoàn toàn khác”. 

Lời nói này chúng ta hiện nay nghe qua cảm giác thấy  một 

chút cũng không quá đáng. Nếu như ba ngày chúng ta không 

đọc Kinh, không đọc chú giải, đem Phật pháp để qua một bên 

thì  tập  khí  phiền  não  liền  hiện  hành.  Chúng  ta  chắc  chắn 

không  có  năng  lực  chống  đỡ  biết  bao  nhiêu  sự  cám  dỗ  ở 

trong xã hội này. Chúng ta không có biện pháp điều phục tập 

khí  phiền  não  của  mình,  vậy  là  đọa  lạc  rồi.  Biết  bao  người 

hằng ngày đang đọa lạc mà tự mình không biết. Người sáng 

mắt thấy rất rõ ràng, muốn giúp đỡ, nhưng sự giúp đỡ cũng 

phải  dựa  vào  thời  tiết  nhân  duyên.  Đây  chính  là  nhà  Phật 

thường  nói:  “Phật  không  độ  người  không  có  duyên”.  Sao 

gọi là có duyên vậy? Thật sự tin được, hiểu được, hành được, 

506 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thật  sự  có  năng  lực  biện  biệt  tốt  xấu,  có  năng  lực  biện  biệt 

đúng  sai  tà  chánh, đây  là  cơ  duyên  chín muồi,  Phật Bồ  Tát 

đặc biệt quan tâm. Duyên chưa chín muồi quan tâm họ cũng 

vô ích, vì họ không thể tiếp nhận. “Ở trong cửa Phật không 

bỏ  người  nào”,  lời  nói  này  đều  là  sự  thật,  cũng  là  chỗ  mà 

chúng ta cần phải học tập. Cho nên từng giây từng phút kiểm 

điểm chúng ta có còn tâm sân hận hay không? Nếu như còn 

tâm sân hận là chưa có lìa phiền não, chưa có lìa sân hận. 

•

Thứ ba: “Vô tranh tụng tâm” 



Đây là loại thứ ba của tám loại tâm pháp hỷ duyệt. 

Đây cũng là hình tượng cụ thể của lìa sân hận. “Tranh” là 

tranh  luận.  Phàm  là  có  tranh  tụng  thì  tâm  nhất  định  có  bất 

bình, nhất định còn chất chứa oán hận. Chư Phật Bồ Tát tại 

sao  không  có  vậy?  Chúng  ta  cần  suy  nghĩ  thật  kỹ,  nguyên 

nhân này rốt cuộc là do đâu? Chư Phật Bồ Tát triệt để giác 

ngộ  rồi,  biết  được  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là 

một thể. Trong Đại Kinh thường nói: “Mười phương ba đời 

chư Phật cùng chung một pháp thân”, lời nói này là lời chân 

thật. Nếu như nhận biết đây là một pháp thân, là một thể, thì 

tâm từ bi mới có thể tỏa khắp pháp giới. Từ bi chính là tâm 

yêu thương. Yêu thương tất cả chúng sanh chính là chân thật 

yêu thương chính mình. Người khác được điều lành chính là 

mình được điều lành, người khác bị tai nạn chính là mình bị 

tai  nạn.  Ta, người không  hai; sanh,  Phật  một  thể  (“sanh” là 

chúng  sanh),  làm  sao  có  thể  có  tranh  tụng  được?  Cổ  thánh 

tiên hiền dạy chúng ta, chung sống giữa người với người phải 

nhường  nhịn.  Chư  Phật  Bồ  Tát  chung  sống  với  tất  cả  đại 

chúng,  ý nghĩ nhường  nhịn này  còn  không  được  sanh khởi, 

tại sao vậy? Nhường nhịn vẫn cách một lớp, không phải một 

thể  mới  nhường  nhịn,  nếu  là  một  thể  thì  không  thể  nói 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

507 

nhường nhịn được. Do đó, lý càng tỏ, càng hiểu rõ, càng thấu 

triệt  thì  sự  mới  thật  sự  đạt  đến  viên  mãn,  trong  Phật  pháp 

thường nói “đại viên mãn”, “đại tự tại”. Lý sự không thể hiểu 

rõ thấu triệt thì làm sao có thể làm đến được? 

Người thế gian tranh danh, tranh tài, tranh lợi. Nếu như là 

Phật Bồ Tát thì “anh cần thì tôi đưa cho anh toàn bộ. Anh 

thọ dụng hay tôi thọ dụng có gì khác nhau đâu? Đều giống 

nhau cả. Anh cảm thấy cái này có lợi ích với anh, tôi đều có 

thể  nhường  cho  anh”.  Sự  biểu  hiện  của  Phật  Bồ  Tát  cho 

chúng  ta  thấy,  chính  mình  nhất  định  trải  qua  đời  sống  vật 

chất  ở  mức  thấp  nhất.  Đây  là  dạy  điều  gì  vậy?  Dạy  người 

không  tranh,  hằng  ngày  vì  xã  hội,  vì  chúng  sanh  tu  phước, 

bồi phước, tạo phước, phước báo nhường mọi người hưởng. 

Xã  hội  ổn  định  hài  hòa,  phồn  vinh  hưng  vượng,  đây  là  sự 

hưởng thụ của chư Phật Bồ Tát, nhìn thấy mọi người đều tốt 

thì các Ngài hoan hỷ, đây là sự hưởng thụ của các Ngài. Cả 

xã hội động loạn bất an, tất cả chúng sanh chung sống không 

hài hòa thì Phật Bồ Tát nhìn thấy áy náy, lo lắng, giống như 

cha hiền lo cho con cháu. Đối với người ở tuổi 80, tuổi 90, 

họ  hưởng  thụ  cái  gì  là  cao  nhất  vậy?  Người  một  nhà  hòa 

mục, tương thân tương ái, tôn trọng lẫn nhau, hỗ trợ hợp tác 

thì trong tâm người già hoan hỷ, họ hưởng thụ việc này. Họ 

hoàn toàn không mong cầu được cúng dường vật chất để thọ 

dụng, họ không cầu những thứ này, chẳng cần thứ gì cả. Chư 

Phật Bồ Tát, người thật sự giác ngộ đều là có tâm thái như 

vậy. Chúng ta chưa giác ngộ thì rất khó lý giải, tưởng tượng 

không  ra,  đến  sau  khi  bạn  giác  ngộ  thì  bạn  liền  hiểu  rõ. 

Giống như người tuổi trẻ, họ không có cách gì lý giải quan 

niệm, cách nghĩ, cách nhìn của người già, đến khi chính họ 

già rồi thì họ mới hiểu rõ người già trước đây tại vì sao đối 

đãi với con cháu đời sau như vậy. 

508 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Con  người  ngay  trong  đời  này  tuy  đã  tạo  rất  nhiều  sai 

lầm, nhưng như ngạn ngữ nói rất hay: “Người sắp chết thì lời 

nói của họ thiện”. Tại sao vậy? Vì họ biết sai rồi, họ hy vọng 

người  đời  sau  không  nên  phạm  sai  lầm,  mỗi  câu  khuyến 

khích người đời sau đều là lời chân thật. Chư Phật Bồ Tát đối 

với chúng ta mà nói là người già. Phật Thích-Ca Mâu Ni diệt 

độ đã 3.000 năm, cả đời thật sự là dũng mãnh tinh tấn, cầu 

học dạy người, Ngài đã vì chúng ta mà thị hiện. Phật đã đạt 

đến trí tuệ cứu cánh viên mãn, Ngài đã làm nên tấm gương 

ham học không mệt mỏi. Ấn Độ vào thời đó có thể nói là học 

thuật tương đối phát triển, so với bách gia chư tử thời Xuân 

Thu Chiến Quốc của chúng ta đại thể là giống nhau. Trong 

Kinh điển ghi chép, Ấn Độ vào thời đó có 96 loại tôn giáo, 

học phái. Mỗi loại Phật Thích Ca Mâu Ni đều tiếp xúc, mỗi 

loại đều nghiên cứu, đều hiểu rõ, thành tựu trí tuệ chân thật 

của mình. Những thánh nhân này không có người nào không 

ham học. 

Thầy  Dương  đã  mua  được  cuốn  “Đạo  Đức  Kinh  Chú 

Giải”  từ  Đài  Loan.  Tôi  mở  ra  xem  thử,  thiên  đầu  tiên  là 

Hoàng  đế  Khang  Hy  đã  viết  lời  tựa.  Trong  bài  tựa,  ông 

khẳng định lời chú giải này là lời chú giải hay. Ông đã xem 

qua rất nhiều chú giải Lão tử, cho rằng lời chú giải này nói 

rất rõ ràng, sâu sắc và dễ hiểu, dặn dò vương công đại thần, 

vương tử, vương tôn trong cung đình đều phải đọc. Đây là 

người đọc sách. Họ còn tại vị, đối với học thuyết thế xuất 

thế  gian  thảy  đều  đọc  qua,  không  có  cái  nào  không  thông 

đạt, vì vậy họ mới có thể quản lý quốc gia tốt như vậy. Họ 

có đạo lý. 

Lãnh thổ quốc gia lớn nhỏ không giống nhau. Nhân dân 

cư trú trong đó bao gồm nhiều dân tộc, tín ngưỡng tôn giáo 

khác nhau, làm thế nào đem nó dung hợp, đây chính là cơ sở 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

509 

của xã hội ổn định. Singapore là nước nhỏ, hôm kia trên báo 

đăng,  dân  số  đã  đến  bốn  triệu.  Bốn  triệu  người  này  có  rất 

nhiều  dân  tộc  khác  nhau,  thông  thường  nói  có  bốn  dân  tộc 

lớn, đây là phần lớn. Trong mỗi dân tộc còn có dân tộc nhỏ. 

Singapore  có  chín  tôn  giáo.  Chúng  ta  phải  thành  tựu  đức 

hạnh, phải thành tựu học vấn. Thử hỏi xem nhiều dân tộc như 

vậy, nhiều tôn giáo như vậy, văn hóa khác nhau, chúng ta có 

cần tìm  hiểu hay  không? Cần  thiết.  Bạn muốn  hiểu họ, bạn 

không học tập làm sao bạn hiểu được? Cho nên cổ nhân nói, 

“sống đến già, học đến già, học không hết”. Mỗi ngày chúng 

ta phải thật chăm chỉ mà đọc sách. 

Kinh  điển  của  mỗi  tôn giáo  tôi đều  đọc,  hằng  ngày  đều 

đang  đọc.  Chúng  tôi  là  người  làm  giáo dục  tôn giáo,  do  đó 

điển tích của tôn giáo phải thuộc, phải đọc, sách vở thế gian 

cũng phải đọc qua, đọc quá nhiều rồi. Chúng ta phải biết lựa 

chọn trọng điểm, phải hàm chứa được toàn diện, thành tựu trí 

tuệ,  phong  phú  thường  thức,  như  vậy  mới  có  thể  tự  độ,  độ 

tha. Dứt khoát không được nói kiến thức nông cạn là bạn có 

thể  thành  tựu  nổi  sự  nghiệp,  đây  là  việc  không  thể.  Thánh 

giáo có lợi ích lớn đối với chúng ta. Thánh giáo nhất định là 

vô tư, nhất định là vô ngã, nhất định là thanh tịnh vô vi. Đạo 

gia nói “vô vi”, nhà Phật nói “tam luân thể không”. Tam luân 

thể không chính là vô vi. Vô vi là không vì bản thân, vô vi 

mà không có gì không làm. Không có gì không làm là lợi ích 

quảng đại xã hội, quảng đại quần chúng, cho nên nó không 

phải tiêu cực. 

Có  người  nói  Phật  giáo  là  tiêu  cực,  chỉ  lo  bản  thân, 

không lo cho xã hội, vậy là sai rồi. Nếu nói chỉ lo bản thân, 

không  lo  xã  hội,  thì  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  việc  gì  phải 

giảng Kinh thuyết pháp 49 năm? Trong xã hội ngành nghề 

rất nhiều, nghề mà Phật Thích Ca Mâu Ni lựa chọn là nghề 

510 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

dạy  học.  Ngài  ở  trong  ngành  nghề  này  rất  chăm  chỉ,  rất 

siêng năng, mảy may biếng nhác cũng không có, mỗi ngày 

lên  lớp  tám  giờ,  49  năm  không  gián  đoạn,  tìm  đâu  ra  vị 

thầy tốt đến như vậy? Lại không thu học phí của học sinh, 

bạn có thể nói Ngài tiêu cực sao? Cần phải đem chân tướng 

sự thật này làm cho rõ ràng, sáng tỏ. Những điều Ngài nói 

là chân lý. Sao gọi là chân lý? Vì đó là chân tướng của vũ 

trụ nhân sinh. 

Người thế gian chúng ta mê hoặc điên đảo. Chúng ta đối 

với toàn bộ vũ trụ, thế gian là mê hoặc, có thể nói là  hoàn 

toàn  không  biết.  Hiện  nay  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta, 

không  gian  có  vô  hạn  tần  số  tồn  tại.  Chúng  ta  không  hiểu 

chân tướng sự thật này. Trong Kinh Phật và Kinh điển tôn 

giáo khác nói cho chúng ta biết, con người có quá khứ, có vị 

lai. Trong tôn giáo thông thường, tuy không có nói lục đạo, 

nhưng  họ  nói  đến  thiên  đường,  nói  đến  địa  ngục,  chí  ít  họ 

khẳng định có cõi người, có cõi trời, có cõi địa ngục. Chúng 

ta nói cho họ biết thêm, bạn có nhìn thấy rất nhiều súc sanh 

hay  không?  Cõi  súc  sanh  có  tồn  tại.  Ấn  Độ  giáo  với  Phật 

giáo  nói  rất  rõ  ràng,  nhà  Phật  nói  mười  pháp  giới,  Ấn  Độ 

giáo nói sáu cõi luân hồi. Sáu cõi chính là sáu chiều không 

gian khác nhau, mười pháp giới chính là mười chiều không 

gian khác nhau. Đây là sự phân chia lớn, còn phân chia nhỏ 

thì vô cùng phức tạp. Toàn bộ bạn đều hiểu rõ thì bạn mới 

thật sự biết chân tướng vũ trụ nhân sinh là dùng thập pháp 

giới để nói. Bạn chỉ biết một pháp giới, chín pháp giới khác 

bạn  đều  không  biết  thì  tư  tưởng  kiến  giải  của  bạn  liền  bị 

lệch lạc, liền có sai lầm. Đây là điều chúng ta có thể lý giải, 

có thể tưởng tượng ra được. Nếu bạn đều hiểu rõ, đều sáng 

tỏ  rồi,  tư tưởng kiến  giải  này  đúng  rồi  thì hành  vi  của  bạn 

đúng.  Tâm  hạnh đúng đắn  thì tương  ưng  với lời giáo  huấn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

511 

của  thánh  nhân.  Lời  giáo  huấn  của  thánh  nhân  tương  ưng 

với chân tướng sự thật. 

Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta hằng thuận, tùy hỷ, đây là 

tương ưng. Hằng thuận, tùy hỷ đều phải lấy pháp tánh làm 

tiêu  chuẩn.  Chúng  ta  hằng  thuận  pháp  tánh,  tùy  hỷ  pháp 

tánh,  thì  chính  chúng  ta  là  người  có  tư  tưởng  của  Phật  Bồ 

Tát, kiến giải của Phật Bồ Tát, đời sống của Phật Bồ Tát, tự 

tại  mỹ  mãn,  nhà  Phật  nói  là  “thường  sanh  trí  tuệ,  không 

sanh phiền não”. Nếu như trái ngược lại với tánh đức thì bạn 

thường hay mê hoặc, thường sanh phiền não, tương lai sẽ đi 

về đâu vậy? Đương nhiên đi về ba đường ác, đây là đạo lý 

tất nhiên. 

Tất cả thánh hiền, tất cả tôn giáo đều nói với chúng ta, 

tham  sân  si  là  không  tốt.  Không  có  tôn  giáo  nào  nói  tham 

sân  si  là  tốt,  chúng  ta  không  hề  xem  thấy.  Rất  nhiều  Kinh 

điển tôn giáo, chúng ta đều không hề thấy nói tham sân si là 

tốt. Hôm qua tôi mới nghe người ta nói, gần đây trên báo đã 

đăng một bài văn khá dài, nói “tham là vô tội”. Không biết 

các bạn có xem qua hay chưa, hy vọng các bạn tìm đến cho 

tôi  xem  thử.  Chúng  ta  thường  nghe  người  phương  tây  nói 

tham lam là nguồn động lực của xã hội tiến bộ, cổ vũ người 

tham  không  biết  chán.  Từ  trong  lời  giáo  huấn  thánh  nhân 

của tất cả tôn giáo hãy xem cái “tham không biết chán” này. 

Nếu  các  bạn  nói  nó  là  nguồn  động  lực  của  xã  hội  tiến  bộ, 

điều này không sai! Đúng vậy! Nhưng đây là xã hội gì vậy? 

Xã hội của cõi quỷ, xã hội của cõi địa ngục, xã hội của cõi 

súc sanh, xã hội của ba đường ác, tuyệt đối không phải trời, 

người. Từ chỗ này chúng ta cũng thật sự tỉnh ngộ ra. Trong 

Kinh  Lăng  Nghiêm,  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta:  “Tà  sư 

thuyết pháp như Hằng hà sa”. Ai là tà sư vậy? Cách nói trái 

ngược với tự tánh đều là tà sư. Phải ương ưng với tự tánh. 

512 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Tham sân si gọi là tam độc phiền não. Tam độc nếu tăng lên 

rồi thì trời, người không có, ba đường ác địa ngục, ngạ quỷ, 

súc  sanh  liền  hiện  tiền  ngay,  chúng  ta  cần  suy  nghĩ  nhiều. 

Cho nên, tôn giáo phương tây nhấn mạnh phải tin có ngày 

tận  thế.  Trong  Kinh  Co-ran  nói  tin  đức  A-la,  tin  ngày  diệt 

vong. Chúng ta thử xem,  hiện  tượng xã hội ngày  nay  cách 

ngày  diệt  vong  rất  gần,  rất  gần  rồi.  Đây  là  điềm  báo  trước 

của ngày tận thế, là điềm báo vô cùng không tốt, sao chúng 

ta có thể không cảnh giác? Người ta tranh, chúng ta nhường; 

“không  tranh  với  người,  không  cầu  gì  ở  đời”,  cho  dù 

chúng ta chết rồi cũng có nơi tốt mà đi, dứt khoát không đọa 

ba  đường  ác.  Chúng  ta  cần  phải  có  năng  lực  biện  biệt  tà 

chánh, biện biệt thị phi, biện biệt lợi hại. 

• Thứ tư: “Nhu hòa chất trực tâm” 



Đây là loại thứ tư của tám loại tâm pháp hỷ duyệt khi lìa 

khỏi sân nhuế. 

Do đây có thể biết ba độc phiền não có sự chướng ngại 

lớn như thế nào đối với tâm Bồ Đề. Trong Khởi Tín Luận, 

Bồ  Tát  Mã  Minh  nói  với  chúng  ta,  thể  của  tâm  Bồ  Đề  là 

trực  tâm,  tác  dụng  của  nó  là  thâm  tâm  cùng  đại  bi  tâm. 

Thể, dụng là một, không phải hai. Trực tâm đối với chính 

mình chính là thâm tâm của hiếu thiện, hiếu đức. Trực tâm 

đối với tất cả chúng sanh chính là đại từ đại bi. Trong Kinh 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta,  thể 

của tâm Bồ Đề là tâm chí thành. Chúng ta đem Kinh luận 

hợp lại xem, ý nghĩa liền đặc biệt hiện rõ. Trong Khởi Tín 

Luận  nói,  trực  tâm  chính  là  chí  thành,  chân  thành  đến  tột 

điểm.  Ba  độc  phiền  não  là  hư  vọng,  không  phải  là  chân 

thành.  Không thể  lìa  khỏi  ba độc thì  quyết định không có 

tâm  Bồ  Đề,  cho  nên  tâm  Bồ  Đề  không  dễ  gì  phát,  đạo  lý 

này chúng ta phải hiểu. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

513 

Tâm Bồ Đề vừa phát chính là viên giáo sơ trụ Bồ Tát. Sơ 

trụ Bồ Tát gọi là phát tâm trụ. Do đây có thể biết, tâm Bồ Đề 

không phát thì thôi, vừa phát liền siêu việt mười pháp giới. 

Cho nên trong Kinh luận đều nói với chúng ta, Tiểu thừa A 

La  Hán,  Bích  Chi  Phật  đều  chưa  phát  tâm  Bồ  Đề,  đạo  lý 

chính  ngay  chỗ  này.  Tiêu  chuẩn  của  tâm  Bồ  Đề  là  kiến  tư 

phiền não và trần sa phiền não đều đoạn, vô minh cũng phá 

hết một phẩm, đây là công đức của tâm Bồ Đề, là tác dụng 

của tâm Bồ Đề. Ngay chỗ này chúng ta thấy được, lìa sân hận 

mới  có  thể  thấy  được  "nhu  hòa  chất  trực  tâm".  "Chất  trực 

tâm" vẫn không phải là trực tâm của viên mãn, mà là đã tiếp 

cận với trực tâm. Quan hệ này chúng ta phải làm cho rõ ràng, 

làm cho tường tận. 

• Thứ năm: “Đắc thánh giả từ tâm” 



Đây là loại thứ năm của tám loại tâm pháp hỷ duyệt. 

Cái  "từ  tâm"  này  không  phải  từ  tâm  của  cõi  trời  trong 

sáu cõi. Chúng ta biết, Sắc Giới có 18 tầng trời. Ngoài bốn 

loại thiền định thượng phẩm mười thiện ra, họ còn phải đầy 

đủ bốn vô lượng tâm "từ bi hỷ xả" thì mới có thể sanh đến 

Trời  Sắc  Giới.  Chỗ  này  nói  "thánh  giả  từ  tâm",  siêu  việt 

phàm phu thiên nhân Sắc Giới và Vô Sắc Giới. Chỗ này đã 

nói  "thánh  giả",  mức  độ  thấp  nhất  cũng  là  pháp  giới  bốn 

thánh,  tâm  từ  bi  của  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  quyền  giáo 

Bồ  Tát.  Từ  những  Kinh  văn  này  chúng  ta  có  thể  thể  hội 

được,  ba  độc  phiền  não  là  chướng  ngại  nghiêm  trọng  nhất 

trong sự tu hành thành tựu. Quả báo của tam độc, sân hận là 

ở  địa  ngục,  tham  dục  là  ở  ngạ  quỷ,  tà  kiến  là  ở  súc  sanh. 

Đây  là  nghiệp  nhân  chủ  yếu  của  ba  đường  ác.  Chúng  ta 

muốn viễn ly ba đường ác, muốn ở ngay trong đời này thành 

tựu  thánh  đạo  thì  mười  điều  ác  không  thể  không  rời  khỏi, 

mười điều thiện không thể không tu. 

514 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Người tu hành sở dĩ không cách gì đoạn mười điều ác, tu 

mười  điều  thiện,  nguyên  nhân  tuy  là  nhiều  nhưng  không 

ngoài  năm  dục  sáu  trần  của  thế  gian  mê  được  quá  sâu,  mê 

được  quá  nặng,  chấp  trước  sâu  nặng  không  thể  buông  xả, 

nguyên  nhân  chính  ngay  chỗ  này.  Không  luận  làm  bất  cứ 

việc  gì,  làm  được  một  chút  việc  tốt  thì  nhất  định  thấy  có 

công.  Điều  này  không  những  gặp  người  đố  kỵ,  mà  còn  kết 

oán  thù  với  người,  tổn  tánh  đức  của  chính  mình.  Tổn  tánh 

đức là gì? Chướng ngại trí tuệ đức năng của tự tánh, nhà Phật 

gọi  là  đức  tướng,  phạm  vi  còn  rộng  hơn  so  với  đức  tướng. 

Chúng ta đối với đạo lý này không thể nào lý giải thấu triệt. 

Không chỉ là công đức không thể bảo toàn, thực tế mà nói là 

công đức không thể thành tựu, tạo thành chướng ngại nghiêm 

trọng  đối  với  sự  tu  học  trên  đạo  Bồ  Đề.  Hiện  tại  chúng  ta 

xem là biết rồi, có phải là thật biết hay không? Không phải! 

Tận  hết  sức  chỉ  có  thể  nói,  hiện  tại  chúng  ta  nghe  nói  rồi, 

tuyệt nhiên không thể thật tin. Nếu như nghe nói mà thật tin 

thì chúng ta đã hồi đầu rồi, hay nói cách khác, nhất định lìa 

được tham sân si thì mới là thật tin. 

Nếu như không lìa mười ác, chỉ có thể nghe nói, nghe 

Phật Bồ Tát có cách nói như vậy, vẫn không thể hoàn toàn 

tin  tưởng.  Đại  Kinh  đại  luận  đều  nói:  "Tin  là  mẹ  đẻ  của 

công  đức",  rất  không  dễ  dàng  gì  xây  dựng  lòng  tin.  Vạn 

nhất  không  nên  cho  rằng,  chúng  ta  là  tín  đồ  Phật  giáo  là 

chúng ta đã tin Phật; chúng ta xuất gia rồi, đã thọ đại giới 

rồi là tin Phật rồi, không hề thấy! Trong lúc giảng dạy, tôi 

cũng  đã  từng  nói  qua  với  mọi  người  mấy  lần,  tôi  ở  Đài 

Loan xuất gia được hai năm mới thọ giới. Sau khi thọ giới, 

tôi  trở  về  Đài  Trung  để  thăm  lão  sư  Lý,  đây  là  lễ  tiết  rất 

thông thường, lễ tạ lão sư. Lão sư nhìn thấy tôi từ xa đến, 

liền  đưa  tay  vẫy  tôi  lại,  lớn  tiếng  nói  rằng:  "Ông  phải  tin 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

515 

Phật",  Ngài đã nói qua  mấy  lần.  Tôi đi  đến phía trước và 

cũng  ngẩn  người  ra.  Sau  đó  thầy  giải  thích  cho  tôi  nghe, 

không nên cho là xuất gia, thọ giới rồi thì ông đã tin Phật. 

Có rất nhiều Lão hòa thượng đến 80 tuổi, 90 tuổi, đến chết 

vẫn chưa tin Phật. Tại vì sao không tin? Họ không hề làm 

được. Tin thì làm gì mà không làm được? Tin thì chắc chắn 

làm đến được. Không làm được thì chứng minh bạn không 

tin,  chỉ  có  thể  nói  bạn  nghe  nói  mà  thôi.  Đến  lúc  này  tôi 

mới thoát nhiên đại ngộ. 

Phật nói: "Tin là mẹ đẻ của công đức", ý này rất sâu rất 

rộng. Chúng ta luôn luôn là qua loa sơ ý xem qua, việc này 

dường như là rất thông thường. Việc thường hay nói, trẻ nhỏ 

ba  tuổi  đều  biết  thì  việc  này  có  gì  hiếm  lạ  đâu?  Chúng  ta 

không biết được, then chốt của thành công hay thất bại chính 

ngay trong đó. 

Tịnh Tông tu học, cầu nguyện vãng sanh, việc đầu tiên 

là  "tín".  Ba  điều  kiện  của  Tịnh  Độ  là  "ba  tư  lương",  mọi 

người  đều  rất  quen  thuộc  là  tín-nguyện-hạnh.  Có  tín  mà 

không  có  nguyện  và  hạnh  thì  đều  là  giả.  Đây  cũng  giống 

như tòa lầu ba tầng, tin là tầng thứ nhất, nguyện là tầng thứ 

hai, hạnh là tầng thứ ba. Tầng thứ nhất không có thì làm gì 

có tầng thứ hai, tầng thứ ba? Ngày nay đọc đến đoạn Kinh 

văn này, khiến chúng ta cảm khái rất sâu sắc, quay đầu xem 

lại chính mình có thật tin hay chưa? Quả nhiên tin tưởng thì 

chắc  chắn  y  giáo  phụng  hành,  không  cần  người  khuyên, 

không  cần  người  khích  lệ.  Y  giáo  phụng  hành  là  tự  nhiên 

mà làm, như trên Kinh Đại thừa thường nói "pháp nhĩ như 

thị". Chư  Phật  Như Lai, Pháp  Thân  Đại Sĩ, quyền giáo Bồ 

Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, có người khuyến khích họ tu 

hành  không?  Các  Ngài  không  cần  có  người  khuyến  khích, 

đều là tự động mà tu hành. 

516 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Pháp  Đại  thừa  cùng  pháp  Tiểu  thừa  đích  thực  không 

giống nhau. Pháp Đại thừa là trí tuệ làm chỉ đạo, cho nên 

từ  sơ  pháp  tâm  thì  không  giống  như  thánh  giả  Tiểu  thừa. 

Sơ  phát  tâm,  Bồ  Tát  sơ  tín  vị,  ở  trên  quả  vị  thì  không  so 

được  với  Tiểu  thừa  A  La  Hán,  đây  là  thật,  không  phải  là 

giả. Trên quả vị các vị đều rõ ràng, ở đoạn hoặc chỉ bằng 

Tiểu thừa Tu Đà Hoàn, chỉ là phá 88 phẩm kiến hoặc tam 

giới mà thôi, còn tư hoặc thì một phẩm vẫn chưa phá. Thế 

nhưng trí tuệ và năng lực lĩnh ngộ của Bồ Tát viên giáo sơ 

tín vị siêu vượt  A  La  Hán. Phật giảng giáo nghĩa  của  Đại 

thừa thậm thâm, A La Hán nghe không hiểu, nhưng Bồ Tát 

sơ tín vị nghe hiểu được. Đây là thông thường chúng ta hay 

nói, loại người này sở tri chướng, phiền não chướng nặng. 

Cho nên, về phương diện đoạn phiền não thì Bồ Tát sơ tín 

không thể so được với A La Hán, nhưng về phương diện trí 

tuệ thì siêu vượt A La Hán. 

Bồ Tát viên giáo trong thất tín vị phát ra là tương tợ tâm 

Bồ  Đề,  không  phải  chân  thật,  thế  nhưng  rất  là  khả  quý,  họ 

không ngừng đang tinh tấn. Đến sơ tín vị thì tâm Bồ Đề này 

mới  chân  thật  hiện  tiền,  "tam  tâm  viên  phát",  ba  tâm  này 

chính là "trực tâm, thâm tâm và tâm đại bi". Ba tâm này viên 

mãn phát ra, tự lợi lợi tha, mãi cho đến vô thượng đạo, cho 

nên họ được là đại từ đại bi của thánh giả. 

• Thứ sáu: “Thường tác lợi ích an chúng sanh tâm” 



Đây là loại thứ sáu của tám loại tâm pháp hỷ duyệt. 

Tứ, ngũ, lục, cả ba câu trên thực tế đều là nói tâm Bồ Đề. 

Câu thứ tư nói trực tâm, câu thứ năm nói thâm tâm, câu thứ 

sáu là nói đại bi tâm. 

Tâm từ tự thọ dụng, hiếu thiện hiếu đức, "lợi ích" chúng 

sanh,  "an  chúng  sanh",  khiến  tất  cả  chúng  sanh  được  bình 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

517 

an. "Thường tác" là ở mọi lúc, vào mọi nơi, không luận là 

thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  trước  giờ  chưa  từng  gián  đoạn. 

Người  giác  ngộ,  họ  ở  thế  gian  này  đã  chuyển  nghiệp  lực 

thành nguyện lực, cũng chính là nhà Phật thường nói "thừa 

nguyện tái lai", đây chính là người tái sanh. Cái ý niệm này 

không thể chuyển đổi lại, thì cả đời người này chắc chắn bị 

nghiệp lực làm chủ tể, người thông thường gọi là vận mạng. 

Con người này không thể thoát được vận mạng. Ngay trong 

một đời, tạo tác của bạn, quả báo của bạn đều là trong mạng 

đã định sẳn. 

Nếu bạn đọc kỹ Liễu Phàm Tứ Huấn thì bạn liền hiểu rõ, 

đích thực là "một bữa ăn, một ngụm nước đều do tiền định". 

Vận mạng của một người là đã định sẳn, gia vận của một gia 

đình  là  đã  định  sẳn,  quốc  vận  của  một  quốc  gia  cũng  là  đã 

định sẳn, cả thế giới vẫn có vận thế, vẫn cứ là đã định sẳn. Ai 

định  sẳn  vậy?  Tuyệt  đối  không  phải  là  Thượng  đế,  không 

phải  là  vua  Diêm  Vương,  cũng  không  phải  là  Phật  Bồ  Tát, 

mà là nghiệp lực định sẳn. Cá nhân là biệt nghiệp chính mình 

định sẳn; gia đình và thế giới là cộng nghiệp của mỗi người 

định sẳn. Vận mạng của gia đình là cộng nghiệp của người cả 

nhà bạn định sẳn. Quốc vận của một nước là cộng nghiệp của 

người cả một nước định sẳn. Cái thế giới này có thế vận, là 

cộng  nghiệp  của  những  người  ở  trên  thế  giới  này  định  sẳn. 

Rất có đạo lý. 

Trên Kinh vừa mở đầu, Phật liền nói với chúng ta: "Tất 

cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh".  Tâm  tưởng  đang  tạo  nghiệp, 

nghiệp  nhân  gặp  được  duyên  thì  quả  báo  liền  hiện  tiền. 

Nghiệp  mà  tất  cả  chúng  sanh  tạo  ra,  thiện  ác  lẫn  lộn.  Vào 

thời xưa, người thông thường đều có thể tiếp nhận giáo huấn 

của thánh hiền nhân, do đó khởi tâm động niệm tất cả tạo tác 

thì thiện tương đối nhiều, ác tương đối ít, nên quả báo rất thù 

518 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thắng.  Xã  hội  hiện  đại,  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  tất  cả 

chúng sanh tạo tác ra ác nghiệp nhiều, thiện nghiệp ít. Những 

năm  gần  đây,  tất  cả  chúng  sanh  tạo  tác  ác  nghiệp  mức  độ 

càng  ngày  càng  thêm  lớn.  Không  cần  nói  thiện  hạnh,  mà 

thiện niệm, ý niệm thiện dần dần đều tan nhạt. Việc này rất 

đáng  sợ,  đây  không  phải  là  hiện  tượng  tốt.  Cho  nên,  người 

giác  ngộ  nhất  định  phải  phát  tâm  Bồ  Đề.  Tâm  Bồ  Đề  nếu 

chân thật không thể phát ra được, thì chí ít tâm Bồ Đề tương 

tợ phải đầy đủ. Chỗ này nói, "nhu hòa chất trực tâm", "đắc 

thánh giả từ tâm", "thường tác lợi ích an lạc chúng sanh 

tâm", chí ít ba loại tâm này chúng ta phải có. Mỗi giờ mỗi 

phút phải ghi nhớ, nhất là câu thứ sáu, chính là phải làm tấm 

gương tốt cho xã hội đại chúng. Chúng ta nhìn qua xã hội đại 

chúng,  xem  bệnh  của  họ  ở  chỗ  nào?  Chúng  ta  cần  phải  tự 

mình làm để khải thị cho họ, giúp đỡ họ giác ngộ, giúp đỡ họ 

quay đầu, vậy thì đúng. Cho nên đoạn ác là tích cực, không 

phải tiêu cực. 

• Thứ  bảy:  “Thân  tướng  đoan  nghiêm,  chúng  cộng 



tôn kính” 

Đây là loại thứ bảy trong tám loại thiện quả do đoạn sân 

nhuế mà có được. 

"Thân  tướng  đoan  nghiêm".  "Đoan"  là  đoan  chánh, 

trang  nghiêm.  Trong  Phật  pháp  nói  trang  nghiêm,  chính  là 

người  thông  thường  nói  đoan  nghiêm,  tốt  đẹp.  Trong  đại 

Kinh,  Phật  nói  với  chúng  ta:  "Tất  cả  chúng  sanh  đều  có 

Như Lai trí tuệ đức tướng". Chữ "tướng" trong câu nói này 

chính là nói "thân tướng đoan nghiêm", đoan chánh tốt đẹp, 

không phải chúng ta có thể tưởng tượng ra được. Đây là tự 

tánh  tự  nhiên  lưu  lộ  ra,  trên  quả  địa  Như  Lai  là  lưu  lộ  cứu 

cánh. Ngày nay, tướng chúng ta biến thành thô xấu như thế 

này, nguyên nhân chính là tham sân si, kiến tư, trần sa phiền 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

519 

não  đem  tướng  hảo  trang  nghiêm  viên  mãn  vốn  có  chuyển 

biến  thành  ra như  thế  này.  Đây  đúng  là  Thế  Tôn  trong bổn 

Kinh vừa mở đầu liền khai thị cho chúng ta: "Tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh". 

Chân tâm là thuần thiện, là chí thiện. Cổ thánh tiên hiền 

đã  nói  "chỉ  ư  chí  thiện",  chí  thiện  ở  chỗ  nào?  Chí  thiện 

chính  là  bổn  tâm,  chính  là  chân  tâm  bổn  tánh.  Chân  tâm 

biến hiện ra cảnh giới chính là chí thiện. Tâm không chân, 

tâm  không  thành  thì  liền  đem  chí  thiện  biến  thành  bất 

thiện.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu.  Sau  khi  hiểu  rồi, 

chúng ta  mới biết được tính quan trọng  của việc hồi phục 

chân  tâm.  Chư  Phật  Như  Lai  cùng  chúng  sanh  chín  pháp 

giới  khác  biệt  ở  chỗ  nào?  Không  ngoài  là  hồi  phục  chân 

tâm tự tánh, cứu cánh viên mãn. Khi vừa hồi phục thì tất cả 

đều hồi phục, đúng là như trên Kinh đã nói, "nhất tức nhất 

thiết, nhất thiết tức nhất", trí tuệ, năng lực, đức năng toàn 

bộ đều hồi phục. Cảnh giới này chính là trên Kinh Phật đã 

nói "Nhất Chân pháp giới", thế mới cảm được "chúng cộng 

tôn kính". Chữ "chúng" này là đại chúng, những đại chúng 

nào  vậy?  Chư  Phật Như  Lai.  Chư Phật Như  Lai  tôn trọng 

lẫn nhau, tôn kính lẫn nhau. Chư Phật Như Lai mà còn tôn 

kính  thì  chúng  sanh  chín  pháp  giới  làm  gì  mà  không  tôn 

kính chứ? Chúng ta tỉ mỉ mà tư duy, mà thể hội. Chư Phật 

Như  Lai  tôn  kính  là  chân  thành,  cứu  cánh,  viên  mãn. 

Chúng  sanh  giác  ngộ  trong  chín  pháp  giới  đều  biết  tôn 

kính,  chỉ  có  mê  hoặc  điên  đảo  mới  không  biết  tôn  kính. 

Nếu không hiểu rõ chân tướng sự thật, thì tâm tôn kính của 

họ  không  thể  sanh  khởi,  họ  bị  phiền  não  che  mất.  Thế 

nhưng  người  cứu  cánh  giác  ngộ  thì  tôn  kính  chúng  sanh 

sáu  cõi  (cái  "cứu  cánh  giác  ngộ"  này,  nếu  như  chúng  ta 

đem  tiêu chuẩn này  hạ  thấp xuống  một chút,  viên giáo sơ 

520 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

trụ  Bồ  Tát  là  "phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần 

pháp thân", đây là chân thật giác ngộ, vào lúc này họ giống 

y  như  chư  Phật  Như  Lai).  Chúng  sanh  sáu  cõi  không  tôn 

kính họ, nhưng họ tôn kính chúng sanh sáu cõi, vì sao vậy? 

Vì họ giác ngộ rồi, đạo lý chính ngay chỗ này. Giác ngộ thì 

nhất định tôn kính, nhất định chăm sóc giúp đỡ không điều 

kiện. Đây là dáng vẻ giác ngộ. Chúng ta tỉ mỉ quán sát thể 

hội thì có thể tường tận. Họ còn có phân biệt, còn có chấp 

trước thì chắc chắn chưa giác ngộ. Trong Phật pháp gọi là 

"chánh giác", họ không có. Cho nên tu học Phật pháp, giáo 

đạo  của  thánh  hiền,  làm  thế  nào  có  thể  khế  nhập?  Chắc 

chắn không phải là ký vấn chi học. Ký vấn chi học đối với 

chúng ta chỉ là một hình tượng mà thôi, để chúng ta ở ngay 


trong mê hoặc điên đảo, nghe nói có một sự việc như vậy 

nhưng không thể vào được cảnh giới. Muốn vào được cảnh 

giới thì phải thật làm. Cái "thật làm" này, trên bộ Kinh này 

chỉ dạy chúng ta chính là đoạn mười ác, tu mười thiện. Cần 

phải dạy trong tâm chính mình không còn có chút tâm sân 

hận nào, tham sân si phải xả hết. 

Chúng ta xem thấy, một chú nhỏ có thể thương yêu động 

vật nhỏ, thương yêu kiến thì chúng ta liền nhận được sự cảnh 

thức. Giết chết kiến là việc quá bình thường, các chú nhỏ sẽ 

hỏi lại một câu: "Nếu như bạn là kiến, bạn có bằng lòng để 

người khác giết bạn hay không?". Đây là trí tuệ, là phương 

pháp  của  trí  tuệ.  Cổ  thánh  tiên  hiền  đã  nói:  "Cái  gì  mình 

không  muốn,  chớ  đem  cho  người".  Tôi  tin  tưởng,  tuy  các 

bạn  nhỏ  chưa  đọc  qua  hai  câu  này,  chúng  cũng  không  biết 

đạo lý này, thế nhưng chúng làm được. Tại vì sao chúng làm 

được?  Thiên  tánh.  Thiên  tánh  chính  là  chân  tâm  của  chính 

mình,  bản  tánh  của  chính  mình.  Tâm  của  các  bạn  nhỏ  vẫn 

chưa bị ô nhiễm của phiền não thế tục, bổn tánh của chúng 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

521 

vẫn còn. Tâm của chúng cùng tâm của chư Phật Bồ Tát giống 

nhau. Nếu như có thể gìn giữ khắc chặt nơi tâm thì con người 

này chính là Phật Bồ Tát. Làm thế nào gìn giữ là vấn đề lớn. 

Chúng hiện tại vẫn còn nhỏ, đến mười mấy tuổi dần dần sẽ bị 

ô  nhiễm,  hai  mươi  mấy  tuổi,  ba  mươi  mấy  tuổi,  bốn  mươi 

mấy tuổi thì ô nhiễm càng nghiêm trọng, hoàn toàn mê mất 

đi  tự  tánh.  Cho  nên,  người  xưa  dạy  bảo  làm  thế  nào  có  thể 

giữ được cái tâm bền bỉ này. Cái tâm bền bỉ chính là nói hoàn 

toàn không bị ô nhiễm. Không cần phải thánh hiền dạy bảo 

bạn, khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác cùng với chư Phật 

Bồ Tát, đại thánh đại hiền đương nhiên là như nhau, chúng ta 

phải học. 

Chúng ta rất bất hạnh là năm xưa không có người dạy 

bảo. Sống trong cái lò ô nhiễm của xã hội, chúng ta đã bị ô 

nhiễm  rồi.  Hiện  tại  muốn  đem  ô  nhiễm  này  trừ  bỏ  đi, 

đương  nhiên  không  dễ  dàng.  Thế  nhưng  chính  mình  phải 

nên biết, không trừ bỏ cái ô nhiễm này thì chắc chắn phải 

sanh  tử  luân  hồi,  không  thể  thoát  ra.  Nếu  như  chúng  ta 

chân thật mong cầu ngay trong một đời này ra khỏi ba cõi, 

liễu thoát sanh tử, không còn phải sanh tử luân hồi nữa, thì 

cần phải đoạn dứt đi ô nhiễm này. Phương pháp duy nhất 

có thể giúp chúng ta đoạn những ô nhiễm này chính là 

"đọc  tụng  Đại  thừa,  vì  người  diễn  nói".  "Đọc  tụng"  là 

nghe giáo huấn của Phật Bồ Tát, sau khi nghe rồi nhất định 

phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm.  Đem  cái  tâm  yêu  thương 

viên  mãn  chân  thật  trong  tự  tánh  khai  quật,  làm  mới  lại. 

Cái đại từ đại bi này là trong tự tánh vốn dĩ đầy đủ, không 

phải học được từ bên ngoài. Chúng ta bị phiền não tập khí, 

những thứ ô nhiễm này che mất, cho nên tự tánh không thể 

hiển lộ, mà khi lộ ra thì đều là tự tư tự lợi, đều là tổn người 

lợi  mình,  đây  là  chắc  chắn  sai  lầm.  Ngay  trong  lúc  giảng 

522 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

giải,  tôi  hay  nhắc  nhở  mọi  người  là  tổn  người  nhất  định 

không  lợi  mình,  chỉ  có  lợi  người  mới  là  lợi  mình.  Tổn 

mình,  lợi  người  thì  đó  là  chân  thật  lợi  mình.  Đạo  lý  này 

sâu,  người  thông  thường  không  hiểu  được.  Nguyên  nhân 

không hiểu được vẫn là phiền não tập khí quá nặng. Bởi vì 

đây là tánh đức, đây không phải do tu mà có, mà là từ trong 

tự tánh vốn sẳn có. 

Ba  độc,  Phật  trong  Kinh  luận  Đại-Tiểu  thừa,  Hiển-Mật 

giáo học, mỗi giờ mỗi phút vì chúng ta nhắc nhở. Chúng ta 

thực tế là  mê  đã  quá  sâu nặng.  Ngày  ngày  nhắc nhở  nhưng 

chúng ta không cách gì giác ngộ, không có cách gì hồi đầu. 

Đây  chính  gọi  là  "nghiệp  chướng  sâu  nặng",  sâu  nặng  đến 

biến thành "nhất xiển đề". "Nhất xiển đề" là tiếng Ấn Độ, ý 

nghĩa là thiện căn đều bị đoạn hết. Thiện căn thì không thể 

nào đoạn, chữ "đoạn" này là thí dụ. Phật có dạy thế nào, có 

nhắc nhở thế nào, nhưng thiện niệm của bạn đều không thể 

đề  khởi,  cho  nên  tuy  là  thiện  căn  chưa  đoạn  nhưng  dường 

như  là  đoạn  rồi,  nghiêm  trọng  đến  trình  độ  này.  Do  đây  có 

thể  biết,  tham  sân  si  giảm  được  một  phần  thì  thiện  căn  của 

bạn  thêm  lớn  một  phần,  giảm  được  hai  phần  thì  thiện  căn 

thêm lớn hai phần. Thiện căn chắc chắn là lợi tha, còn tham 

sân si nhất định là tự lợi. Cho nên, tự lợi là hướng xuống đọa 

lạc, đọa đến tận cùng là A Tỳ Địa Ngục; lợi tha là hướng lên 

trên, lên trên đến đỉnh điểm chính là cứu cánh viên mãn Phật. 

Muốn  cầu  Phật  đạo,  bạn  phải  chân  thật  hiểu  được  xả 

mình vì người, đây là Phật đạo, đây là Bồ Tát đạo. Vì người 

mà ngay trong đó vẫn không thể xả mình, đây chính là trong 

thiện nghiệp xen tạp lấy bất thiện. 

Phía trước của bộ Kinh này, Phật dạy chúng ta đạo thành 

Phật  là  “Thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp, 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

523 

quán  sát  thiện  pháp,  bất  dung  hào  phân,  bất  thiện  xen 

tạp". 

"Thường niệm thiện pháp" là tâm thiện. Thiện pháp là 

lìa tham sân si. 

"Tư duy thiện pháp" là ý niệm thiện. 

"Quán sát thiện pháp" là hành vi thiện. 

Người  mà  có  tâm  thiện,  ý  niệm  thiện,  hành  vi  thiện  thì 

người này chính là Phật Bồ Tát. 

"Bất  dung  hào  phân,  bất  thiện  xen  tạp".  Xen  tạp  bất 

thiện  là  chúng  sanh  của  chín  pháp  giới.  Các  vị  phải  biết, 

thông  thường  chúng  ta  gọi  là  mười  pháp  giới,  trong  mười 

pháp giới là tu thiện xen tạp bất thiện. Nếu như nói là không 

chút bất thiện nào xen tạp, thì họ ở Pháp giới Nhất Chân, họ 

không ở trong mười pháp giới. Pháp giới Nhất Chân là quả 

báo chân thật, còn pháp giới bốn thánh của mười pháp giới là 

quả  báo  tương  tợ,  không  phải  chân  thật.  Bạn  xem,  Đại  Sư 

Thiên  Thai  nói:  "Lục  Tức  Phật",  chúng  ta  phàm  phu  trong 

sáu  cõi  chỉ  có lý tức  Phật,  danh  tự  tức  Phật, quán hạnh  tức 

Phật, sáu cõi chỉ có như vậy. Pháp giới bốn thánh là tương tợ 

tức  Phật.  Các  vị  nghĩ  xem,  "tương  tợ"  không  phải  là  thật. 

Trong Pháp giới Nhất Chân mới gọi là phần chứng tức Phật, 

đó là thật, không phải giả. 

Chúng  ta  có  muốn  ở  pháp  giới  bốn  thánh  của  mười 

pháp  giới  hay  không?  Không  muốn.  Không  muốn  là 

nguyện vọng của chúng ta, trên thực tế chúng ta có thể làm 

được hay không? Khó! Kiến tư phiền não đoạn tận mới có 

thể sanh đến pháp giới bốn thánh. Trần sa phiền não đoạn 

tận  rồi,  còn  phải  phá  một  phẩm  vô  minh  mới  có  thể  siêu 

việt pháp giới bốn thánh, điều này không dễ dàng. Tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn  đều  là  con  đường  tắt  này,  đây  gọi  là 

524 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

"thông  đồ  đại  đạo",  con  đường  phổ  thông  thành  Phật.  Từ 

trên  con đường này  mà  đi, chúng  sanh thời  Mạt Pháp  của 

chúng  ta  một  người  cũng  không  thành  tựu,  đây  chính  là 

khẳng  định  chúng  ta  không  có  năng  lực  đoạn  phiền  não. 

Cho nên, Phật pháp truyền đến thời Mạt Pháp, tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, các vị phải nên biết, chỉ còn lại một pháp 

môn  có  thể  đi  được  thông,  đó  là  “đới  nghiệp  vãng  sanh”. 

Chỉ  có  một  môn  này  có  thể  giúp  bạn  siêu  việt  mười  pháp 

giới.  Ngoài  một  môn  này  ra,  quyết  định  không  tìm  được 

môn  thứ  hai.  Thiền  là  đi  tắt,  là  một  pháp  môn  tốt.  Các  vị 

xem, ngày trước Pháp sư Đàm Hư đã nói, Đàm lão khẳng 

định,  vào  thời  đại  này  từ  nơi  thiền  mà  tu  hành  thành  tựu, 

siêu  việt  mười  pháp  giới  không  có  được  một  người.  Ông 

nói,  ngay  trong  một  đời  của  ông,  ông  thấy  được  tu  thiền 

được  thiền  định.  Người  được  thiền  định  tương  lai  đi  đến 

nơi  đâu?  Trời  Tứ  Thiền.  Bạn  có  thể  chứng  được  sơ  thiền 

thì  bạn  sanh  Trời  Sơ  Thiền;  bạn  chứng  được  nhị  thiền  thì 

bạn  sanh  Trời  Nhị  Thiền,  không  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi! 

Người thế nào mới có thể ra khỏi sáu cõi luân hồi? Người 

đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Đàm  lão  nói,  ngay 

trong một đời của ông không thấy được người nào [đại triệt 

đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh],  không  những  không  thấy 

được, mà nghe cũng chưa nghe nói qua, bạn liền biết được 

sự việc này khó cỡ nào. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ,  tuy  phiền  não  tập  khí  chưa  đoạn 

nhưng họ có năng lực đè xuống, việc này chúng ta phải nên 

hiểu.  Nếu  như  đè  xuống  mà  không  đè  được,  thì  cả  đời  này 

cũng  không  thể  thành  tựu.  Muốn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, thì công phu niệm Phật của bạn phải có thể 

phục được phiền não. Tuy là có phiền não, có tập khí, nhưng 

nhất định không khởi được tác dụng. Thật phục được phiền 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

525 

não, như vậy mới có thể nắm chắc vãng sanh. Sanh đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, đó là "chúng cộng tôn kính", đây 

là thật, không phải giả. Chư Phật Như Lai đều tôn kính, đều 

vỗ tay tán thán, bạn hiếm được, bạn ngay trong một đời thành 

tựu,  chư  Bồ  Tát,  chư  đại  A  La  Hán  đều  tán  thán.  Cho  nên, 

nếu các đồng tu muốn ngay trong một đời này thành tựu, thì 

không thể không đem mười ác chuyển đổi thành mười thiện. 

Nếu  không  chuyển  đổi  được  thì  phải  biết,  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc ngay đời này chỉ có thể kết được cái duyên, 

không thể đi được. 

Tôi đã giảng qua Tịnh Nghiệp Tam Phước rất nhiều lần, 

không  ngừng  nhắc  nhở  là  muốn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  thì  phải  đem 

điều thứ nhất của Tam Phước chân thật làm cho được. Điều 

thứ  nhất  là  "hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ 

tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp",  bạn  chân  thật  làm  được 

thì  bạn  chắc  chắn  sanh  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Bạn  có 

thể  làm  được  điều  thứ  hai  thì  bạn  chắc  chắn  sanh  cõi 

Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Ba  điều  bạn  thảy  đều  làm  được  thì 

bạn  chắc  chắn  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Phía  sau 

này quá cao, không dễ dàng. Mức độ thấp nhất là điều thứ 

nhất, bốn câu này chúng ta phải làm được, chăm chỉ nỗ lực 

mà  làm.  Không  làm  được  điều  này  thì  không  thể  ra  khỏi 

luân  hồi.  Nếu  bạn  muốn  siêu  vượt  luân  hồi  thì  nhất  định 

phải làm cho được. 

• Thứ tám: “Dĩ hòa nhẫn cố, tốc sanh Phạm thế” 



Đây là loại thứ tám trong tám loại lợi ích của lìa sân hận. 

“Hòa” và “Nhẫn” đều là tánh đức. Đây là cái vốn có ở 

trong tự tánh của tất cả chúng sanh, nhưng vì tập khí phiền 

não  làm  chướng  ngại  nên  không  thể  hiện  tiền.  “Hòa”  là 

526 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

chung sống hòa mục với tất cả chúng sanh. “Nhẫn” là có thể 

đón nhận tất cả cảnh giới thiện ác, thuận nghịch. Qua đây có 

thể thấy hàm nghĩa của hai chữ này là sâu rộng vô hạn, đặc 

biệt là xã hội chúng ta hiện nay. 

Hiện nay do giao thông thuận tiện, thông tin phát triển, 

trái  đất  chúng  ta  cư  trú  tuy  rất  lớn,  nhưng  nhờ  thông  tin 

nhanh chóng, cho nên từng li từng tí chúng ta lập tức liền 

nhìn  thấy,  liền  nghe  thấy.  Trên  màn  ảnh  truyền  hình  hay 

trong vệ tinh truyền  tin, chúng ta đều nghe thấy.  Cho nên 

có  người  nói,  ngày  nay  trái  đất  là  một  thôn  nhỏ,  thôn  địa 

cầu,  thí  dụ  này  vô  cùng  thích  hợp.  Trên  trái  đất  có  nhiều 

người  như  vậy,  có  nhiều  sinh  vật  như  vậy,  chúng  ta  đều 

sinh  sống  ở  khu  vực  này,  việc  quan  trọng  nhất  chính  là 

phải  hòa,  phải  nhẫn.  Nếu  như  không  thể  chung  sống  hòa 

mục, hai bên không thể nhường nhịn lẫn nhau thì nhất định 

sẽ phát sinh xung đột, sẽ phát sinh chiến tranh, sẽ phát sinh 

chảy máu, sẽ có đủ thứ bất hạnh. 

Chư Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền, tâm của các Ngài, 

động  niệm  của  các  Ngài  đều  là  cứu  độ  tất  cả  chúng  sanh 

khổ  nạn,  mà  mục  tiêu  cứu  độ  chúng  sanh  nhất  định  là  ở 

Hòa và Nhẫn. Tại sao chúng ta không thể thực hiện được 

hòa và nhẫn? Ở chỗ này Phật hiển thị ra cho chúng ta thấy 

rồi, thập ác bất thiện khiến cho hòa và nhẫn không thể thực 

hiện. Đây chính là tai nạn của tất cả chúng sanh hiện nay, 

là  nguyên  nhân  không  thể  tránh  khỏi  thiên  tai  nhân  họa. 

Phật pháp không những chỉ nói đến lợi ích trước  mắt,  mà 

còn  có  lợi  ích  sâu  xa  ở  đời  sau  kiếp  sau.  Lợi  ích  của  đời 

sau kiếp sau, nói lời chân thật là siêu vượt hơn lợi ích của 

chúng ta hiện nay. 

Chúng ta đời này ở trong thế gian này, thời gian quả thật 

mà nói là rất ngắn ngủi. Các bạn trẻ hiện nay còn chưa nhìn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

527 

thấy được, nhưng người ở tuổi 60, 70 trở lên (xã hội hiện nay 

nói người về hưu, người nghỉ hưu) cảm nhận về điều này rất 

sâu sắc. Đời người khổ và ngắn, cho dù 100 năm (người hiện 

nay nói một thế kỷ), nhưng trên thực tế chỉ là một cái khảy 

móng  tay,  một  sát-na,  chúng  ta  cần  phải  giác  ngộ  được. 

Trong  thời  gian  ngắn  ngủi  như  vậy,  chúng  ta  phải  làm  thế 

nào tận dụng thời gian này thành tựu sự nghiệp bất hủ. Cái gì 

là  sự  nghiệp  bất  hủ?  Nhà  Nho  nói  “lập  đức,  lập  công,  lập 

ngôn”, đây gọi là “tam bất hủ”. Cái “Tam bất hủ” này không 

phải  thật,  tại  sao  vậy?  Vì  trái  đất  này  sẽ  hoại.  Phật  nói  với 

chúng  ta,  quốc  độ  Phật,  tinh  cầu  có  thành-trụ-hoại-không. 

Trái đất hủy diệt rồi thì lập đức, lập công, lập ngôn cũng sẽ 

không  còn  chỗ  dựa.  Trong  Phật  pháp  nói  sự  nghiệp  bất  hủ 

thực sự là gì vậy? Thoát khỏi lục đạo, thoát khỏi thập pháp 

giới, đó là bất hủ thật sự. Không thể thoát khỏi lục đạo luân 

hồi,  chúng  ta  nói  phạm  vi  lớn  hơn  một  chút,  bất  kể  đức 

nghiệp như thế nào đều phải cùng đến chỗ chết với thành-trụ-

hoại-không. 

Thế  Tôn  từ  bi,  vì  chúng  ta  chỉ  ra  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc.  Báo  độ  của  chư  Phật  mười  phương  là  bình  đẳng 

(Báo  độ  này  chính  là  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  Độ  thường 

hay nói), nhưng Phàm Thánh Đồng Cư Độ và Phương Tiện 

Hữu Dư Độ không đồng nhau, không giống nhau. Nhưng ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, đồng cư độ, phương tiện độ 

ngang  bằng  với  thực  báo độ, đây  là  bất  khả  tư  nghì,  đây  là 

chư  Phật  tán  thán.  Không  có  vị  Phật  nào  không  khuyên 

chúng  ta  cầu  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Sự  thù 

thắng của Thế giới Tây Phương Cực Lạc không phải Thường 

Tịch  Quang  độ,  không  phải  Thật  Báo  độ.  Thường  Tịch 

Quang độ, Thật Báo độ của tất cả chư Phật Như Lai đều bình 

đẳng,  đó  có  gì  hiếm  lạ  vậy?  Thù  thắng  thứ  nhất  chính  là 

528 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Đồng  Cư  độ  và  Phương  Tiện  độ  ngang  nhau  với  Thường 

Tịch  Quang  độ  và  Thật  Báo  độ,  cái  này  bất  khả  tư  nghì. 

Chúng ta phải tin tưởng lời của Thế Tôn. Lời khuyên bảo này 

của Thế Tôn đích thực đã cứu chúng ta. 

Những pháp môn khác, không cần nói đến cái khác, ví dụ 

bạn tu sơ thiền, chưa ra tam giới, bạn đắc sơ thiền thì tương 

lai bạn cũng chẳng qua là sanh trời sơ thiền mà thôi, không 

dễ dàng thành tựu. Sao lại biết không dễ dàng thành tựu? Bạn 

có thể tự mình làm thử xem. Thiền định của sơ thiền có thể 

chế phục ngũ dục lục trần, họ là ở Sắc Giới, không phải Dục 

Giới.  Chúng  ta  ngày  nay  đối  với  tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy, 

ngũ dục lục trần còn động tâm hay không? Chỉ cần sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần còn bị động tâm, còn bị khởi niệm 

thì bạn liền biết rằng bạn ở Dục Giới, bạn không có phần ở 

Sắc Giới. Người Trời Sắc Giới đối với mừng, giận, buồn vui 

không  động  tâm,  tức  nhà  Phật  thường  nói  là  “tám  gió  thổi 

không lay”. Tám gió thổi không lay là cảnh giới gì vậy? Là 

cảnh giới của trời sơ thiền. Hay nói cách khác, công hạnh của 

họ  càng  cao  thì  định  công  càng  cao.  Chúng  ta  biết,  không 

phải họ không có định công, cái định này ở trong Phật pháp 

gọi  là  “vị  đáo  định”,  họ  vẫn  chưa  đạt  được  sơ  thiền,  họ  có 

định công, không đạt đến sơ thiền. Họ định công nếu như đạt 

đến  sơ  thiền  rồi,  thì  trong  tất  cả  cảnh  giới  đều  không  động 

tâm. Quả thật đúng là trong không động tâm, ngoài không bị 

cảnh giới cám dỗ là người Trời Sắc Giới. Công phu của nhị 

thiền, tam thiền, tứ thiền thì càng sâu hơn, nhưng vẫn chưa ra 

khỏi tam giới. 

Người niệm Phật chúng ta, nói lời thành thật, nếu như 

có  được  công  phu sơ  thiền  thì  chắc  chắn  vãng  sanh,  cầu 

sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  nhất  định  không  có 

vấn đề. Bạn có công phu sơ thiền, trong pháp môn niệm 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

529 

Phật gọi là niệm Phật tam muội, công phu thành khối rồi 

thì  quyết  định  được  sanh.  Công  phu  chúng  ta  chưa  đạt 

đến  sơ  thiền,  cũng  có  một  chút  công  phu  gọi  là  “vị  đáo 

định”. Được “vị đáo định” này, vậy cần phải xem duyên 

phận  của  bạn,  nếu  duyên  của  bạn  thù  thắng  thì  có  thể 

vãng  sanh,  còn  duyên  không  thù  thắng,  lúc  sắp  mạng 

chung  có  oan  gia  trái  chủ  đến  quấy  nhiễu,  đến  chướng 

ngại thì bạn không thể vãng sanh. Chúng ta tự  mình  thử 

nghĩ, lúc sắp lâm chung không biết có những oan gia trái 

chủ này đến kiếm chuyện hay không? Rất khó nói! Người 

tại gia có gia đình  quyến thuộc,  có con cháu đứng trước 

mặt bạn kêu gào khóc lóc, rên la inh ỏi khiến bạn không 

còn giữ chánh niệm. Người xuất gia còn đáng sợ hơn, tại 

sao vậy? Tín đồ còn nhiều hơn con cháu. Người này phải 

như  thế  này,  người  kia  phải  như  thế  nọ,  thế  là  nguy  to 

rồi. Đây là việc chúng ta hay nhìn thấy. Có rất nhiều lão 

hòa thượng khi sắp vãng sanh, tín đồ này nói: “Phải thế 

này  đối  với  sư  phụ”.  Người  kia  lại  nói:  “Không  được! 

Anh thế này là sai rồi, phải như thế này đối với sư phụ”. 

Mọi người hai bên tranh nhau, khiến cho sư phụ chết tươi 

rồi.  Không  phải  họ  có  tâm  xấu,  đều  là  tâm  tốt,  tâm  tốt 

thiện ý làm chết sư phụ rồi! Tại gia, xuất gia, cái ngưỡng 

cửa lớn nhất chính là Chết. 

Đây  là  chữ  “Tử”,  tôi  đã  viết  mười  mấy  chữ,  cách  viết 

này không biết các bạn có thể đọc hiểu hay không? Đây là 

lối viết xưa, ý nghĩa này rõ ràng hơn. Tôi đã viết mười mấy 

tờ, có không ít người cầm đi rồi. Nội dung viết trong đây là 

câu nói của Ấn tổ. Ấn Quang Đại Sư nói: “Người học đạo, 

niệm niệm không quên chữ Tử thì đạo nghiệp tự thành”. 

Chúng ta không sợ chết, chúng ta phải chuẩn bị cách chết 

như thế nào, điều này mới quan trọng. Hay nói cách khác, 

530 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cần phải có công phu sơ thiền, tức là niệm Phật nhất định 

phải được niệm Phật tam  muội. Niệm Phật tam  muội, nếu 

cạn là công phu thành khối. Công phu thành khối trên thực 

tế  chính  là  công  phu  sơ  thiền.  Ngoài  không  dính  tướng, 

trong  không  động  tâm,  thật  sự  đem  duyên  thế  gian  buông 

xả sạch sẽ rồi. Việc thế gian này không có quan hệ đến ta, 

người  tốt  rất  tốt,  người  xấu  cũng  tốt;  việc  tốt  rất  tốt,  việc 

xấu cũng tốt. 

Chúng  ta  dùng  tâm  bình  đẳng  để  đối  nhân  xử  thế  tiếp 

vật, không có phân biệt, không có chấp trước, thì chúng ta 

mỗi  ngày  niệm  Phật  hiệu,  cầu  sanh  Tịnh  Độ  mới  thật  có 

phần  nắm  chắc.  Trong  đời  sống  thường  ngày  phải  tùy 

duyên, không phan duyên. Tùy duyên là sao cũng tốt, nhất 

định không được đem những sự việc hỗn tạp lộn xộn để ở 

trong  tâm.  Trong  tâm  việc  gì  cũng  không  có,  chỉ  có  một 

câu “A Di Đà Phật”, vậy là chắc chắn được sanh Tịnh Độ. 

Điều kiện để được sanh Tịnh Độ là phải hòa và nhẫn, hai 

chữ này quan trọng. Đầu tiên phải chung sống hòa mục với 

tất cả chúng sanh; họ hòa mục với ta, ta hòa mục với họ; họ 

bất hòa với ta, ta vẫn phải hòa với họ. Thuận cảnh, nghịch 

cảnh, người thiện, người ác, thảy đều phải nhẫn. Cách nhẫn 

như  thế  nào  vậy?  Không  để  ở  trong  tâm  mới  thật  sự  là 

nhẫn. Để ở trong tâm thì cái nhẫn ấy rất khổ, còn không để 

ở trong tâm thì cái nhẫn này rất tự tại. Tất cả là tùy duyên, 

không phan duyên. Lợi ích chúng sanh là việc tốt, việc tốt 

cũng  phải  có  duyên.  Nếu  như  không  có  duyên  mà  bạn 

muốn đi làm, làm không thành công thì bạn sẽ sinh phiền 

não,  sao  lại  khổ  thế?  Cho  nên  Phật  trụ  ở  thế  gian  chỉ  dạy 

chúng ta là “tùy duyên, không phan duyên”. Phan duyên 

là tự mình muốn làm như thế nào; tùy duyên là hằng thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

531 

Chúng ta có thể biết “hòa và nhẫn” thì tự nhiên sẽ đoạn 

ác tu thiện. Bởi vì chỉ cần bạn tạo thập ác nghiệp, cái thập ác 

này  ở  trong  tâm  của  bạn,  bạn  không  thể  đem  nó  buông  xả 

hoàn toàn, thì “hòa và nhẫn” không làm được. Chúng ta quan 

sát tỉ mỉ, quan sát người khác mà soi lại bản thân mình. Con 

người tự thấy lỗi lầm của mình rất khó. Ta không nhìn thấy 

lỗi  lầm  của  ta,  nhưng  dễ  dàng  nhìn thấy  lỗi  lầm  của  người. 

Người khác là tấm gương soi của chúng ta, thấy người khác 

lỗi lầm, lập tức xoay trở lại phản tỉnh chính mình, xem bản 

thân ta có cái lỗi lầm này hay không. Điều này là quan trọng. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  người  khác  không  hòa  mục,  đoàn  thể 

không hòa mục, quốc gia không hòa mục, tôn giáo không hòa 

mục,  thường  hay  sinh  chuyện,  đấu  tranh,  chiến  tranh  (điều 

này trong tin tức thường nhìn thấy), xoay lại thử nghĩ xem, ta 

chung sống với mọi người có hòa mục hay không? Tại sao ta 

không  hòa  mục?  Trong  bộ  Kinh  này  nói,  do  tập  khí  ác 

nghiệp. Nếu như không có ác nghiệp thì tâm địa của bạn là 

thuần thiện. Thuần thiện chính là thập thiện. Khởi tâm động 

niệm,  lời  nói  việc  làm  nhất  định  tương  ưng  với  thập  thiện 

nghiệp thì hai chữ “hòa, nhẫn” liền thực tiễn, liền làm được 

rồi. Không gặp đươc pháp môn Tịnh Độ, không biết cầu sanh 

Thế giới Cực Lạc, thì quả báo của họ đời sau là sanh Phạm 

thiên.  Phạm  thiên  là  Trời  Sắc  Giới,  không  phải  Trời  Dục 

Giới.  Như  vậy  bạn  mới  biết  được,  không  học  Phật  quả  báo 

cũng rất thù thắng. 

Chúng ta nhìn xem, biết bao nhiêu tôn giáo, “Trời” mà họ 

nói  đến  phần  lớn  đều  là  Trời  Dục  Giới.  Làm  sao  ta  biết  là 

Trời Dục Giới? Tập khí phiền não chưa đoạn, dục chưa có xa 

lìa, cho nên chúng ta biết họ là Trời Dục Giới. Tôn giáo cao 

cấp, chúng ta gọi tôn giáo cao cấp tức là ở trong mỗi một tôn 

giáo đều có người tu hành cao cấp, không chỉ chỉ một người. 

532 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Cao cấp là tu thiền định, họ biết ly dục nên liền sanh Phạm 

Thiên, điều này chúng ta phải biết. 

Lìa sân hận có tám loại công đức thù thắng, trong đó loại 

thứ tám là vô cùng, vô cùng thù thắng. Chúng ta ngày nay đề 

xướng hòa bình, bởi vì thế giới không còn hòa bình rồi. Hai 

chữ  “hòa  bình”  làm  sao  nói  đây?  Chúng  sanh  trên  toàn  thế 

giới  không  phân  quốc  gia,  không  phân  chủng  tộc,  không 

phân tôn giáo, chung sống hòa mục, đối xử bình đẳng thì hòa 

bình mới có thể thực hiện. Đối xử bình đẳng là “nhẫn”, bạn 

không nhẫn được thì bạn không cách gì đối xử bình đẳng với 

người. Cho nên, chúng ta cần đem lời giáo huấn của Phật Đà 

áp  dụng  vào  trong  đời  sống  đối  nhân,  xử  thế,  tiếp  vật  của 

chúng ta, tự lợi lợi tha. Tự lợi của chúng ta là dùng loại nền 

tảng tu hành này, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, chắc chắn 

có  thể  thỏa  mãn  nguyện  vọng  trong  đời  này  của  chúng  ta, 

thành tựu công đức thù thắng mà đời đời kiếp kiếp trước kia 

ta  không  có.  Đây  mới  là  người  thông  minh,  mới  là  người 

chân thật có trí tuệ. 




************* 

 

Kinh  văn:  “Nhược  năng  hồi  hướng  A-nậu-đa-la  tam 

miệu  tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  đắc  vô  ngại 

tâm, quan giả vô yếm”. 

Đây  là  nói,  đem  công  đức  đoạn  sân  hận  [hồi  hướng  vô 

thượng Bồ Đề], không cầu phước báo thế gian. Chư vị đồng 

tu  cần  phải  nên  biết  rằng,  không  cầu  phước  báo  thế  gian 

không phải là không có phước báo, mà là phước báo càng thù 

thắng hơn. Tuy phước báo hiện tiền, nhưng dứt khoát không 

được  để  ở  trong  tâm,  dứt  khoát  không  được  sinh  tâm  hoan 

hỷ.  Đây  chính  là nói  không nhận  phước báo,  cho dù phước 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

533 

báo lớn đi nữa cũng không hưởng thụ, mà đem công đức này 

hồi hướng vô thượng Bồ Đề, đến sau khi thành Phật thì quả 

báo sẽ thù thắng. Loại thù thắng này không có cách gì dùng 

ngôn  ngữ  mà  mô  tả  được,  cho  nên  trong  Kinh  Phật  thường 

nói là “bất khả tư nghị”. 

“Đắc vô ngại tâm”. Vô ngại là không chướng ngại, chính 

là cái mà Khổng Tử gọi là “tùy tâm sở dục, nhi bất du củ”, 

đây là tâm vô ngại. Ở trong đại tự tại lại có thể tương ưng với 

tất cả chúng sanh, không trái ngược pháp thế gian, đây là nhà 

Phật thường nói: “Phật pháp ở thế gian không phá hoại pháp 

thế  gian”.  Nếu  như  chúng  ta  đối  với  pháp  thế  gian  có  trở 

ngại,  thì  đó  là  có  chướng  ngại  rồi.  Với  Phật  pháp,  với  thế 

pháp, với pháp xuất thế đều vô chướng ngại, đây mới gọi là 

pháp vô chướng ngại, mới thật sự giải thoát. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm gọi là lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. 

“Quan giả vô yếm”, đây là quả báo thù thắng. Phàm là 

người tiếp xúc với bạn, nghe tên, gặp mặt đều có thể sinh tâm 

hoan  hỷ.  Đây  là  quả  báo  tu  thập  thiện  nghiệp  đời  đời  kiếp 

kiếp trong đời quá khứ. 



10. Quả báo của lìa tà kiến 

Kinh  văn:  “Phục  thứ  Long  vương,  nhược  ly  tà  kiến, 

tức đắc thành tựu thập công đức pháp. Hà đẳng vi thập? 

Nhất, đắc chân thiện ý lạc, chân thiện đẳng lữ. Nhị, thâm 

tín  nhân  quả,  ninh  vẫn  thân  mạng,  chung  bất  tác  ác. 

Tam,  duy  quy  y  Phật,  phi  dư  thiên  đẳng.  Tứ,  trực  tâm 

chánh kiến, vĩnh ly nhất thiết, kiết hung nghi võng. Ngũ, 

thường sanh nhân thiên, bất canh ác đạo. Lục, vô lượng 

phước  tuệ,  chuyển  chuyển  tăng  thắng.  Thất,  vĩnh  ly  tà 

đạo, hành ư thánh đạo. Bát, bất khởi thân kiến, xả chư ác 

nghiệp.  Cửu,  trụ  vô  ngại  kiến.  Thập,  bất  đọa  chư  nạn. 

534 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Nhược năng hồi hướng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ 

Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  tốc  chứng  nhất  thiết  Phật 

pháp, thành tựu tự tại thần thông”. 

“Tà  kiến”  là  ngu  si.  Ngu  si  biểu  hiện  ra  bên  ngoài 

chính  là  tà  tri  tà  kiến.  Tà  tri  tà  kiến  là  cách  nghĩ  sai  lầm, 

cách nhìn sai lầm. Cách nghĩ, cách nhìn của bạn hoàn toàn 

trái ngược với tự tánh, đây gọi là si. Cho nên, si chính là tà 

kiến. Có thể xa lìa ngu si, đây là việc khó khăn nhất, khó 

hơn nhiều so với hai điều phía trước. Trong thập thiện, bảy 

điều phía trước đều dễ dàng đoạn, chỉ có một điều sau cùng 

này là khó đoạn. Trong Kinh điển Phật có một ví dụ, đoạn 

si hoặc giống như ngó sen đứt còn vương tơ, rất khó đoạn 

sạch  sẽ.  Đoạn  phiền  não,  trì  giới,  tu  định  thì  được.  Trong 

mười điều này thì chín điều phía trước có thể trì giới. Thân 

và  khẩu  có  thể  không  phạm,  có  thể  tu  định.  Định  có  thể 

đoạn tham, sân, nhưng mà si thì vô phương. Muốn đoạn si 

thì nhất định phải khai trí tuệ. Sau khi trí tuệ mở rồi thì si 

mới có thể đoạn sạch. Không khai trí tuệ thì không có biện 

pháp nào cả. Chúng ta phải biết rằng, ngu si là gốc rễ của 

mọi phiền não. Tại sao lại có tham, tại sao lại có sân? Là vì 

ngu  si.  Tại  sao  thân  tạo  ra  sát-đạo-dâm,  khẩu  tạo  ra  vọng 

ngữ, lưỡng thiệt? Đều là do ngu si. Từ đó cho thấy, khai trí 

tuệ  là  quan  trọng.  Mục  tiêu  cuối  cùng  của  tu  học  Phật 

pháp là ở khai trí tuệ. Khai trí tuệ mới đoạn được gốc rễ 

ngu si phiền não. Cách khai trí tuệ như thế nào vậy? Nhất 

định phải nương giới để được định, do định khai tuệ. Phật 

đã nói với chúng ta cái thứ lớp này. Đây là quá trình mà tất 

cả  chư  Phật  mười  phương  ba  đời  phải  tu  học,  chúng  ta 

muốn tu cũng không ngoại lệ. 

Biết bao nhiêu người muốn tu mà tu cả đời cũng không 

thể khai trí tuệ. Nguyên nhân do đâu vậy? Giới không thanh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

535 

tịnh  thì  định  cũng  không  đạt  được,  vậy  làm  sao  có  trí  tuệ? 

Cái trí tuệ không có giới định, trong Phật pháp gọi là “thế trí 

biện thông”, nhà Nho gọi là “cái học nhồi nhét”, không phải 

trí tuệ. Bạn nghe nhiều, thấy nhiều, nhớ rất nhiều, đây không 

phải từ trong tự tánh mà toàn là đến từ bên ngoài, đây là “cái 

học  nhồi  nhét”.  Nhà  Nho  đối  với  sự  việc  này  nói  rất  hay: 

“Cái học nhồi nhét không đủ để làm thầy người khác vậy”. 

Qua  đó  có  thể  thấy,  thời  xưa  lựa  chọn  thầy  sẽ  không  chọn 

người học nhồi nhét,  mà chọn thầy thật sự có tu, có chứng. 

Gọi là “có tu” chính là phải đem những thứ đã học được hoàn 

toàn  thực  hiện.  Nếu  không  thể  thực  hiện  thì  đó  là  giả,  chứ 

không phải thật. Người chân tu nhất định thực hiện, điểm này 

vô cùng quan trọng. Thực hiện chính là ở trong Phật pháp gọi 

là  “trì  giới”.  Trì  giới  mới  có  thể được  định.  Thiền  định sâu 

mới khai trí tuệ, định cạn vẫn không có trí tuệ. Nhà Phật nói 

“Tứ thiền bát định” đều không có trí tuệ, cho nên không ra 

khỏi  tam  giới.  Vì  vậy,  cái  định  công  này  phải  sâu  thì  mới 

khai trí tuệ. 

A-la-hán  đã  ra  khỏi  tam  giới.  Định  mà  A-la-hán  tu  là 

định thứ chín (trong Kinh Lăng Nghiêm gọi là “cửu thứ đệ 

định”),  nên  các  Ngài  thoát  khỏi  rồi.  Cho  nên,  học  Phật  là 

lấy khai trí tuệ làm mục đích. Muốn khai trí tuệ thì không 

thể  không  buông  xả.  Không  buông  xả  là  chướng  ngại  lớn 

nhất  của  khai  trí  tuệ.  Không  phải  là  bạn  không  thể  buông 

xả, mà do bạn không chịu buông xả. Buông xả là việc của 

chính  mình,  không  phải  việc  nhờ  người  khác.  Nhờ  người, 

người  ta  chưa  chắc  nhận  lời  bạn,  việc  này  khó!  Việc  này 

phải  cầu  ở  mình,  tự  mình  không  chịu  buông  xả  thì  vô 

phương rồi. Nếu tự mình chịu buông xả thì đây không phải 

việc  khó.  Từ  xưa  đến  nay,  người  tu  hành  có  thể  có  thành 

tựu,  có  thể  khai  ngộ,  có  thể  chứng  quả,  nguyên  nhân  gì 

536 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vậy? Người có thể buông xả. Tu hành không thể khai ngộ, 

không  thể  chứng  quả  là  người  không  chịu  buông  xả.  Sự 

thật này chúng ta không thể không biết. 

Dưới đây là nói mười loại pháp công đức, mười loại lợi 

ích. 

• Thứ  nhất:  “Đắc  chân  thiện  ý  lạc,  chân  thiện  đẳng 



lữ” 

Đây là lợi ích thứ nhất, bạn có thể được “thiện ý lạc” thật sự. 

“Thiện ý lạc” chính là thông thường chúng ta gọi là hạnh 

phúc. Đây là chân lạc, không phải lạc trong khổ lạc mà trong 

khái  niệm  thông  thường  chúng  ta  nói.  Lạc  của  khổ  lạc  là 

tương đối, không phải chân thật. Phật đối với sự việc này gọi 

nó  là  “hoại khổ”, lạc  là hoại khổ; khổ là “khổ  khổ”.  Lạc là 

“hoại  khổ”,  đó  không  phải  chân  lạc.  “Chân  ý  lạc”  ở  trong 

Kinh Phật gọi là “thường sinh tâm hoan hỷ”, tại sao vậy? Bởi 

vì họ thường sanh trí tuệ, cái mà họ được là pháp hỷ, pháp 

lạc chân thực. 

“Chân  thiện  đẳng  lữ”.  Đây  chính  là  họ  chắc  chắn  sẽ 

được chân thiện tri thức, thường hay gặp được chân thiện tri 

thức, thường hay gần gũi chân thiện tri thức, làm bạn lữ với 

chân  thiện  tri  thức.  Chữ  “bạn  lữ”  này  chính  là  ngày  nay 

chúng ta gọi là “bạn đạo đồng tu”. Từ đó cho thấy, nếu như 

có  tà  kiến  thì  thọ  dụng  này  bạn  không  có  được.  Bạn  có  tà 

kiến  thì  chắc  chắn  bạn  khởi  tâm  động  niệm  đều  tùy  thuận 

phiền  não,  chúng  ta  gọi  là  “thường  sinh  phiền  não”,  sầu 

muộn, nghi hoặc, bất kể làm sự việc gì đều không dám quyết 

định,  đây  là  do  ngu  si  tạo  nên.  Đoạn  ngu  si  là  khó,  nhưng 

chúng ta tất nhiên phải học, khó đi nữa cũng phải học. Có thể 

học  được  một  phần  thì  được  một  phần  thọ  dụng,  học  được 

hai phần thì được hai phần thọ dụng. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

537 

Gốc rễ của tà kiến chính là cho rằng cơ thể này là ta, đây 

là gốc rễ của tà kiến, gọi là “ngã kiến”. Trong kiến tư phiền 

não, điều đầu tiên là “ngã kiến”, ‘thân kiến”. Người tu hành 

từ xưa đến nay, tu hành cả đời, không thể nói họ không dụng 

công, không thể nói họ không tinh tấn, nhưng mà cả đời cũng 

không lìa khỏi phiền não, đều không thoát khỏi được tập khí, 

do nguyên nhân gì vậy? Chấp trước cái thân này là “Ta”. Đây 

là chúng ta thường nói, khởi tâm động niệm tự tư tự lợi, chỉ 

cần có ý niệm như vậy tồn tại thì đoạn tà kiến là việc không 

thể. Tà kiến không đoạn thì tham sân nhất định sẽ theo đó mà 

khởi. Chỉ có thể nói đem tham sân áp chế một số, giảm bớt 

một số, chứ chắc chắn không đoạn hết. Sự việc này rất phiền 

phức, phiền não tham sân không điều phục được thì quả báo 

ở tam đồ. Người thông thường hay nói, người chết rồi đi làm 

quỷ, rõ ràng là có lục đạo. Sao có thể khẳng định người chết 

rồi  nhất định  làm  quỷ  vậy?  Mọi  người đã  đều nói như  vậy, 

nói  ra  lời  này  ắt  có  nguyên  nhân.  Phật  nói  với  chúng  ta, 

nghiệp nhân của cõi quỷ là tham dục. Cái đứng đầu chính là 

tham tính cho mình, tham ái cái cơ thể này, cái sắc thân này, 

đây là điều đầu tiên, là gốc rễ của tham dục. Chúng ta không 

biết  cái thân  này  là giả, Phật nói  rất hay:  “Tứ đại,  ngũ  uẩn 

giả hợp mà sanh”, không phải thật. “Duyên sanh chi pháp, 

đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc”.  Chúng  ta  đem  cái 

thân này cho là mình, xem trọng nó như vậy, chấp trước kiên 

cố, nhân tố này chính là nghiệp nhân đọa lạc cõi ngạ quỷ. Tại 

sao người chết rồi liền làm quỷ? Là do vậy  mà đi làm quỷ. 

Quỷ khổ hơn người, quỷ đáng thương hơn người. Người còn 

có thể nhìn thấy ánh mặt trời, quỷ thì không nhìn thấy. Trong 

cảnh giới của quỷ, không gian mà mỗi ngày họ nhìn thấy đều 

là  màu  mờ  tối,  giống  như  mây  đen  phủ  kín  vậy,  vĩnh  viễn 

không nhìn thấy ánh mặt trời, cho nên chúng ta gọi nó là “âm 

538 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

gian”. Chúng ta trong một đời tu hành, nếu muốn có được kết 

quả,  có  được  thành  tựu,  bạn  không  tùy  thuận  theo  lời  giáo 

huấn của Phật Đà thì làm sao được? Điều này quan trọng hơn 

tất  cả.  Lời  giáo  huấn  cơ  bản  của  Phật  Đà  đối  với  chúng  ta 

chính  là  bộ  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  này,  rất  quan 

trọng.  Trong  Kinh  này,  Phật  dạy  mười  điều  này,  nhất  định 

phải cố gắng nỗ lực mà học tập. 

Thập ác là tập khí, nghiệp chướng, phiền não của chúng 

ta tích lũy từ vô thỉ kiếp đến nay. Chúng ta ngày nay không 

cần  nói  đoạn,  vì  đoạn  quá  khó.  Trong  Kinh  Phật  nói  với 

chúng ta là “phục”, bạn có thể điều phục được nó, thì mười 

loại  ác  nghiệp  này  đều  không  khởi  hiện  hành.  Phục  được 

phiền não thì chúng ta niệm Phật mới có thể vãng sanh. Mười 

điều  phiền  não  này  không  phục  được,  tuy  niệm  Phật  cũng 

không thể vãng sanh. Điều kiện của vãng sanh là “một lòng 

chuyên niệm”. Phiền não chúng ta không đoạn, đó chính là 

một  lòng  xen  tạp,  không  phải  chuyên  niệm.  Xen  tạp,  công 

phu  không  thuần  thì  không  thể  vãng  sanh.  Tự  mình  không 

phải người thiện đích thực, thì trong thế gian này, bạn chắc 

chắn sẽ không gặp được chân thiện tri thức. Phật Bồ Tát đến 

rồi, bạn cũng không gặp được; Phật Bồ Tát hằng ngày ở cùng 

với bạn, bạn cũng không gặp được. Tại sao vậy? Trong tâm 

bạn  chán  ghét  họ,  trong  tâm  bạn  nhìn  họ  thấy  chướng  mắt. 

Đây là nguyên nhân gì vậy? Phiền não khởi hiện hành. Nếu 

như tâm địa bạn thuần thiện thì tất cả người, vật chung quanh 

mà bạn tiếp xúc đều là thiện tri thức, đều là Phật Bồ Tát. Đây 

chính là Ngẫu Ích Đại Sư nói: “Cảnh duyên không tốt xấu, 

tốt xấu khởi từ tâm”. Bạn có trí tuệ thật thì chư Phật Bồ Tát 

đều  ở  trước  mắt  bạn.  Bạn  không  có  trí  tuệ  thật  thì  dù  chư 

Phật Bồ Tát ở trước mặt bạn, bạn đều thấy chướng mắt, như 

vậy thì làm sao bạn có được pháp hỷ, làm sao bạn có được 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

539 

“chân thiện ý lạc”? Từ chỗ này chúng ta có thể thể hội được, 

nền  giáo  dục  Phật  pháp  quả thật đúng  là  giúp  chúng ta phá 

mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui.  Cái  “lìa  khổ”  này  chính  là 

phục phiền não, đoạn phiền não, được chân thiện ý lạc. 

•

Thứ hai: “Thâm tín nhân quả, ninh vẫn thân 



mạng, chung bất tác ác” 

Đây  là  lợi ích thứ hai trong  mười  lợi ích của  việc  lìa tà 

kiến. 

Điều  này  nói  ra  nghe  dễ  dàng,  nhưng  làm  thì  rất  khó 

khăn.  Chỉ  có  người  đầy  đủ  trí  tuệ  chân  thật,  đối  với  chân 

tướng sự việc họ thật sự thông đạt sáng tỏ thì mới có thể làm 

được. 

“Thâm tín nhân quả” là việc không dễ dàng. Đối với sự 

và lý của nhân quả, chúng ta quả thật hiểu rõ hơn rất nhiều so 

với người bình thường. Hiện nay, người bình thường trong xã 

hội  rất  ít nói đến nhân quả.  Người học  Phật thì thường  hay 

nghe nói về nhân quả. Chúng ta nghe quen tai rồi, biết được 

gieo nhân thiện thì được quả thiện; tạo nhân ác thì nhất định 

có  ác  báo,  nhưng  tại  sao  vẫn  không  chịu  tu  thiện  mà  còn 

muốn  đi  tạo  ác  vậy?  Nguyên  nhân  chính  là  tin  nhân  quả 

không sâu. Tin sâu là đối với đạo lý thông đạt, chân tướng sự 

thật  hiểu  rõ.  Ví  dụ,  một  con  muỗi,  một  con  kiến,  chúng  ta 

người  học  Phật  thông  thường,  người  học  Phật  nhiều  năm 

luôn luôn vẫn còn có tâm sát. Khi muỗi đến chích bạn, bạn 

đập một cái làm chết nó, đây là tập khí xấu ác. Chúng ta biết 

nhân  quả  hay  không  vậy?  Biết,  nhưng  biết  không  đủ  sâu. 

Chúng ta hữu ý hay vô ý giết hại nó, tương lai quả báo không 

tránh khỏi. 

Trước  đây  chúng  tôi  đọc  truyện  ký  của  An  Thế  Cao, 

ông là người tu hành chân chánh, đắc đạo, chứng quả. Ông 

540 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đã  từng  đến  Trung  Quốc  để  trả  nợ  mạng  hai  lần,  vì  trong 

đời quá khứ ngộ sát người khác, quả báo này ông vẫn phải 

tự  chịu.  Ông  trả  nợ  mạng,  ông  biết  và  hiểu  rõ,  nhưng  mà 

người tổn hại ông là ngộ sát. Trong đời quá khứ ông đã ngộ 

sát người khác thế nào thì đời này cũng bị người khác ngộ 

sát.  “Nhất  ẩm  nhất  trác,  mạc  phi  tiền  định”.  Người  thế 

gian  không  hề  nói  là  sự  việc  phát  sinh  không  có  nhân, 

không  có  đạo  lý  này.  Quả  báo  nhất  định  là  có  nhân,  có 

duyên.  Bồ  Tát  làm  thị  hiện  ấy  là  nói  cho  chúng  ta  biết, 

nhân  mà  bạn  tạo  tác  nhất  định  có  quả  báo,  quả  báo  nhất 

định phải tự mình gánh chịu. 

Chúng ta không ưa một người, người ta cũng không ưa 

chúng ta, hay chúng ta ưa thích một người, người ta cũng 

ưa thích chúng ta, đây là quả báo. Nhà Nho cũng nói: “Ái 

nhân  giả,  nhân  hằng  ái  chi”.  Bạn  yêu  người  khác,  đây  là 

bạn tu nhân; đại chúng xã hội đều tôn kính bạn, yêu thương 

bạn,  đây  là  quả  báo  của  bạn.  Bạn  hận  người  khác,  chán 

ghét  người  khác  thì  đại  chúng  xã  hội  cũng  hận  bạn,  cũng 

chán ghét bạn giống như vậy. Nếu như bạn thật sự sáng tỏ 

đạo lý này, thì câu nói “Thà bỏ thân mạng của mình chứ 

không chịu tạo ác” là bạn có thể làm được. Cổ đức ví dụ 

rất hay, hiện nay trong xã hội có vị trí rất cao mời bạn đi 

làm,  mời  bạn  đi  làm  vua  chẳng  hạn,  chỉ  cần  bạn  giết  một 

người  vô  tội  thì  bạn  có  thể  có  được  vương  vị  này.  Người 

tin  sâu  nhân  quả  thì  không  làm  việc  này,  bảo  ta  giết  một 

chúng sanh vô tội, được lợi ích như thế nào ta cũng không 

chịu  làm.  Người  tin  sâu  nhân  quả  mới  có  thể  làm  được, 

điều này cần phải lìa tà kiến mới được. 

Tà kiến là ngu si. Người hồ đồ không tin nhân quả, hay 

nói cách khác, người không tin sâu nhân quả vẫn là người hồ 

đồ, không thể xem là người sáng tỏ. Người sáng tỏ đâu chịu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

541 

làm loại việc khờ dại này? Phải biết rằng muỗi, kiến cũng là 

một  mạng  sống.  Tại  sao  nó  lại  đi  làm  muỗi,  làm  kiến  vậy? 

Quá khứ khi nó làm người, ác nghiệp tạo quá nhiều nên đọa 

vào trong đường này. Khi tội của nó báo hết rồi, thì nó cũng 

sẽ chuyển thành thân người. Bản thân chúng ta tạo tội nghiệp 

nhiều thì cũng sẽ biến thành kiến, biến thành muỗi. Quả thật 

mà nói, vô lượng kiếp đến nay chúng ta ở trong lục đạo mang 

đủ dạng thân tướng, chúng ta đều đã từng trải qua rồi. Hiện 

nay  đời  này  được  thân  người,  nhà  Phật  thường  nói  “mê  do 

cách ấm”, nên những việc của đời quá khứ đã quên hết. Tuy 

quên  hết  (cái  quên  hết  này  là  mê  hoặc),  nhưng  chủng  tử 

nghiệp nhân ở trong A Lại Da Thức vĩnh viễn không bị mất 

đi, vì vậy chúng ta không được nói làm rồi sau này sẽ không 

có chuyện gì. Đây là tà kiến, là kiến giải hoàn toàn sai lầm. 

Từ đó cho thấy, không cần nói là ngôn ngữ, hành vi, mà ngay 

cả  khởi  tâm  động  niệm,  tự  mình  phải  chịu  trách  nhiệm  đối 

với chính mình. 

Nhân quả rất đáng sợ, lời nói này là sự thật. Ai biết vậy? 

Chư Phật Bồ Tát biết, Thanh Văn, Duyên Giác biết. Trong 

Kinh  ghi  chép,  A  La  Hán  nghe  Phật  giảng  Kinh,  khi  Phật 

giảng đến địa ngục thì những vị A La Hán này tâm vẫn còn 

run sợ, vừa nghe thấy thì trên thân đều xuất mồ hôi máu, vì 

quá  khứ  đã  từng  trải  qua  rồi.  Phật  vừa  nói,  nghĩ  lại  tình 

trạng  trước  đây  ở  trong  địa  ngục,  nỗi  sợ  hãi  vẫn  hiện  tiền 

như xưa. Chúng ta thì không biết điều này. Khi nào chúng ta 

thoát  khỏi  ngu  si,  đoạn  tham  sân  si  liền  chứng  quả  A  La 

Hán, thì những việc đời đời kiếp kiếp trong đời quá khứ đều 

có thể nhớ hết. Khi chúng ta đã hồi phục trí nhớ, nghĩ đến 

tình  trạng  ở  trong  lục  đạo  trước  đây,  bạn  đã  từng  làm  vua 

trời, làm súc sanh, làm ngạ quỷ, cũng đọa địa ngục, đường 

nào  cũng  đều  trải  qua  rồi.  Chúng  sanh  ở  trong  đường  nào 

542 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cũng đều có quan hệ mật thiết với ta, ngày nay chúng ta gọi 

là  quan  hệ  thân  thuộc.  Nếu  như  chúng  ta  giết  hại  chúng 

sanh,  ngược  đãi  chúng  sanh,  coi  thường  chúng  sanh,  Phật 

nói rất hay,  là giống  như  đối xử  với  chư  Phật,  cha  mẹ  của 

mình vậy. Chúng ta với tất cả chúng sanh, với chư Phật Như 

Lai, trong quá khứ vô lượng kiếp đều có quan hệ thân thuộc, 

làm cha con lẫn nhau. Những lời này chắc chắn không phải 

hoang đường, đích thực là lời chân thật. Thật sự không làm 

ác, ngay cả niệm ác cũng không sanh thì A La Hán mới làm 

được, chúng ta phải cố gắng nỗ lực học tập. Nếu như bạn có 

thể làm được thì bạn liền chứng quả A La Hán, mười nghiệp 

ác hoàn toàn đoạn rồi. 

• Thứ ba: “Duy quy y Phật, phi dư thiên đẳng” 



Đây  là  lợi  ích  thứ  ba  trong  mười  lợi  ích  của  việc  lìa  tà 

kiến. 

Ý  nghĩa  của  “quy  y”  chính  là  lấy  Phật  làm  thầy.  Chư 

thiên thiện thần, trí tuệ của họ cao hơn chúng ta nên họ cũng 

có  thể  chỉ  dạy  cho  chúng  ta,  chúng  ta  đối  với  họ  phải  tôn 

kính. Chư thiên thiện thần phần lớn cũng là quy y Phật, cũng 

đều  là  học  trò  của  Phật.  Trong  Kinh  điển  chúng  ta  thường 

đọc thấy, vua Trời Đại Phạm, vua Trời Đao Lợi thường hay 

thỉnh chư Phật Bồ Tát đến thiên cung để giảng Kinh thuyết 

pháp, cho nên chúng ta biết, chư thiên thiện thần cũng là học 

trò của Phật. Chúng ta nhất định phải lấy Phật làm thầy, tùy 

thuận theo giáo giới của Phật Đà để tu học, vậy là đúng rồi. 

Cõi trời tuy tốt, nhưng kiến tư phiền não của họ chưa đoạn 

hết,  chỉ  có  thể nói  phiền  não  của  họ nhẹ  hơn  của  chúng  ta, 

phước báo của họ lớn hơn phước báo của chúng ta, quả vị đạt 

được không phải cứu cánh, không phải viên mãn. Chúng ta 

phải tìm một vị thầy thật sự có công đức, trí tuệ viên mãn là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

543 

tốt. Chúng ta chọn Phật làm thầy, thì những chư thiên thiện 

thần này có trách chúng ta không? Không trách. Nếu chúng 

ta cho rằng, “trước đây tôi thờ thần, bây giờ tôi quy Phật rồi, 

không thờ thần nữa, thì vị thần này nhất định rất giận, nhất 

định  muốn  kiếm  chuyện  với  tôi”.  Chúng ta  nghĩ  như  vậy  là 

sai  rồi!  Không  ngờ  rằng,  nếu  như  vị  thần  đó  nhìn  thấy  bạn 

quy y Phật, chọn Phật làm thầy, thần rất vui mừng, vô cùng 

hoan  hỷ  tán  thán,  bạn  làm  rất  đúng,  bạn  không  hề  làm  sai, 

những thần này đều biến thành hộ pháp của bạn. Thần thông 

minh hơn chúng ta, chánh trực hơn chúng ta. Nếu như vị thần 

này nhìn thấy bạn quy y Phật, họ còn kiếm chuyện với bạn, 

không hoan hỷ mà còn trả thù bạn, thì đây không phải chánh 

thần, đó là yêu ma quỷ quái. Yêu ma quỷ quái sẽ hại người, 

chánh thần sẽ phù hộ người. Chúng ta chọn Phật làm thầy là 

quyết  định  chính  xác,  nhưng  đối  với  thiên  thần  khác  nhất 

định phải tôn kính, tôn trọng và tán thán. 

Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta “lễ kính chư Phật, xưng 

tán Như Lai, quảng tu cúng dường”. Chúng ta đối với tất 

cả thiên thần, quỷ thần phải tôn kính, tán thán, cúng dường. 

Điều này nhất định phải có, đối với quỷ thần phải có thái độ 

này. Chúng ta đối với những chủng tộc khác nhau, tôn giáo 

khác nhau thì cũng cần phải lễ kính, tán thán, cúng dường, 

đây là hạnh Phổ Hiền. Bạn muốn hỏi tại sao vậy? Trong đại 

Kinh Phật nói với chúng ta, trong tất cả chúng sanh có nam, 

có nữ (trong cõi súc sanh chúng ta nói có trống, có mái), thì 

tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta, “tất cả 

chúng sanh  vốn  dĩ thành  Phật”,  đạo lý chính  là  chỗ này. 

Bạn  thử  xem,  tâm  lượng  này  bao  lớn?  Cái  tri  kiến  này  là 

chánh tri chánh kiến, cho nên lưu xuất ra một cách tự nhiên, 

yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh  còn  trọng  hơn  so  với  yêu 

thương  mạng  sống  của  chính  mình.  Vì  yêu  thương  chúng 

544 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sanh,  vì  cứu  hộ  chúng  sanh  mà  bỏ  mạng  sống  của  mình 

cũng không hề luyến tiếc. Mạng sống còn có thể bỏ, huống 

hồ là vật ngoài thân, đâu có đạo lý nào không bỏ được, đâu 

có lý nào không thể cúng dường? Người khác đến tìm chúng 

ta [cầu xin sự giúp đỡ], trừ khi bản thân chúng ta không có 

năng lực, nếu có năng lực thì nhất định phải giúp họ. Tín đồ 

Thiên Chúa giáo bên châu Phi đến tìm tôi, muốn tôi tặng họ 

một chiếc xe hơi. Ở Châu Phi nơi ấy rất khổ, có một bệnh 

viện  bệnh  nhân  rất  nhiều,  họ  ở  cách  bệnh  viện  rất  xa, 

phương  tiện  giao  thông  thiếu  thốn,  nên  họ  đến  tìm  tôi  xin 

giúp đỡ. Đương nhiên tôi phải tặng cho họ, không thể nói đó 

là  người  ngoại  quốc,  người  Châu  Phi,  đó  là  Thiên  Chúa 

giáo, không phải Phật giáo, tôi không có cái nhìn như vậy. 

Tất cả  mọi chúng sanh, tôn giáo khác nhau, quốc gia khác 

nhau, chủng tộc khác nhau đều là một thể. Chúng ta không 

có năng lực thì đành phải chịu, nhưng có năng lực thì nhất 

định hết lòng hết sức giúp đỡ họ. Đây là bổn phận, là nhiệm 

vụ,  huống hồ  người  ta  tự đề  xuất  yêu  cầu.  Không  đề xuất, 

chúng  ta  nhìn  thấy,  nghe  thấy  đều  phải  chủ  động  đi  cứu 

giúp,  đi  giúp  đỡ.  Chúng  ta  đối  xử  với  người  như  vậy,  thì 

người ta đối với ta cũng giống như vậy. Chúng ta cần phải 

tin sâu nhân quả mới được. 

Tùy thuận lời giáo huấn của Phật Đà là “quy y Phật”. 

“Quy  y”  thực  hiện  như  thế  nào?  Chính  là  trong  Kinh 

thường nói: “Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói”. Bạn có 

thể  làm  được  câu  nói  này  là  bạn  đích  thực  quy  y.  Trong 

Kinh  điển,  Phật  chỉ  dạy  điều  gì,  chúng  ta  phải  tiếp  nhận 

toàn bộ. 

“Trì” là vĩnh viễn gìn giữ không để mất đi. Biết rõ mà cố 

phạm là chữ “trì” không còn nữa. “Trì” là gìn giữ vĩnh viễn, 

y giáo phụng hành. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

545 

“Đọc tụng” là lợi mình, lợi người. Bản thân ta mỗi ngày 

đọc tụng, ôn xưa biết nay. Hằng ngày tiếp nhận lời giáo huấn 

của Phật Đà, mở cuốn Kinh ra là giống như Phật ở trước mặt 

vậy, nghe Phật thuyết pháp, nghe lời giáo huấn của Phật. 

“Vì người diễn thuyết”. “Diễn” là phải làm được. Phật 

dạy  cho  chúng  ta  bộ  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  này, 

chúng ta phải đem thập thiện nghiệp đạo làm được, làm cho 

đại chúng xã hội thấy. Làm cho người ta thấy thì đây gọi là 

diễn. “Thuyết” là vì người khác diễn thuyết. “Diễn” là thân 

giáo,  “thuyết”  là  ngôn  giáo,  đây  chính  là  quy  y  Phật  chân 

chánh. Nếu như chỉ là học tập ở trong Kinh điển mà không 

thể thực tiễn vào trong đời sống thường ngày của chúng ta 

thì  không  có  quy  y,  đây  chỉ  là  hình  thức,  không  có  thực 

chất.  Thực  chất  nhất  định  phải  vì  người  diễn  nói.  Diễn  ở 

trước,  nói  ở  sau.  Trước  tiên  phải  làm  được,  sau  khi  làm 

được rồi mới nói. Đây là người chân chánh học Phật, chân 

thật thực tiễn. 

• Thứ  tư:  “Trực  tâm  chánh  kiến,  vĩnh  ly  nhất  thiết, 



kiết hung nghi võng” 

Đây  là  lợi  ích  thứ  tư  trong  mười  lợi  ích  của  việc  lìa  tà 

kiến. 

Lìa tà kiến chính là trí tuệ. “Tà kiến” mà Phật nói chính 

là “si” ở trong tam độc phiền não “tham sân si”. Chuyển ngu 

si  thành  trí tuệ.  Trí  tuệ  hiện  tiền  là  tự  mình  có  thể  làm  chủ 

được. Trong Kinh Lăng Nghiêm, Phật có nói: “Nếu chuyển 

được cảnh thì đồng Như Lai”. Mục tiêu cao nhất của người 

tu học Phật pháp là ở chỗ này. Sau khi trí tuệ đã mở rồi thì tất 

cả  kiết  hung  họa  phước  thế  gian  bạn  đều  hiểu  rõ,  bạn  đều 

sáng  tỏ,  bạn  không  còn  nghi  hoặc  nữa.  Có  cần  phải  tránh 

hung tìm kiết hay không? Không cần thiết. Tại sao không cần 

546 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

thiết vậy? Bạn có thể chuyển cảnh giới, có thể chuyển hung 

thành kiết, chuyển họa thành phước. Bạn có năng lực này là 

hoàn  toàn  không  giống  như  người  thế  gian.  Người  thế  gian 

không  có  năng  lực  chuyển  cảnh  giới  là  do  nguyên  nhân  gì 

vậy? Tham sân si không đoạn, cho nên họ mới bị cảnh giới 

trói  buộc.  Tham  sân  si  đoạn  rồi  thì  định  tuệ  hiện  tiền.  Mọi 

thứ  vận  mệnh  gặp  phải  này  thảy  đều  chuyển  đổi  được  hết, 

thật sự là chuyển thập pháp giới thành Nhất Chân pháp giới. 

Đây là sự thật. 

Điều  kiện  mà  Phật  ở  chỗ  này  nói  rất  rõ  ràng  là  “trực 

tâm, chánh kiến”, bốn chữ này chính là tâm đại Bồ Đề. Tâm 

Bồ Đề là chân tâm. Trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, 

Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta:  “Trực  tâm  chính  là  tâm  chí 

thành”. Trong Khởi Tín Luận, Bồ Tát Mã Minh nói: “Tâm 

thể  của  tâm  Bồ  Đề  là  trực  tâm”,  còn  trong  “Quán  Kinh” 

Phật nói là tâm chí thành. Từ đó cho thấy, “trực tâm” chính 

là chân thành đến cực điểm. Cách nói như vậy chúng ta vẫn 

rất khó thể hội. Rốt cuộc chân thành là như thế nào? Chánh 

trực là như thế nào? Tiêu chuẩn ở chỗ nào? Trong Độc Thư 

Bút Ký của Tiên sinh Tăng Quốc Phiên thời tiền Thanh, ông 

đem chữ “Thành” làm một định nghĩa. Cái định nghĩa này rất 

hay,  tương  đối  gần  với  nghĩa  mà  Phật  pháp  nói.  Ông  nói: 

“Một  niệm  không  sanh  tức  là  thành”.  Từ  đó  cho  thấy,  có 

niệm là không thành, một niệm không sanh mới gọi là thành. 

Chúng ta muốn hỏi, vô niệm có phải là thành hay không? 

Vô niệm cũng không phải thành. Nếu như vô niệm là thành 

thì định vô tưởng, tâm Bồ Đề liền hiện tiền rồi. Phật nói cho 

chúng  ta  biết,  định  vô  tưởng  sau  khi  tu  thành  thì  thật  sự  là 

một niệm không sanh. Quả báo ở đâu vậy? Ở trời Vô Tưởng 

Tứ Thiền, ở trời ngoại đạo. Cho nên, ở chỗ này chúng ta cần 

phải có năng lực biện biệt. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

547 

“Một niệm không sanh”, ý nghĩa của câu nói này không 

được  hiểu  sai.  Một  cái  là  “một  niệm”;  một  cái  là  “không 

sanh”, bạn mới có thể thật sự hiểu được ý nghĩa của nó. “Một 

niệm” là không có niệm thứ hai, có niệm thứ hai thì không 

phải “một niệm”. “Không sanh” là không sanh niệm thứ hai. 

Câu  nói  này  phải  lý  giải  nó  cho  thật  chính  xác.  Họ  không 

phải rơi vào vô niệm, họ nói là “một niệm” thì họ hoàn toàn 

không rơi vào vô niệm. 

“Một  niệm”,  Phật  trong  Kinh  Đại  thừa  thường  nói: 

“Lặng  lẽ  chiếu  soi,  chiếu  soi  lặng  lẽ”,  nó  là  sống,  không 

phải  chết.  Định  vô  tưởng  là  chết,  không  phải  sống.  Vì  vậy, 

định vô tưởng là vô minh, không phải Bồ Đề. Bồ Đề rốt cuộc 

là gì vậy? Thực ra sự việc này là ở ngay trước mắt chúng ta, 

ngay cả nhà Nho cũng nói “Đạo không xa người, người tự xa 

đạo”. Có phương cách gì? Trong hội Lăng Nghiêm, Phật nói: 

“Lục căn môn đầu, phóng quang động địa”, đó chính là một 

niệm không sanh. Lục căn môn đầu là mắt có thể thấy, tai có 

thể nghe, mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm, thân có thể xúc, ý 

có thể biết. Mắt chúng ta vừa mở ra thì nhìn thấy cảnh giới 

bên  ngoài  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch,  đây  là  nhất  niệm.  Tai 

nghe  âm  thanh  ở  bên  ngoài  rất  rõ  ràng,  rất  sáng  tỏ,  đây  là 

nhất tâm. 

“Không  sanh”  cái  gì  vậy?  Không  sanh  vọng  tưởng, 

không  sanh  phân  biệt,  không  sanh  chấp  trước,  đây  là  chí 

thành. Định vô tưởng tuy giống như là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước đều không có, nhưng họ là cái gì cũng không biết, 

cái gì cũng không hiểu rõ, cho nên đó là vô minh. Nhất định 

không được đem vô minh, vô tưởng định nói là thành tâm chí 

thành, vậy là quá đỗi sai lầm rồi! 

Phật Bồ Tát không giống như chúng ta, tức là các Ngài 

có thể gìn giữ nhất niệm vĩnh viễn, không khởi niệm thứ hai, 

548 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

vậy  là  tuyệt  vời.  Chúng  ta  mỗi  người  đều  có  nhất  niệm, 

nhưng thời gian nhất niệm đó quá ngắn ngủi, trong vòng sát-

na liền khởi phân biệt, khởi chấp trước, vậy liền đem trí biến 

thành thức rồi. Nhất niệm là trí, là chân trí tuệ. Niệm thứ hai 

khởi lên rồi thì đem trí chuyển đổi thành thức. Thức chính là 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cho nên, chúng ta tu học 

Phật pháp là tu cái gì vậy? Đại đức tướng tông thường nói: 

“Chuyển  thức  thành  trí”.  Phân  biệt  giữa  thức  và  trí  là  ở 

trong thức có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; ở trong trí 

không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Từ đó cho thấy, 

lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì cái tâm đó là “tâm 

chí  thành”,  là  “trực  tâm”,  trí  tuệ  đã  đến  cực  điểm.  Khi  nó 

không khởi tác dụng thì giống như là vô tri, trong Kinh Bát 

Nhã  nói:  “Bát  Nhã  vô  tri”.  Vô  tri  chính  là  tâm  chí  thành, 

chính  là  trực  tâm.  Khi  khởi  tác  dụng  thì  “không  gì  không 

biết”.  Định  vô  tưởng  cũng  vô  tri,  khi  nó  khởi  tác  dụng  thì 

chẳng biết gì  cả,  cái  này  không  được.  Khi khởi tác dụng  là 

không gì không biết, không gì không thể. 

“Chánh  kiến”  chính  là  trực  tâm  khởi  dụng.  Nếu  như 

dùng  cách  nói  của  nhà  Nho  để  nói  thì  “trực  tâm”  chính  là 

thành ý; “chánh kiến” chính là chánh tâm, “trực tâm, chánh 

kiến”  chính  là  “thành  ý  chánh  tâm”.  Trong  Phật  pháp  nói, 

“trực tâm” là tâm chân thành; “chánh kiến” là thâm tâm, đại 

bi tâm. Trong “Quán Kinh” nói tâm hồi hướng phát nguyện, 

đây  là  chánh  tri  chánh  kiến.  Thế  gian  tất  cả  kiết  hung,  họa 

phước  thảy  đều  sáng  tỏ  rồi.  Sáng  tỏ  thế  nào  vậy?  Nghiệp 

nhân quả báo rất rõ ràng, một chút cũng không mê hoặc, cho 

nên là “vĩnh ly nhất thiết kiết hung nghi võng”. 

Bạn  thử  xem  xã  hội  hiện  nay,  người  xem  phong  thủy, 

người xem  tướng, người chấm tử vi làm  ăn  rất khấm  khá. 

Những người này làm ăn tốt là chứng minh người thế gian 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

549 

đối  với  kiết  hung  họa  phước  có  chồng  chất  nghi  ngờ.  Họ 

đều muốn biết một chút tin tức để làm thế nào có thể tránh 

hung tìm kiết, họ đều giữ một cái tâm cầu may này. Bạn có 

tai nạn, bạn có thể trốn tránh nổi không? Trốn tránh không 

khỏi.  Quả  báo  nhất  định  phải  tự  chịu.  Bạn  có  phước,  cái 

phước  đó  bạn  không  cần,  bạn  muốn  bỏ  đi  cũng  không  bỏ 

được, phước cứ đi theo bạn. Phật không cho phép chúng ta 

đi làm những sự việc này. 

Trong Kinh A Nan Hỏi Phật Việc Tốt Xấu, đối với gieo 

quẻ, xem tướng, tử vi, phong thủy Phật đều không cho phép 

chúng ta đi hỏi. Ngài nói đây là ý thế gian, đệ tử Phật có thể 

làm việc thế gian, nhưng không được phép làm ý thế gian, lời 

nói  này  quá  rõ  ràng,  minh  bạch.  Phật  thật  là  từ  bi  đến  cực 

điểm, chúng sanh có căn tánh, có mê hoặc này, cứ luôn muốn 

gieo  quẻ  để  hỏi,  cho  nên  Phật  cũng  thuận  theo  tập  khí  của 

chúng  sanh,  Ngài  đã  nói  ra  bộ  Kinh  Chiêm  Sát  Thiện  Ác 

Nghiệp  Báo  để  dạy  đệ  tử  Phật  chúng  ta  là  nếu  như  đối  với 

kiết hung  có nghi hoặc  thì  gieo quẻ  thế  nào.  Chúng ta nhìn 

thấy bộ Kinh điển này thì nghĩ đến Phật thật sự là từ bi đến 

cực điểm, vì chúng ta mà mở rộng cửa phương tiện. Nhưng 

phương pháp gieo quẻ đó đầu tiên đều dạy bạn phải tu như 

thế nào thì mới có thể có được cảm ứng. Nếu bạn không có 

công  phu  tu  học,  thì  bạn  không  thể  có  cảm  ứng.  Ở  Trung 

Quốc  chúng  ta  nhìn  thấy  có  một  cuốn  sổ  tay  nhỏ  là  “Quán 

Thế Âm Bồ Tát Linh Khóa”. Đó cũng là sách xem bói. Phần 

trước Đại Sư Ấn Quang có viết một bài tựa rất rõ ràng, trước 

khi gieo quẻ phải thật cung kính, phải thật thành khẩn niệm 

thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát 108 biến. Đây là cầu cảm 

ứng, điều này rất có đạo lý. Tại sao vậy? Thành tất linh. Bạn 

niệm Phật hiệu hơn 100 biến rồi thì tâm định, tâm thành rồi. 

Nếu như chúng ta vĩnh đoạn tham sân si thì tâm này là chân 

550 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tâm,  là  trực  tâm,  chánh  kiến,  tâm  Bồ  Đề  của  bạn  liền  hiện 

tiền. Cho nên, tất cả kiết hung họa phước không cần phải đi 

hỏi nữa. Giờ nào cũng là giờ tốt, ngày nào cũng là ngày tốt, ở 

đâu cũng là chỗ tốt, không có gì là không kiết tường, vẫn là 

nguyên lý mà Phật đã nói ở trong bộ Kinh này là “cảnh tùy 

tâm  chuyển”.  Tâm  của  bạn  thuần  thiện,  không  ác  thì  cảnh 

duyên  của  bạn  thảy  đều  chuyển  đổi  hết.  Chúng  ta  phải biết 

đạo lý này. 

• Thứ năm: “Thường sinh nhân thiên, bất canh ác đạo” 



Đây là lợi ích thứ năm trong mười lợi ích của việc lìa tà 

kiến. 

Chúng ta nhất định phải biết, ác đạo là rất đáng sợ, thật 

sự  là  vô  cùng  khủng  khiếp.  Địa  ngục  là  khổ  nhất,  chúng  ta 

dứt khoát không được đi. Trong Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện nói rất nhiều, địa ngục là đau khổ vô lượng vô biên, 

bất  kỳ  loại  nào  chúng  ta  cũng  chịu  không  nổi.  Nhưng  quả 

thật  mà  nói,  địa  ngục  rất  dễ  dàng  đọa  lạc  nhưng  rất  khó  ra 

khỏi. Những người nào đọa địa ngục vậy? Trong Kinh Phật 

nói là những người phạm tội “ngũ nghịch, thập ác”. Mặt trái 

của thập thiện nghiệp đạo là thập ác nghiệp. 

“Tội ngũ nghịch” gồm: 

- Thứ nhất là giết cha. 

- Thứ hai là giết mẹ. 

- Thứ ba là giết A La Hán (thời xưa nói A La Hán tức là 

hiện  nay  chúng  ta  nói  thầy  giáo  tốt).  A  La  Hán,  Bồ  Tát  ở 

trong thế gian này quên mình vì người, giáo hóa chúng sanh, 

là  con  mắt  của  trời  người,  quả  thật  đúng  là  vô  lượng  công 

đức. Người như vậy nếu bạn dùng tâm ác hại họ thì bằng với 

giết hại A La Hán. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

551 

-  Thứ  tư  là  làm  thân  Phật  chảy  máu.  Phước  báo  của 

Phật rất lớn, thần hộ pháp rất nhiều, cho nên không có người 

nào có thể giết được Phật, nhưng khiến Phật bị thương một 

chút,  chảy  một  chút máu  thì  có  thể.  Phật Thích  Ca  Mâu  Ni 

cũng làm nên tấm gương cho chúng ta thấy.  Đề Bà Đạt  Đa 

hại  Phật,  làm  thân  Phật  chảy  máu.  Chúng  ta  ngày  nay  ác  ý 

phỉ  báng  Phật,  hủy  hoại  hình  tượng  của  Phật  pháp  cũng  có 

nghĩa  là  làm  thân  Phật  chảy  máu.  Chúng  ta  dùng  tâm  sân 

hận, tâm chán ghét đem tượng Phật phá hoại, đây cũng là làm 

thân Phật chảy máu. Điều này mọi người đều biết, nhưng ý 

nghĩa  sâu  hơn  thì  mọi  người  không  biết.  Chúng  ta  thường 

hay đang tạo tội mà không biết, đó là gì vậy? Phá hoại hình 

tượng của Phật pháp. Chúng ta là người học Phật, đã thọ tam 

quy ngũ giới mà còn làm những việc ác, khiến đại chúng xã 

hội nhìn thấy thì không muốn học Phật nữa. “Bạn nhìn xem, 

người học Phật là như vậy đấy!”. Chúng ta tạo tội địa ngục, 

đem hình tượng Phật pháp phá hoại mất rồi. Người tạo loại 

tội nghiệp này rất nhiều, nhưng đều nghĩ là “tôi không có tạo 

tội ngũ nghịch”, tự mình hoàn toàn không biết đây chính là 

tội ngũ nghịch. 

Hình  tượng  của  Phật  pháp  là  gì?  Lời  giáo  huấn  đơn 

giản nhất, rõ ràng nhất là “Chớ làm các việc ác, vâng làm 

các việc lành, tự thanh tịnh ý mình, đó là lời Phật dạy”. 

Chúng  ta  ngày  nay  không  thể  tu  thiện,  hằng  ngày  vẫn  tạo 

ác  nghiệp,  khiến  đại  chúng  xã  hội  nhìn  thấy  tín  đồ  Phật 

giáo liền  mắng Phật  Thích  Ca Mâu  Ni, liền đánh giá  thấp 

Phật  giáo,  đó  là  chúng  ta  đang  phá  hoại  hình  tượng  Phật 

giáo.  Cho  nên  trong  tất  cả  trường  hợp,  người  học  Phật, 

người đệ tử Phật đều phải chú ý cẩn thận, phải làm nên tấm 

gương  tốt  cho  đại  chúng,  không  được  tạo  hình  ảnh  xấu. 

Chúng ta tạo hình ảnh xấu thì làm sao có thể xứng đáng với 

552 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Phật Thích Ca Mâu Ni? Chúng ta quy y Phật A Di Đà thì 

làm  sao  có  thể  xứng  đáng  với  Phật  A  Di  Đà?  Niệm  niệm 

phải  tương  ưng  với  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

chánh giác, từ bi. Mỗi hạnh phải tương ưng với nhìn thấu, 

buông xả, tự tại, tùy duyên. Đây gọi là “ủng hộ Phật pháp”, 

đây gọi là “lễ kính chư Phật”. Những cái mà chúng ta biểu 

hiện  có  phải  như  thế  này  hay  không?  Chúng  ta  đã  tạo  tác 

biết bao nhiêu tội nghiệp mà tự mình hoàn toàn không biết. 

Tương lai đọa lạc đến Âm Tào Địa Phủ, vua Diêm La tính 

sổ với bạn, từng món từng món nói ra với bạn, đến lúc đó 

thì đã quá muộn rồi, hối hận không kịp nữa. 

- Thứ năm là phá hòa hợp tăng. Phá hoại tăng đoàn, đặc 

biệt là phá hoại cơ duyên hoằng pháp lợi sanh, phá hoại cơ 

duyên nghe pháp  của  tín chúng.  Pháp sư  giảng  Kinh  thuyết 

pháp,  bạn  phá  hoại  đạo  tràng  này;  chúng  sanh  có  cơ  duyên 

nghe  Phật  pháp,  bạn  đi  chướng  ngại  họ,  không  để  họ  nghe 

pháp, đây gọi là phá hòa hợp tăng. 

Năm  tội  trên  đây  là  cực  sâu,  cực  nặng,  đều  là  đọa  địa 

ngục  A  Tỳ.  Chúng ta tạo loại tội nghiệp  này,  thế  có nguy 

không? Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện đều nói rất cặn 

kẽ, rất tỉ mỉ về nghiệp nhân quả báo. Chúng ta thường hay 

đọc  tụng,  phải  thường  xuyên  nhớ  kỹ,  nhất  định  phải  quay 

đầu, phải đoạn ác tu thiện, nhất định phải biết “hiếu dưỡng 

phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”.  Phật  Bồ  Tát  là  sư  trưởng 

của  chúng  ta.  Mở  quyển  Kinh  ra,  nghe  lời  giáo  huấn  của 

Phật Bồ Tát, nhất định phải tùy thuận theo giáo huấn Phật 

Đà, không được tùy thuận theo ý của mình. Tùy thuận theo 

tham sân si mạn của mình chắc chắn đọa lạc. Phật ở trong 

Kinh giáo hết lòng hết dạ chỉ dạy chúng ta, trước khi chưa 

chứng  được  A  La  Hán  nhất  định  không  được  tùy  thuận 

theo  ý  của  mình,  không  nên  tin  vào  ý  của  mình,  vì  ý  của 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

553 

bản thân mình là sai lầm. Khi chứng được quả A La Hán, 

tức  là  kiến tư  phiền  não đều  đoạn  rồi, thập  ác nghiệp  đều 

không  còn  nữa,  những  việc  bạn  làm  đều  là  thập  thiện 

nghiệp,  thì  khi  đó  bạn  có  thể  tin  vào  ý  của  bản  thân  bạn. 

Thập ác chưa có đoạn tận thì không thể tin vào ý của mình. 

Người mà có thể đoạn ác tu thiện, đoạn thật sạch sẽ, tu rất 

viên mãn nhưng chưa gặp được Phật pháp, không biết Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc thì đời sau của người này cũng 

“thường sanh nhân thiên, bất canh ác đạo”. Tuy không thể 

thoát khỏi luân hồi, nhưng đều thọ sanh ở ba đường  thiện 

chứ không bị đọa vào ba đường ác. Trời, người ở trong ba 

đường thiện, không có A Tu La. A Tu La cũng không tốt. 

Hôm nay chúng ta giảng Kinh Hoa Nghiêm sẽ nói về A Tu 

La. Chúng tôi sẽ giới thiệu với quí vị sao gọi là A Tu La, A 

Tu La không tốt ở chỗ nào. 

• Thứ sáu: “Vô lượng phước tuệ, chuyển chuyển tăng 



thắng” 

Đây là lợi ích thứ sáu trong mười lợi ích của việc lìa tà 

kiến. 

Mọi  người  đều  mong  cầu  phước  tuệ  tăng  trưởng. 

Không  những  là  phước  đức,  mà  trí  tuệ  cũng  là  từ  thiện 

nghiệp sanh ra. Ngạn ngữ xưa của Trung Quốc thường nói 

là  “phước  chí  tâm  linh”.  Khi  phước  báo  hiện  tiền  thì  trí 

tuệ cũng hiện tiền ngay.  Ý  nghĩ đặc biệt  nhạy  bén,  chứng 

tỏ  sự  quan  hệ  của  phước  và  tuệ.  Tại  sao  vậy?  Bởi  vì  gốc 

của  chúng  đều  là  một  thiện  tâm,  thiện  niệm,  thiện  hạnh. 

Nếu  như  tâm,  hạnh  bất  thiện  thì  loại  người  này  đâu  có 

phước  báo.  Chúng  ta  nhìn  thấy  trên  thế  gian  có  rất  nhiều 

người  bất  thiện  là  đại  phú  quí,  họ  đang  hưởng  phước. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ  phước  báo  này  của  họ  là 

do  đời  trước  tu,  không  phải  đời  này.  Những  việc  mà  đời 

554 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này  tu  thì  quả  báo  sẽ  ở  đời  sau.  Trong  Kinh  Phật  thường 

nói với chúng ta:  

“Muốn biết nhân đời trước thì 

Xem thọ nhận đời nay; 

Muốn biết quả đời sau 

Xem tạo tác đời này”. 

Đây chẳng phải đã nói quá rõ ràng, quá minh bạch rồi 

đó sao? Chắc chắn không phải người làm đủ thứ việc ác mà 

có phước báo. Đó là bạn hoàn toàn thấy sai rồi, không biết 

quả báo của đời này là do đời trước tu, những hành vi tạo 

tác  đời  này  của  chúng  ta  thì  quả  báo  sẽ  gặp  ở  đời  sau. 

Chúng ta nhất định phải biết đạo lý này. Ta đời nay không 

có phước là do đời trước không có tu, việc này không thể 

trách người khác. Chúng ta thật sự hiểu rõ đạo lý, hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật  thì  nhất  định  sẽ  không  oán  trời  trách 

người,  tâm  được  an  định,  đây  gọi  là  “tâm  an  lý  đắc”.  Lý 

hiểu rõ rồi thì tâm liền an ngay. 

Chúng ta có muốn cầu phước báo, muốn cầu trí tuệ hay 

không?  Đời  này  tu  nhân  thì  đời  sau  phước  huệ  hiện  tiền. 

Nhân quả thông ba đời, chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý 

này. Pháp thế xuất thế gian bạn đều hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ 

rồi, thì việc tu phước, tu huệ là lý đương nhiên. Chúng ta có 

cần hưởng thụ hay không? Không cần hưởng thụ. Đem quả 

báo tu hành của chúng ta hồi hướng cho tất cả chúng sanh, bố 

thí cúng dường tất cả chúng sanh, để mọi người hưởng thụ, 

bản thân ta không cần hưởng thụ. Tại sao vậy? Vì phước báo 

này là phước báo hữu lậu. Nếu như bạn hưởng thụ phước báo 

này  thì  công  phu  của  bạn,  đạo  hạnh  của  bạn  nhất  định  sẽ 

thoái chuyển. Nếu bạn không hưởng thụ, đem nó bố thí cúng 

dường tất cả chúng sanh, thì đạo nghiệp của bạn mỗi ngày sẽ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

555 

tăng trưởng. Chư Phật Bồ Tát, quả báo mà các Ngài hưởng 

thụ là quả báo vô lậu, đây là điều chúng ta cần nên học tập. 

Phước báo hữu lậu nhất định không hưởng thụ, chỉ hưởng thụ 

phước báo vô lậu. 

Thích Ca Mâu Ni Phật khi còn tại thế đã làm nên tấm 

gương cho chúng ta thấy. Chính bản thân Ngài thị hiện ở 

thế  gian,  giảng  Kinh  thuyết  pháp  giáo  hóa  chúng  sanh. 

Giảng Kinh thuyết pháp là bố thí pháp, cúng dường pháp; 

dùng  thân  thể,  dùng  sức  lao  động  là  cúng  dường  nội  tài, 

bố  thí  nội  tài;  tài  và  pháp  hai  loại  cúng  dường.  Nhu  cầu 

cần thiết trong sinh hoạt một đời của mình, ăn no, mặc ấm 

là đủ rồi. Cho nên, cái mà Phật Bồ Tát hưởng thụ là phước 

tuệ vô lậu. Người đời sau cũng nương theo lời giáo huấn 

của  Phật  Đà  mà  tu  hành,  nhưng  không  thể  có  thành  tựu 

giống  như  Phật  là  do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Không  thể 

buông  xả  phước  báo  hữu  lậu,  để  phước  báo  hữu  lậu  làm 

chướng  ngại  quả  đức  vô  lậu,  sai  lầm  xảy  ra  ở  chỗ  này. 

Nếu như chúng ta thật sự tìm ra được sai lầm, lại đem cái 

sai lầm này trừ bỏ đi, thì sự thọ dụng trên quả địa của chư 

Phật  Bồ  Tát  tuy  chúng  ta  không  thể  có  được  viên  mãn 

nhưng  cũng  có  thể  đạt  được  ít  phần.  Đây  là  trong  Kinh 

luận Đại thừa, Phật thường hay nhắc nhở, thường hay chỉ 

dạy chúng ta. 

Chúng ta biết được thập thiện nghiệp là  cơ sở tu hành 

của  nhà  Phật.  Đoạn  Kinh  văn  lớn  này  đều  là  nói  quả  báo 

thù thắng của tu thập thiện nghiệp, lìa ngu si (tà kiến là ngu 

si) thì được mười loại quả báo thù thắng. Làm sao biết nó 

là  cơ  sở  của  tu  hành  vậy?  Kinh  văn  phía  sau  còn  có  mấy 

đoạn lớn, văn tự không nhiều, trong đó nói với chúng ta về 

“lục độ”, dùng thập thiện làm cơ sở tu lục độ. “Lục độ” là 

Bồ Tát hạnh. Bồ Tát không có cơ sở của thập thiện thì lục 

556 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

độ  không  thể  thành  tựu,  chúng  ta  phải  giác  ngộ  điều  này. 

Phần sau của “Lục độ” là tứ vô lượng tâm “từ bi hỉ xả”, sau 

đó là “Tứ nhiếp pháp”. Tiếp theo là từ “Tứ niệm xứ”, “Tứ 

chánh cần” cho đến “Bát chánh đạo”. Đây là bao gồm “37 

phẩm  trợ  đạo”.  “Chỉ  trang  nghiêm  cố”  đó  là  “chỉ,  quán”, 

“chỉ,  quán  phương  tiện”.  Quí  vị  thử  xem  sự  sắp  xếp  của 

Kinh  văn  này,  Đại  thừa,  Tiểu  thừa,  Tông  môn,  Giáo  hạ, 

Hiển giáo, Mật giáo, thảy đều ở trong đây, thảy đều là lấy 

thập thiện nghiệp làm cơ sở. Chúng ta không nghiêm túc tu 

thập thiện nghiệp là không phải học Phật. Có thể nói, bạn ở 

trong  Phật  pháp  tu  cả  đời  mà  chẳng  thành  tựu  gì  cả.  Bạn 

hãy quan sát tỉ mỉ người thật sự niệm Phật vãng sanh, bất 

kể họ là thân phận gì, bất kể họ làm ngành nghề nào, tại gia 

hay  xuất  gia,  chắc  chắn  đầy  đủ  thập  thiện  nghiệp.  Không 

thể đầy đủ thập thiện nghiệp thì chắc chắn không thể vãng 

sanh. Từ đó cho thấy, nếu chúng ta muốn ở trong đời này 

vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  thì  điều  thứ  nhất  trong 

tam phước là “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, 

từ tâm bất sát, tu thập thiện  nghiệp” phải làm được,  sau 

đó  bạn  mới  có  thể  vỗ  ngực  tự  xưng,  nhất  định  nắm  chắc 

phần vãng sanh. Bốn câu này chúng tôi trước đây đã giảng 

rất  cặn  kẽ.  Hiếu  thân  tôn  sư,  từ  tâm  bất  sát  chính  là  thực 

tiễn  ngay  trong  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Nếu  như  không  có 

thập  thiện  nghiệp  đạo  thì  hiếu  thân  tôn  sư  đều  là  giả,  bạn 

cũng không có tâm từ bi, ba câu phía trước thảy đều không 

có.  Đều  là  thực  tiễn  ở  tu  thập  thiện  nghiệp.  Cho  nên  hy 

vọng các đồng tu phải đặc biệt chú ý đến, nhất định không 

được lơ là. Đây là giới căn bản ở trong giới căn bản của tu 

học Phật pháp. 

“Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới” là xây dựng trên cơ 

sở của thập thiện nghiệp đạo. Bạn không có cơ sở này thì tam 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

557 

quy ngũ giới đều không có cách gì thực hiện. Không có cơ sở 

này thì tam quy ngũ giới toàn là giả, đều rơi vào hữu danh vô 

thực. Nói hơi khó nghe một chút là lừa mình, dối người. Tự 

mình cho rằng như thế này, như thế nọ, đến cuối cùng vẫn là 

làm tam đồ lục đạo. Ấn Quang Đại Sư giáo giới người học 

Phật,  có  người  thỉnh  giáo  Ngài,  làm  thế  nào  để  có  thể  vào 

Phật pháp? Ngài nói: “Một phần thành kính được một phần 

lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích”. 

Thành  là  gì  vậy?  Thành  chính  là  đầy  đủ  thập  thiện  nghiệp, 

đây  là  chân  thành.  Tâm  không  tương  ưng  với  thập  thiện 

nghiệp thì thành ở chỗ nào? Thành hoàn toàn không phải là 

khái niệm trừu tượng, mà nhất định phải thực tiễn ngay trong 

đời sống của chúng ta. Thực tiễn ngay trong đời sống chính 

là  thập  thiện  nghiệp.  Thập  thiện  nghiệp  viên  mãn  chính  là 

Phật  quả  Như  Lai.  Nếu  như  quí  vị  thận  trọng  quan  sát  trên 

tranh  vẽ  Phật  Bồ  Tát  (trên  tượng  Phật,  tượng  Bồ  Tát  đều 

không có, nhưng trên tranh vẽ thường hay có), chúng ta thấy 

ở  phần  cổ  có  một  vầng  hào  quang,  trên  vầng  hào quang  có 

viết ba chữ. Ba chữ này có khi viết bằng chữ Trung, có khi 

viết bằng chữ Tạng, cũng có khi viết bằng chữ Phạn, đều là 

một ý nghĩa và được đọc là “Án-A-Hồng”. “Án-A-Hồng” là 

ý  gì?  Án  là  thân,  A  là  khẩu,  Hồng  là  ý.  Thân-Khẩu-Ý  ba 

nghiệp thanh tịnh, ba nghiệp thuần thiện. Ba chữ này chính là 

thập thiện nghiệp đạo. 

Thập  thiện  nghiệp  đạo  viên  mãn  là  thành  Phật,  mọi 

người không nên xem nhẹ. Bồ Tát đẳng giác còn phải tu, 

huống  hồ  chúng  ta  là  sơ  phát  tâm.  Thập  thiện,  ngũ  giới 

thường thường nối liền với nhau, đây là căn bản của pháp 

hành, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa đều không thể tách 

rời,  không  rời  một  giây  phút  nào.  Đây  là  đạo,  là  chánh 

đạo,  là  Phật  đạo,  chúng  ta  sao  có  thể  xem  thường  được? 

558 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  đều  phải  suy  nghĩ 

có tương ưng với mười cương lĩnh này hay không? Không 

tương  ưng  thì  đó  chính  là  thập  ác  nghiệp.  Người  tạo  tác 

thập  ác  nghiệp  là  tam  đồ  địa  ngục.  Phật  ở  trong  Kinh 

thường  hay  giáo  giới  chúng  ta,  thượng  phẩm  thập  ác  là 

nghiệp  nhân  địa  ngục;  thượng  phẩm  thập  thiện  là  nghiệp 

nhân sanh thiên. Nếu thật sự hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ sự 

thật này, thì bản thân chúng ta biết rõ ràng, biết minh bạch 

tương  lai  chúng  ta  sẽ  đi  về  đâu.  Ngày  nay  nhìn  chung  là 

chúng  ta  hiểu  đã  rõ  ràng  hơn,  sáng  tỏ  hơn,  cho  nên  nếu 

muốn  tu  phước,  tu  tuệ  thì  nhất  định  không  được  làm  trái 

ngược. 

• Thứ bảy: “Vĩnh ly tà đạo, hành ư thánh đạo” 



Đây là lợi ích thứ bảy trong mười lợi ích của việc lìa tà 

kiến. 

Lợi  ích  thù  thắng  này  không  cần  giải  thích  chúng  ta 

cũng  có  thể  hiểu  rõ.  Thập  ác  là  tà  đạo,  là  ba  đường  ác, 

không  phải  cõi  người.  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  nếu 

rơi vào trong thập ác tức  là bạn hành tà  đạo. Bạn cũng tu 

đạo nhưng mà tu ba đường ác. Ba đường ác rất dễ dàng tu 

thành tựu, quả báo ở tam đồ. Nếu bạn không muốn đọa tam 

đồ, không muốn đi làm ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, thì bạn 

phải  hành  chánh  đạo,  hành  đạo  thánh  nhân,  phải  xa  lìa  tà 

đạo.  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  đi  theo  thập  thiện  nghiệp  đạo. 

Thập  thiện  nghiệp  đạo  là  Phật  đạo,  là  Bồ  Tát  đạo,  là  đạo 

thánh  nhân.  Chúng  ta  nên  đi  theo  đường  này,  đi  theo  con 

đường  này  mới  là  người  thật  sự  có  trí  tuệ,  người  thật  sự 

giác ngộ, người thật sự quay đầu. Quay đầu là bờ. Chúng ta 

phải bắt đầu từ đâu? Phải từ chỗ khởi tâm động niệm, đây 

là bạn thật làm. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

559 

Người phàm phu thông thường khởi tâm động niệm đều 

là tự tư tự lợi, trong tự tư tự lợi đã bén rễ. Rễ chính là tham-

sân-si-mạn-nghi.  Năm  loại  này  gọi  là  tư  hoặc.  Tư  là  tư 

tưởng. Tư tưởng kiến giải của bạn mê hoặc rồi. Nghi là gì 

vậy? Là hoài nghi thánh đạo, hoài nghi thánh nhân, nên mới 

khởi  cống  cao  ngã  mạn,  khinh  mạn  thánh  hiền,  khinh  mạn 

thánh đạo. Thập thiện nghiệp đạo là thánh đạo mà không hề 

để vào mắt, không hề để vào trong tâm, đây là khinh mạn, 

cho nên quả báo ở tam đồ. Quả báo tam đồ là tự làm tự chịu, 

không phải người khác đem cho bạn. Phước báo nhân thiên, 

thánh  quả  tam  thừa  cũng  đều  là  tự  mình  tạo  tác,  tự  mình 

hưởng thụ. Trong hư không pháp giới ai làm chủ mình vậy? 

Tự  mình  làm  chủ.  Phật  Bồ  Tát,  đại  thánh  đại  hiền  không 

làm  chủ  cho  chúng  ta,  vua  Diêm  La  với  Thượng  Đế  cũng 

không làm chủ cho chúng ta, đều là tự mình tạo tác, tự mình 

thọ báo. Đạo lý này Phật nói rất rõ ràng. Trong tất cả thánh 

giáo  thế  xuất  thế  gian,  chỉ  có  Phật  pháp  là  nói  thấu  triệt. 

Chúng ta rất may mắn có được thân người, nghe được Phật 

pháp, cơ duyên thù thắng này không được phép bỏ lỡ. Đích 

thực  là  “trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  được”.  Cho  nên, 

chúng  ta  nhất  định  phải  nhớ  kỹ:  “Lìa  tà  đạo,  hành  chánh 

đạo”,  vậy  mới  là  đệ  tử  chân  thật  của  Như  Lai,  được  chư 

Phật  tán  thán,  thiên  thần  kính  ngưỡng.  Hy  vọng  đồng  tu 

chúng ta cùng nhau khích lệ. 

• Thứ tám: “Bất khởi thân kiến, xả chư ác nghiệp” 



Đây là lợi ích thứ tám của đoạn ngu si. 

Ngu  si  chính  là  tà  kiến.  Tà  kiến  chính  là  tư  tưởng  sai 

lầm, kiến giải sai lầm. Phàm phu lục đạo đều chấp trước cái 

thân này là có thật, thân này là ta. Phật nói cho chúng ta biết 

quan niệm này là sai lầm. Nếu thân không phải là ta, thì cái 

gì là ta vậy? Có rất nhiều người nghe Phật nói như vậy liền 

560 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sinh ra nghi vấn. Cái ý này rất sâu, cần phải thể hội cho thật 

tỉ mỉ, nương theo giáo huấn Phật pháp mà tu hành. Tu hành 

chính là dần dần sửa đổi quan niệm sai lầm, chấp trước sai 

lầm, kiến giải sai lầm, tư tưởng sai lầm của mình. Thân đích 

thực không phải là ta, mà nó là cái của ta, giống như y phục 

mặc  trên  thân  của  ta  vậy.  Y  phục  có  phải  là  ta  không? 

Không phải  là  ta,  mọi  người đều  biết  y  phục  là  cái  của  ta. 

Cho nên, nhà Phật nói “ngã” và “ngã sở”. Cùng một đạo lý 

như vậy, cái thân này cũng là ngã sở, không phải ngã. Quí 

vị  nên  biết  rằng,  “ngã”  là  vĩnh  viễn  bất  sanh  bất  diệt,  còn 

“ngã sở” là có sanh có diệt. Y phục của chúng ta mặc thời 

gian  lâu,  bị  bẩn  rồi,  bị  rách  rồi  thì  không  cần  nữa,  đổi  cái 

khác.  “Ngã  sở”  là  có  sanh  có  diệt,  còn  “ngã”  là  không  có 

sanh diệt. Ngã có thân hay không vậy? Cũng có, trong Phật 

pháp nói là “pháp thân”. Pháp thân là ngã chân thật, cho nên 

Phật  trong  Đại  Kinh  thường  nói,  pháp thân  là  bất sanh  bất 

diệt, vô thỉ vô chung. 

Phật giáo giới các đệ tử, mục tiêu cuối cùng chính là dạy 

chúng  ta  chứng  được  pháp  thân.  Chứng  được  pháp  thân 

trong  nhà  Phật  gọi  là  thành  Phật.  Người  nào  chứng  được 

pháp  thân  vậy?  Người  chứng  được  pháp  thân  rất  nhiều. 

Trong mỗi tông phái các đời tại Trung Quốc như Thiền tông 

minh tâm kiến tánh, đây là chứng được pháp thân, cái gọi là 

đại  triệt  đại  ngộ.  Ngộ  là  gì  vậy?  Ngộ  là  thấy  có  một  chân 

ngã bất sanh bất diệt, vô thỉ vô chung, ngộ là thấy cái thân 

này là giả ngã. Triệt để hiểu rõ ràng, hiểu sáng tỏ rồi, không 

còn nghi hoặc nữa, họ liền có được thọ dụng. Cái thọ dụng 

này, trong Kinh giáo Đại thừa gọi là y chánh trang nghiêm 

trên quả địa Như Lai. Đây là sự thọ dụng của họ. 

Phật lại nói với chúng ta về “báo thân”. Báo thân là hữu 

thỉ vô chung. Báo thân là gì vậy? Báo thân là trí tuệ. Trí tuệ 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

561 

có  thể  chứng  được  pháp  thân.  Sau  khi  bạn  chứng  được  rồi, 

sau khi bạn giác ngộ rồi thì vĩnh viễn không bị mê mất nữa. 

Loại thứ ba là “ứng hóa thân”. Cái thân này của chúng 

ta  hiện  nay  là  ứng  hóa  thân.  Ứng  hóa  của  Phật,  nguyên 

nhân căn bản là bản nguyện của chư Phật Như Lai. Tất cả 

chư Phật Như Lai ở trên nhân địa đều đã từng phát nguyện 

độ tất cả chúng sanh, đây là nhân. Duyên là chúng sanh có 

cảm, Phật liền có ứng. Nơi nào có cảm, Phật liền ứng ngay 

tại nơi đó. 

Pháp  thân  là  không  đâu  không  có,  không  lúc  nào 

không có. Pháp thân là không có hình tướng. Tuy không 

có hình tướng, nhưng có thể hiện tất cả các tướng. Tất cả 

động  vật  là  hình  tướng  của  pháp  thân  biến  hiện;  tất  cả 

thực  vật,  khoáng  vật  cũng  là  hình  tướng  của  pháp  thân 

biến  hiện.  Ngoài  ra,  tất  cả  hiện  tượng  tự  nhiên  trong  hư 

không vẫn là hiện tượng của pháp thân biến hiện. Trong 

Phật giáo gọi là “pháp thân”, hiện nay nhà triết học gọi là 

“bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu”.  Phật  pháp  gọi  là  “pháp 

thân”, cái này là bất sanh bất diệt. Tướng  mà nó hiện ra 

là  như  thế  nào  vậy?  Phật  pháp  Đại  thừa  nói  rất  rõ  ràng, 

pháp  thân  có  thể  hiện  tất  cả  chúng  sanh  trong  hư  không 

pháp giới. Tất cả chúng sanh này bao gồm hiện tượng tự 

nhiên,  là  sở  hiện.  Năng,  sở  là  một,  không  phải  hai.  Nếu 

như  đem  năng  hiện  và  sở  hiện  chia  thành  hai  loại,  thế 

gian gọi là triết học. Đại Sư Âu Dương Cánh Vô nói Phật 

giáo  không  phải  triết  học.  Tại  sao  không  phải  triết  học 

vậy? Phật pháp là một, chẳng phải hai. Tất cả chúng sanh 

trong  hư  không  pháp  giới  là  một  pháp  thân.  Năng  và  sở 

là một, không phải hai. Trong triết học không hề nói đến 

sự việc này, cho nên Phật giáo không phải triết học, cũng 

không phải tôn giáo. 

562 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Trong tôn giáo nhất định phải sùng bái một vị thần, chủ 

sáng  tạo  muôn  vật.  Trong  Phật  pháp  không  có  thần,  cũng 

không  có  chủ  sáng  tạo  muôn  vật.  Phật  pháp  thừa  nhận  có 

sự  tồn  tại  của  thần.  Thần  là  gì  vậy?  Thần  vẫn  là  do  pháp 

thân  hiện  ra.  Hiện  những  hình  tướng  khác  biệt  nhiều  như 

vậy,  trong  Kinh  luận  thường  nói  thập  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm. Những sự việc này là thế nào vậy? Duy thức 

sở hiện, là bởi do tất cả chúng sanh đã mê mất tự tánh. Sao 

gọi  là  “mê  mất  tự  tánh”?  Không  biết  chân  tướng  sự  thật, 

không biết tất cả chúng sanh trong hư không pháp giới với 

mình là một thể, đây gọi là mê mất tự tánh. Sau khi mê mất 

tự tánh rồi liền sinh ra vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Cho nên mười pháp giới, vô lượng vô biên pháp giới là như 

vậy  mà  biến  hiện  ra,  chúng  ta  gọi  là  “duy  thức  sở  biến”. 

Thế  là  tự  tánh  tánh  đức  không  thể  làm  chủ.  Ai  làm  chủ 

vậy?  Vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  làm  chủ.  Đây 

chính  là  ở  trong  pháp  tướng  tông  gọi  là  “tám  thức,  năm 

mươi  mốt  tâm  sở”  làm  chủ,  thế  là  liền  tạo  các  ác  nghiệp. 

Cho dù chúng ta có tạo tất cả thiện, nhưng trong Phật pháp 

Đại thừa, chúng ta vẫn là tạo ác nghiệp. Tại sao nói tạo tất 

cả  thiện  vẫn  là  ác  nghiệp  vậy?  Bởi  vì  nó  là  do  tám  thức, 

năm  mươi  mốt  tâm  sở  tạo  nên.  Tám  thức,  năm  mươi  mốt 

tâm sở là vọng tâm, không phải chân tâm. Không phải chân 

tâm tạo nên vẫn là ác. Chân tâm tạo thì mới là thiện. Từ đó 

cho thấy, trong thập pháp giới (pháp giới tứ thánh là Thanh 

Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật  ở  trong  thập  pháp  giới. 

Tông  Thiên  Thai  nói,  Phật  Tạng  Giáo,  Phật  Thông  Giáo 

đều là Phật ở trong thập pháp giới), việc họ tạo đều là ác, 

đều  không  phải  thiện.  Tại  sao  vậy?  Vì  họ  chưa  có  minh 

tâm  kiến  tánh,  họ  không  phải  dùng  chân  tâm.  Dùng  chân 

tâm tạo tất cả ác cũng là thiện. Cho nên, thiện ác tuyệt đối 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

563 

là từ chỗ này mà dựng lập tiêu chuẩn. Dùng vọng tâm tạo 

tất cả thiện cũng là ác, vì chưa có kiến tánh. Hay nói cách 

khác,  bạn  tạo  tác  tất  cả  thiện  nghiệp,  bạn  không  ra  khỏi 

mười pháp giới. 

Người dùng chân tâm là pháp thân Bồ Tát ở trong Nhất 

Chân  pháp  giới.  Pháp  thân  Bồ  Tát  chính  là  Phật,  phần 

chứng  Phật.  Họ  tạo  ác  cũng  là  thiện.  Làm  sao  biết  vậy? 

Chúng  ta  xem  thấy  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài 

Đồng  Tử  53  lần  tham  vấn,  ngành  nghề  mà  Bà-la-môn 

Thắng Nhiệt làm là ngu si, Cam Lộ Hỏa Vương thì sát và 

sân hận, Phạt Tô Mật Đa nữ là dâm nữ. Họ hành sát, đạo, 

dâm nhưng họ là thiện. Tại sao họ là thiện vậy? Vì họ dùng 

phương  tiện  này  để  độ  tất  cả  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng 

sanh  minh  tâm  kiến  tánh,  giúp  đỡ  chúng  sanh  thoát  khỏi 

sáu  cõi,  mười  pháp  giới.  Cái  mà  họ  dùng  là  phương  tiện, 

cho  nên  họ  là  thiện.  Điều  này  Phật  ở  trong  Kinh  thường 

nói, đây là mật nghĩa của chư Phật Như Lai, quá thâm mật, 

nên chúng ta không hiểu. Chúng ta nhìn thì cảm thấy rất kỳ 

lạ, vì không phải cảnh giới của chúng ta. Cho nên, Phật nói 

những sự việc này là vì độ chúng sanh thế giới Ta-bà, vì độ 

chúng  sanh  thập  pháp  giới,  Ngài  cũng  có  phương  tiện 

quyền  xảo,  tức  là  Thiện  Tài  Đồng  Tử  đi  tham  vấn,  có  lễ 

kính, nhưng không có tán thán. Dùng phương tiện bất thiện 

gọi  là  ác  độ,  phương  pháp  ác  có  thể  độ  một  loại  chúng 

sanh. Đây là Phật thấy căn tánh chúng sanh cần phải dùng 

phương pháp gì để giúp đỡ họ liền dùng phương pháp ấy. 

Phật không có pháp cố định, Phật có năng lực quán sát căn 

cơ,  phàm  phu  chúng  ta  không  thể  học.  Phàm  phu  tại  sao 

không thể học vậy? Vì chưa có lìa vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Chưa có lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

nếu bạn học phương pháp này liền đọa địa ngục. Những lời 

564 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

này Phật đều nói rất rõ ràng, đều nói rất minh bạch. Chúng 

ta phải dùng tâm mà thể hội, phải thận trọng mà quan sát. 

Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  phân  ra  rất  nhiều  đẳng  cấp, 

giống  như  lập  trường  học  dạy  người  trẻ  tuổi  vậy;  có  tiểu 

học, có trung học, có đại học, có sở nghiên cứu. Mỗi một 

giai đoạn nhấn mạnh phương pháp dạy học ở cái giai đoạn 

ấy, cho nên bản thân chúng ta nhất định phải nhận thức rõ 

ràng. Chúng ta hiện nay trong Phật giáo chỉ có thể xem là ở 

tiểu học. Đây là sự thật, không phải giả. Chúng ta tu học đã 

nhiều năm như vậy, không thể nói không nỗ lực, không thể 

nói  không  chăm  chỉ,  nhưng  tại  sao  công  phu  không  đắc 

lực? Tại sao không thể sánh với người xưa? Nguyên nhân 

do đâu vậy? Chúng ta không có tu từ căn bản. Căn bản là 

gì vậy? Là thập thiện nghiệp đạo. Thử hỏi xem, thập thiện 

nghiệp đạo này chúng ta đã làm được chưa? Đây là chương 

trình lớp một tiểu học của Phật pháp. Bất kể Đại thừa, Tiểu 

thừa,  Hiển  giáo,  Mật  giáo  đều  là  dùng  cái  này  làm  cơ  sở. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ,  cái  cơ  bản  nhất  là  “Tịnh  nghiệp  tam 

phước”.  Tịnh  nghiệp  tam  phước  điều  đầu  tiên  là  “Hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát,  tu 

thập thiện nghiệp”. Chỉ có thật sự tu thập thiện nghiệp, thì 

ba điều phía trước là hiếu thân, tôn sư, từ bi mới thực tiễn. 

Nếu như không có thập thiện nghiệp đạo, hiếu thân, tôn sư, 

từ  tâm  phía  trước  toàn  là  giả.  Đây  là  điều  kiện  đứng  đầu, 

đầy đủ điều kiện này thì niệm Phật mới sanh Phàm Thánh 

Đồng Cư độ. Tịnh nghiệp tam phước có ba điều, đầy đủ hai 

điều  kiện  thì  vãng  sanh  về  Phương  Tiện  Hữu  Dư  độ.  Ba 

điều  kiện  đầy  đủ  viên  mãn  thì  sanh  về  Thực  Báo  Trang 

Nghiêm  độ.  Mức  độ  thấp  nhất  của  chúng  ta  là  phải  làm 

được điều thứ nhất. Điều thứ nhất là thực tiễn ở thập thiện 

nghiệp đạo. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

565 

Người  xưa  đi  con  đường  này,  trong  thời  gian  mấy  năm 

ngắn ngủi là họ có thành tựu. Chúng ta ngày nay lơ là, không 

hiểu được đạo lý này, trong tu học không có cắm rễ, khởi tâm 

động  niệm  đều  rơi vào  tự tư  tự lợi, vậy  làm  sao được.  Hay 

nói cách khác, tham sân si mạn không có xả bỏ, người khác 

tán  thán  chúng  ta  thì  chúng  ta  vui  mừng;  người  khác  mắng 

chúng  ta,  làm  nhục  chúng  ta  thì  trong  tâm  chúng  ta  rất  oán 

hận, vậy là không được. Cách làm như vậy thì công phu làm 

sao đắc lực được? Chúng ta thử xem tâm thái của người xưa 

đối với cảnh duyên thuận nghịch. Nghe thấy người khác tán 

thán, tự họ cảm thấy e sợ và luôn nghĩ việc ta làm có giống 

như lời người tán thán hay không? Họ sẽ không sinh tâm vui 

mừng, sau khi nghe rồi, người ta tán thán mình tốt, thấy mình 

làm chưa được tốt, còn kém rất xa. Khi người khác phỉ báng, 

chúng  ta  nhất  định  phải  xoay  trở  lại  tự  soi  xét  chính  mình, 

dứt  khoát  không  oán  hận  người  khác.  Họ  phỉ  báng  ta,  làm 

nhục  ta,  hãm  hại  ta,  nhất  định  là  ta  làm  chưa  được  tốt  nên 

không thể khiến họ thỏa mãn, do đó phải xoay trở lại mà soi 

xét mình để sửa chữa lỗi lầm. Tâm địa của người tu hành là 

phải  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi,  không  có  một  ý  niệm  ác, 

không  có  một  hành vi bất thiện.  Chung sống  với đại  chúng 

chỉ  nhớ  chỗ  tốt  của  người  khác,  chỉ  nhớ  đến  ân  đức  của 

người  khác,  dứt  khoát  không  có  ý  niệm  báo  oán  bất  thiện, 

như vậy mới có thể tu đến thuần thiện. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là “các bậc thượng thiện 

hội  cùng  một  chỗ”.  Nếu  chúng  ta không  phải  thượng  thiện, 

tuy đầy đủ tín nguyện hạnh cũng không thể vãng sanh, đạo lý 

này  chúng  ta  phải  biết.  Thiện  tâm,  thiện  hạnh  từ  đâu  bồi 

dưỡng  ra  vậy?  Là  từ  tất  cả  cảnh  giới  thuận  nghịch,  duyên 

người thiện ác, từ trong đây mà tu dưỡng thành công. Vì sao 

Pháp Thân Đại Sĩ không có lỗi vậy? Pháp Thân Đại Sĩ nhìn 

566 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tất  cả  chúng  sanh,  tất  cả  vạn  vật  chỉ  thấy  tánh  không  dính 

tướng, nguyên  nhân ở  chỗ này.  Tánh  của  tất  cả  chúng sanh 

đều là Phật tánh. Cho nên trong Hoa Nghiêm, Viên Giác nói 

rất hay: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật”. Hiện tại có 

phải Phật hay không? Đương nhiên là Phật. Phật nhìn tất cả 

chúng  sanh  đều  là  chư  Phật  Như  Lai  vì  Ngài  nhìn  từ  trên 

tánh. Phàm phu nhìn thì không như vậy, phàm phu là nhìn từ 

trên  tướng.  Phàm  phu  chấp  tướng,  Phật  không  chấp  tướng. 

Cách  nói  này  mọi  người  mới  nghe  qua  không  thể  thể  hội. 

Chúng tôi xin nêu một ví dụ, cũng là lời mà tổ sư đại đức xưa 

nay  đã  nói,  như  Quốc  sư  Hiền  Thủ  nói  ví  dụ:  “Dùng  vàng 

làm  dụng  cụ,  mọi  dụng  cụ  đều  bằng  vàng”.  Chúng  ta  dùng 

vàng  để  tạo  tượng,  cùng  một  thành  phần,  cùng  một  trọng 

lượng, tạo một bức tượng Phật, tượng Bồ Tát, tượng Thanh 

Văn,  tượng  Duyên  Giác,  tượng  trời,  tượng  A  Tu  La,  tượng 

người, tượng súc sanh, tượng ngạ quỷ, tượng địa ngục. Mười 

cái  tượng  này  bày  ra  trước  mắt,  Phật  thấy  tánh  không  thấy 

tướng, toàn là vàng cả, giá trị bằng nhau, không có phân biệt. 

Người chúng ta chấp tướng, đây là Phật Bồ Tát, hãy mau lạy 

ba lạy, cái kia là ngạ quỷ thấy chán ghét không chịu nổi, liền 

khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Chấp  tướng  nên 

không thấy tánh, trong tâm bạn sinh tốt xấu, sinh phân biệt, 

đây  chính  là  lỗi  lầm.  Chư  Phật  Bồ  Tát  giúp  chúng  ta,  mục 

đích  cuối  cùng  là  ở  chỗ  nào?  Mục  đích  cuối  cùng  là  dạy 

chúng ta cũng phải thấy tánh không chấp tướng, tâm chúng ta 

liền  thanh  tịnh,  tâm  liền  bình  đẳng,  trong  tâm  một  ý  niệm 

cũng không sanh, ý niệm thiện ác đều không sanh. Chúng ta 

mới biết được tượng Phật này với tượng ngạ quỷ, với tượng 

địa  ngục  là  bình  đẳng,  một  mảy  may  khác  biệt  cũng  không 

có.  Vàng là  thật,  tượng  là  giả.  Chúng ta không  ưa  thích  cái 

tượng này, đem tượng nấu chảy ra, có thể làm lại tượng khác. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

567 

Đây  chính  là  nói,  tánh  vĩnh  viễn  không  đổi,  tướng  sẽ  đổi; 

tướng có sanh diệt, tánh không có sanh diệt. Quí vị từ trong 

cái  ví  dụ  này  mà  thể  hội  thật  kỹ  càng.  Tất  cả  chúng  sanh, 

chúng  sanh  hữu  tình  nói  Phật  tánh;  chúng  sanh  vô  tình  nói 

pháp tánh, Phật tánh với pháp tánh là một tánh. Cho nên, bạn 

phải nhìn từ trên tánh thì chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

chánh giác, từ bi của bạn tự nhiên liền sanh ra ngay, đây là 

tánh đức. Nếu như rơi vào trong phân biệt chấp trước là bạn 

đã mê mất tự tánh. Tánh đức không phát ra được thì liền sanh 

khởi thị phi, tà chánh, thiện ác, khởi những thứ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  này,  toàn  là  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. 

Phật ở chỗ này chỉ dạy chúng ta làm sao có thể “không 

khởi  thân  kiến,  bỏ  các  ác  nghiệp”.  Một  điều  này,  nói  với 

quí vị, địa vị ở mức thấp nhất là Bồ Tát quả vị sơ tín viên 

giáo Đại thừa, quả Tu-đà-hoàn Tiểu thừa. Sơ quả là “không 

khởi  thân  kiến”.  Nếu  chúng  ta  không  ở  trong  đây  thật  sự 

dụng công phu thì làm sao được? Sau đó mới thể hội được 

thập  thiện  nghiệp  đối  với  chúng  ta  quan  trọng  biết  bao. 

Chúng ta cần phải nghiêm túc tu thập thiện nghiệp đạo thì 

niệm  Phật  mới  có  thể  vãng  sanh,  tu  học  bất  kỳ  pháp  môn 

nào,  công  phu  của  bạn  mới  đắc  lực.  Nếu  như  bỏ  đi  thập 

thiện  nghiệp  đạo,  bất  kể  tu  học  pháp  môn  nào,  công  phu 

đều không đắc lực, giống như xây  nhà vậy,  không  có  nền 

móng. Thập thiện nghiệp đạo là cơ sở, điều này nhất định 

phải biết. 

Bạn  muốn  bỏ  các  ác  nghiệp  thì  phải  tu  thập  thiện 

nghiệp  đạo,  không  tu  thập  thiện  nghiệp  đạo  thì  các  ác 

nghiệp này bạn không bỏ được. Hay nói cách khác, bạn đời 

đời kiếp kiếp tùy nghiệp thọ báo trong sáu cõi luân hồi. Tu 

thiện nghiệp thì bạn sanh ba cõi thiện, tạo ác nghiệp thì bạn 

568 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

sẽ sanh ba cõi ác, tùy nghiệp lưu chuyển, khổ không thể tả. 

Đây là chân tướng của chúng sanh sáu cõi. Học Phật muốn 

khai trí  tuệ  thì nhất định phải giác ngộ,  phải hiểu  rõ  chân 

tướng  sự  thật.  Thế  gian  này  mọi  thứ  đều  là  giả.  Phật  nói: 

“Mọi thứ đều ở lại, chỉ có nghiệp tùy thân”. 

Năm 1977, Pháp sư Thánh Hoài và cư sĩ Tạ Đạo Liên 

gởi thư mời tôi đến Hồng Kông. Đây là lần đầu tiên tôi đến 

Hồng Kông giảng Kinh và được hai người này tiếp đãi. Có 

một lần, cư sĩ Tạ muốn tặng tôi một chiếc đồng hồ đeo tay. 

Ngày hôm đó đi ra phố để mua đồng hồ, trước tiên là vào 

trong ngân hàng để rút tiền. Bà có hai cái tủ bảo hiểm trong 

ngân  hàng,  bà  mở  ra  để  cho  tôi  xem,  bên  trong  chất  đầy 

vàng  bạc  châu  báu.  Cư  sĩ  Tạ  chết  năm  kia  rồi,  một  món 

cũng  không  mang  đi  được.  Tôi  lúc  đó  đã  nói  một  câu  rất 

khó nghe: “Đây đều là của bà à?”. “Vâng”, bà trả lời. Tôi 

nói:  “Thật  quá  ít!”.  Bà  cảm  thấy  rất  kinh  ngạc  và  hỏi: 

“Pháp sư, lẽ nào thầy có?”. Tôi nói: “Của tôi có còn nhiều 

hơn  bà  rất  nhiều,  của  cải  của  tôi  không  có  cách  gì  tính 

xuể”.  Bà  hỏi:  “Ở  đâu?”.  Tôi  nói:  “Bà  thử  xem,  bà  ở  đây 

nhiều  vàng  bạc  châu  báu  như  vậy  nhưng  lại  không  dám 

đeo, đeo vào đi ra đường sợ người ta chặt đứt tay bà; lại 

không dám để ở nhà, để ở nhà sợ người ta trộm. Gởi  vào 

trong  két  sắt  ngân  hàng,  mỗi  tuần  đến  đây  để  nhìn  một 

chút, sờ một chút bèn cho là của mình, vậy quá đơn giản. 

Tiệm vàng nào tôi cũng bảo họ đem ra, tôi xem qua, sờ qua 

một chút, chẳng phải là của tôi sao! So với bà có gì khác 

đâu?”.  Con  người  là  hồ  đồ  đến  mức  không  biết  gì  cả, 

không biết dùng số tiền tài này đi bố thí làm việc tốt. Đó là 

công đức chân thật, đó là cái đem đi được. Để vào trong tủ 

bảo  hiểm,  khóa  vào  trong  đó,  mỗi  tuần  xem  một  chút,  sờ 

một  chút,  không  mang  đi  được.  Thế  Tôn  nói  chúng  sanh 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

569 

ngu si điên đảo, ngu si điên đảo là ở những chỗ này. Cho 

nên, bản thân chúng ta phải soi lại, kiểm điểm xem chúng 

ta có loại ngu si điên đảo này hay không? Phải nhìn thấu, 

phải hiểu rõ chân tướng sự thật.  Tài không nên tích  chứa, 

tài phải  rải  ra.  Càng  rải  càng nhiều,  càng nhiều  càng phải 

rải ra. Dứt khoát không được tích chứa, vừa tích chứa liền 

thành bệnh ngay, liền thành tội ác. 

“Cửu, trụ vô ngại kiến. Thập, bất đọa chư nạn”. 

Hai câu này là đem quả báo thù thắng do đoạn ác tu thiện 

đạt  được  giới  thiệu  một  cách  đại  khái.  Những  quả  báo  này 

quả thật là vô cùng thù thắng. 

• Thứ chín: “Trụ vô ngại kiến” 



Lợi ích thứ chín là “trụ vô ngại kiến”, đây là thuộc về trí 

tuệ.  “Kiến”  là  nói  kiến  giải.  Kiến  giải  vô  chướng  ngại,  hay 

nói cách khác, đối với pháp thế xuất thế gian đều có thể đạt 

được  thông  đạt  vô  ngại.  Lợi  ích  này  tôi  nghĩ  bất  kể  người 

nào, bất luận tín ngưỡng tôn giáo nào, không có ai mà không 

mong cầu. Đây là nguyện vọng chung của tất cả chúng sanh. 

Phật nói cho chúng ta biết, nguyện vọng này trên thực tế là 

bản năng của chúng ta, hay nói cách khác, tất cả chúng sanh 

vốn  dĩ  có  năng  lực  này.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Ngài 

Thanh Lương nói với chúng ta bốn loại vô ngại là lý vô ngại, 

sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Đây là cái vốn có 

trong tự tánh của chúng ta, vốn dĩ đầy đủ. Hiện nay, tư tưởng 

kiến giải của chúng ta đâu đâu cũng có chướng ngại, chướng 

ngại  từ  đâu  ra  vậy?  Chướng  ngại  là  do  thập  ác  nghiệp  tạo 

thành. Trong thập ác đã đầy đủ vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, mỗi một điều đều vô cùng nghiêm trọng, cho nên tánh 

đức không thể hiện tiền. Trong Kinh nói, đủ dạng quả báo bất 

tư nghì đều là thuộc về đức năng vốn có trong tự tánh chúng 

570 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

ta. Chỉ cần chúng ta xa lìa thập ác (xa lìa thập ác chính là tu 

thập thiện), thì tánh đức này  mới có thể phục hồi. Phục hồi 

đến mức độ nào thì đây là vấn đề công phu. Từ đó cho thấy, 

người thông minh, người có trí tuệ, người có phước đức nhất 

định  phải  biết  được  “lìa  tất  cả  ác,  tu  tất  cả  thiện”.  “Tất  cả” 

chính là cương lĩnh của mười điều ở đây. Mười điều ác triển 

khai  ra  là  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp.  Thập  thiện  cũng  là 

như vậy, mỗi một điều thiện triển khai ra là vô lượng vô biên 

phước thiện. Học Phật bắt đầu học từ đây, hy vọng chúng ta 

ngay trong một đời tu đến thuần thiện. 

Nhà Nho nói: “Chỉ ư chí thiện”, đây là mục tiêu cao nhất 

trong  việc  tu  tâm  dưỡng  tánh  của  thánh  nhân  thế  xuất  thế 

gian. Nhà Nho dạy: “Cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, 

tu thân, tề gia”. Phật dạy: “Hiếu thân, tôn sư, tu thập thiện 

nghiệp đạo”. Đại thánh đại hiền thế xuất thế gian, chúng ta 

hợp chung lại xem, xác thực người xưa gọi là “cái thấy của 

anh hùng đại thể giống nhau”. Đây là điều đáng để chúng ta 

tin. Sau khi tin tưởng thật sự thì chúng ta phải cố gắng nỗ lực 

mà học tập, đem những tập khí bất thiện, hành vi không tốt 

đã phạm trước đây ngay trong một đời này triệt để sửa đổi trở 

lại. Sửa đổi chính là tu hành, hay nói cách khác, tu hành là 

sửa đổi sai lầm. Phàm phu thật không dễ dàng phát hiện lỗi 

lầm của mình, nhưng lại rất dễ dàng thấy lỗi lầm của người 

khác.  Cho  nên  cổ  nhân  dạy  chúng  ta,  khi  thấy  lỗi  lầm  của 

người khác lập tức quay trở lại suy nghĩ thử ta có phạm lỗi 

lầm giống như họ hay không? Đây gọi là quay đầu. Quay đầu 

là đem lỗi lầm của mình kiểm tra lại, trong Phật pháp gọi là 

khai  ngộ.  Sao  gọi  là  “khai  ngộ”?  Biết  lỗi  lầm  của  mình  thì 

người  này  là  khai  ngộ,  giác  ngộ  rồi.  Phàm  phu  không  biết 

được mình lỗi lầm nên vĩnh viễn không có biện pháp đem lỗi 

lầm sửa đổi trở lại. Có thể nói, đa số người tu hành công phu 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

571 

không đắc lực, nguyên nhân là tại chỗ này. Chúng ta thường 

hay  quan  sát  người  khác,  lập  tức  quay  lại  nghĩ  bản  thân. 

Không nên đem việc quan sát người khác để vào trong tâm 

của mình, đó là quá đỗi sai lầm, tự mình thật sự là trên tội lại 

thêm tội. Thấy người khác thì lập tức hồi quang phản chiếu 

lại chính mình, đây là trí tuệ. Còn một phương pháp nữa là 

đọc sách thánh hiền. Thời cận đại, Ấn Quang Đại Sư tại sao 

phải hết lòng hết dạ khuyên mọi người hãy đọc Thái Thượng 

Cảm  Ứng  Thiên,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  An  Sĩ  Toàn  Thư? 

Thật sự có thể hằng ngày đọc những sách này thì những tật 

xấu của mình rất dễ dàng phát hiện ra được. Đọc những Kinh 

văn  này  để  đối  chiếu  với  tâm  hạnh  của  mình  cho  thật  kỹ. 

Những ý niệm nào là thiện, những hành vi nào là ác, tự mình 

phải  biết  rõ  ràng.  Thiện tâm,  thiện  hạnh  phải  gìn  giữ;  niệm 

ác, hạnh ác nhất định phải sửa đổi. 

Kinh giáo Đại thừa đọc nhiều rồi thì kiến giải, tư tưởng 

của  chúng  ta  đã  gần  gũi  với  Phật.  Kiến  giải,  tư  tưởng  của 

Phật Bồ Tát là chánh tri chánh kiến; cách nghĩ, cách nhìn của 

bản  thân  chúng  ta  nhất  định  là  sai  lầm.  Tại  sao  lại  nói  như 

vậy? Chúng ta từ trong sự thật mà quan sát thật kỹ, chư Phật 

Bồ Tát đời đời kiếp kiếp tu hành, sự trải nghiệm của các Ngài 

quá phong phú, tâm của các Ngài thanh tịnh, có thể biết đời 

quá  khứ  và  cũng  có  thể  nhìn  thấy  đời  vị  lai.  Lời  nói  này 

không  phải  giả.  Ý  nghĩ  của  chúng  ta  mê  hoặc,  những  việc 

trong  đời  quá  khứ  quên  hết  sạch  sẽ,  thỉnh  thoảng  ở  trong 

mộng  khởi  hiện  hành.  Người  bình  thường  hay  nằm  mộng, 

trong  mộng  có  rất  nhiều  cảnh  giới,  phần  lớn  là  chủng  tử  ở 

trong A Lại Da Thức hiện hành. Những chủng tử đó không 

phải của hiện tại, đời này chưa hề tạo qua những sự việc này, 

mà  là  trong  đời  quá  khứ.  Từ  trong  mộng,  nếu  bạn  tư  duy 

quan sát tỉ mỉ, thì có thể có được một chút tin tức mà trong 

572 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đời quá khứ đã tạo nghiệp. Đến khi nào chúng ta tự mình tu 

đến tâm thanh tịnh thì tình trạng đời đời kiếp kiếp  quá khứ 

của mình liền có thể nhớ lại được ngay. Người bình thường 

trên thế gian, tâm của họ tương đối thanh tịnh thì có thể nhớ 

lại tuổi thơ của họ. Nếu tâm thanh tịnh nữa thì có thể nhớ lại 

được quá khứ một đời, quá khứ hai đời, quá khứ ba đời. Loại 

sự  việc  này  người  hiện  nay  gọi  là  “công  năng  đặc  biệt”, 

người bình thường gọi là “thần thông”. Thần thông là cái có 

được từ trong thiền định. Định công của Phật sâu, thiền định 

của Phật viên mãn, cho nên những việc trong vô lượng kiếp 

trước  Ngài  đều  có  thể  nhớ  lại  được.  Chúng  ta  hiện  nay  nói 

kinh  nghiệm  của  Ngài  phong  phú  hơn  chúng  ta  quá  nhiều. 

Những thứ mà chúng ta học được trong mấy chục năm ngắn 

ngủi này quả thật là không đáng tin cậy. Đây là điều chúng ta 

nhất định phải lý giải, tuyệt đối không phải tự ti, đây là chân 

tướng sự thật. Cái mà chúng ta học từ nhỏ là học cái gì vậy? 

Là  ở  trong  xã  hội  hiện  thực  này,  nước  chảy  bèo  trôi.  Tình 

trạng xã hội ngày nay là tình trạng gì vậy? Phật trong Kinh 

Lăng  Nghiêm  nói:  “Tà  sư  thuyết  pháp  như  Hằng  hà  sa”. 

Những điều mà chúng ta tiếp xúc đều là tà tri tà kiến, nhưng 

vô  cùng  bất  hạnh  là chúng  ta  lại  tự  cho là  đúng.  Cái  gọi là 

“sai mãi thành đúng”, mọi người đều sai rồi, chúng ta cũng 

sai theo, giống như đều là đúng cả. 

Tiêu  chuẩn  của  thị  phi  thiện  ác  là  ở  đâu?  Bạn  xem  tâm 

hạnh của bậc thánh hiền, người thật sự giác ngộ, tư tưởng, lời 

nói, hành vi của họ đều là tiêu chuẩn. Chúng ta học Phật, tâm 

hạnh  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  tiêu  chuẩn  tuyệt  đối. 

Trong pháp thế gian, người Trung Quốc trước đây sùng bái 

tâm  hạnh  của  Khổng  Lão  Phu  Tử,  lấy  đó  làm  tiêu  chuẩn. 

Tâm hạnh của Khổng Lão Phu Tử ở trong “Luận Ngữ”, triều 

Tống  Chu  Hy,  Chu  Phu  Tử  biên  tập  thành  bộ  Tứ  Thư,  lấy 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

573 

bốn  quyển  sách  “Đại  Học”,  “Trung  Dung”,  “Luận  Ngữ” 

“Mạnh  Tử”  hợp  chung  lại  gọi  là  “Tứ  Thư”.  Tứ  Thư  là  tiêu 

chuẩn  của  thị  phi,  thiện  ác,  là  tiêu  chuẩn  của  giá  trị  quan, 

nhân sinh quan của người Trung Quốc. Đây là chỗ tồn tại của 

tinh thần dân tộc Trung Quốc. Nhưng người bây giờ không 

đọc nữa, họ đem giá trị quan dân tộc mấy ngàn năm của mình 

vứt bỏ đi, tùy thuận theo tà tri tà kiến của thời đại trước mắt 

này. Vì vậy, thế gian mới có động loạn, mới có thiên tai nhân 

họa. Tai nạn này nói thật ra chỉ là mới bắt đầu, không phải 

kết thúc, sau này còn có tai nạn lớn hơn nữa, có lẽ chúng ta 

có thể chứng kiến được. Làm sao có thể tiêu trừ tai nạn đây? 

Thánh hiền thế xuất thế gian đều nói cho chúng ta biết là phải 

từ  tâm  người  chuyển  biến,  phải  từ  tâm  người  thể  hội  giác 

ngộ,  chuyển  tà  thành  chánh,  không  tùy  thuận  theo  tập  khí 

phiền não của mình, không tùy thuận theo giá trị quan thế tục 

xã hội bình thường hiện nay; chúng ta quay trở lại tùy thuận 

theo lời giáo huấn thánh hiền thì tai nạn này liền có thể hóa 

giải, bạn liền có thể được chánh tri chánh kiến, đối với tất cả 

sự lý thông đạt vô ngại. 

• Thứ mười: “Bất đọa chư nạn” 



Lợi ích thứ mười là “không đọa các nạn”. Câu nói này có 

hai  tầng  ý  nghĩa  vô  cùng  sâu  rộng.  Chúng  sanh  đều  tạo  ác 

nghiệp,  cho  nên  chiêu  cảm  đến  thiên  tai  nhân  họa.  Người 

giác  ngộ  ở  nơi  tai  nạn  này  có  phải  bị  nạn  hay  không?  Nạn 

nhất định là phải thọ, vì chiêu cảm bởi cộng nghiệp, nhưng 

họ chắc chắn không bị đọa. Tại sao họ không đọa vậy? Vì họ 

là người sáng suốt, là người thanh tịnh, là người lương thiện, 

nên ở trong đại nạn họ được thăng hoa đi lên chứ không phải 

đọa  xuống  dưới.  Người  học  Phật  nếu  như  có  đầy  đủ  thiện 

căn, phước đức, nhân duyên giống như trong Kinh A Di Đà 

574 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

đã nói, trong Đại thừa giáo gặp được pháp môn Tịnh Độ, thì 

họ  nhất  định  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc.  Nếu  đại  nạn  có 

đến thì họ có chỗ tốt để đi. Họ đi đến Thế giới Cực Lạc làm 

Phật là “không đọa các ác”. Ý nghĩa thứ hai là ở trong tai nạn 

lớn, họ cũng có thể không bị ảnh hưởng. Chúng ta biết trong 

rất  nhiều  tai  nạn  to  lớn,  có  một  số  người  có  thể  may  mắn 

thoát  được.  Những  người  may  mắn  thoát  được  này  không 

ngoài hai loại nhân tố. Loại thứ nhất là thiện căn phước đức 

trong đời quá khứ sâu dày, tuy đời này tạo ác nhỏ nhưng họ 

có  phước  dư.  Phước  dư  của  họ  rất  lớn,  rất  dày  nên  có  thể 

tránh được tai nạn này.  Loại thứ hai là ở trong đời này gặp 

được thiện tri thức, gần gũi thiện tri thức, tiếp nhận lời giáo 

huấn  của  thiện  tri  thức,  hiểu  được  đoạn  ác  tu  thiện  nên  họ 

cũng  có  thể  tránh  khỏi.  Những  sự  việc  này  ở  trong  “Cảm 

Ứng Thiên”, “Âm Chất Văn” và “Liễu Phàm Tứ Huấn” đều 

nói rất nhiều, lý luận và chân tướng sự thật đều có, chúng ta 

nên đọc nhiều. 

Chúng  ta  quan  sát  thật  tỉ  mỉ,  quả  thiện  nhất  định  là  có 

được từ nhân thiện. Tạo tác ác nghiệp mà mong cầu quả báo 

tốt, Phật thường nói là “vô hữu thị xứ”, là không có đạo lý 

này. Cũng không có đạo lý tạo tác nhân thiện mà được quả 

báo ác. Nhưng ở thế gian, người thông thường luôn luôn nhìn 

thấy người này cả đời hành thiện mà cuối cùng cái có được là 

ác báo, nhìn thấy nhiều người làm ác mà họ có đủ thứ hưởng 

thụ, hình như nhân quả báo ứng mà cổ thánh tiên hiền đã nói 

không chuẩn xác, thế là hoài nghi, không thể tiếp nhận. Đây 

là vì họ thấy quá cạn. Nhà Phật thường nói: “Nhân quả thông 

ba đời”. Hiện tại họ làm ác mà vẫn có thể được phước báo là 

do họ trong đời quá khứ tu tích được dày. Do đời này làm ác, 

tạo  ác,  phước  báo  của  họ  đã  tổn  giảm  rồi.  Tuy  tổn  giảm 

nhưng họ vẫn còn phước dư, hoàn toàn chưa hao hết. Họ còn 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

575 

có  phước  dư,  cho  nên  họ  hiện  tại  hưởng  phước  chứ  không 

phải tạo ác được phước báo, đó là bạn hiểu sai rồi. Đời này 

tích thiện mà nhận được khổ báo chứng tỏ trong đời quá khứ 

tạo ác nghiệp rất nhiều. Đời nay tu thiện đã bù đắp tội nghiệp 

của  họ,  nhưng  do  ác  nghiệp  của  họ  quá  lớn,  còn  có  dư  ác 

chưa thể đoạn được, cho nên họ mới thọ ác báo. Nếu họ hành 

thiện hoàn toàn không gián đoạn, họ có tín tâm, thì đời sau 

có phước báo lớn. Trong Kinh Phật nói, quả báo đời nay là 

do nhân đời trước tạo, nghiệp nhân mà chúng ta tạo tác trong 

đời trước là quả báo của đời nay. Muốn biết quả báo đời sau 

thì hãy xem những điều bạn tạo trong đời này. 

Nhà  Phật  nói:  “Vạn  pháp  giai  không,  nhân  quả  bất 

không”.  Nhân  quả  chuyển  biến  bất  không,  tương  tục  bất 

không, tuần hoàn bất không. Thiện ác nhất định có quả báo. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật thì 

tuyệt  đối  không  tạo  ác.  Bất  kể  chúng  ta  gặp  phải  gian  nan 

khốn  khổ  như  thế  nào,  một  ý  niệm  ác  cũng  không  sanh  thì 

đời sau có phước báo lớn. Thời gian của đời này ngắn ngủi, 

thời gian của đời sau dài. Người thông minh phải có tầm nhìn 

xa rộng thì tu phước báo cho đời sau. Đây hoàn toàn không 

phải tiêu cực. Đời sau phước báo lớn thành tựu, thì đời nay 

tuổi về chiều phước báo cũng sẽ hiện tiền, nhà Phật nói đây 

là “Hoa báo”. Bạn tu tích quá nhiều, tu tích quá dày, quá lớn 

rồi,  không  đợi  đời  sau  mới  nhận  phước  mà  ngay  đời  nay 

phước báo sẽ hiện tiền, cho nên đời nay gọi là hoa báo, đời 

sau là  quả  báo.  Hoa báo  thù  thắng thì  có thể biết  được  quả 

báo. Cho nên, phước nhất định là từ thiện tâm, thiện hạnh tu 

tích mà ra, chúng ta phải tin sâu không nghi, cố gắng nỗ lực 

mà làm. 




************** 


576 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

Kinh văn: “Nhược năng hồi hướng A Nậu Đa La Tam 

Miệu  Tam  Bồ  Đề  giả,  hậu  thành  Phật  thời,  tốc  chứng 

nhất thiết Phật pháp, thành tựu tự tại thần thông”. 

Đây là nói lìa tà kiến thành tựu mười loại pháp công đức 

thù thắng. Nếu như có thể hồi hướng vô thượng Bồ Đề, phần 

trước đoạn Kinh văn này tổng cộng có mười đoạn nhỏ, mỗi 

một đoạn đều là dùng câu này làm lời kết, ở chỗ này có thể 

nói là tổng kết. 

Sao gọi là “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”? Câu 

này là tiếng Phạn, vào thời xưa dịch Kinh, theo thể lệ có năm 

loại không dịch, đây là vì “tôn trọng không dịch”. Chúng ta 

học  Phật,  mục  tiêu  cuối  cùng  mong  cầu  đạt  đến  gì  vậy? 

Chính là một câu này. Ý nghĩa của câu này phiên dịch thành 

Hoa văn là “Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác”. “A” dịch 

thành “Vô”. “Nậu Đa La” dịch thành “Thượng”. Ấn Độ gọi 

“Tam”,  ý  của  Trung  Quốc  là  “Chánh”.  “Miệu”  là  “Đẳng”. 

“Bồ  Đề”  là  “Giác”.  Bởi  vì  tôn  trọng  nên  giữ  nguyên  âm, 

không dịch. Trong câu này có ba thứ bậc là: “Chánh Giác”, 

“Chánh Đẳng Chánh Giác” và “Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác”, đây là điều mà người học Phật mong cầu. Nếu 

như đạt đến chánh giác, trong Phật pháp gọi là chứng quả A 

La Hán. Tiểu Thừa A La Hán, Bích Chi Phật đều là đạt đến 

chánh giác. Phật nói với chúng ta, thế gian trời người cũng có 

người rất thông minh, họ đối với vũ trụ nhân sinh có sự giác 

ngộ  tương  đối  nhưng  không  được  gọi  là  “chánh”.  Cái  biển 

hiệu  chữ  “Chánh”  này  rất  khó  đạt  được.  Nhà  Phật  nói  tiêu 

chuẩn của “chánh” là gì vậy? Nhất định là phá chấp ngã rồi 

mới  gọi  là  chánh.  Nếu  dùng  cách  nói  như  trong  Kinh  Kim 

Cang  thì  khái  niệm  này  mọi  người  sẽ  rất  rõ  ràng:  Vô  ngã 

tướng mới gọi là chánh giác. 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

577 

Trời  và  người  thế  gian  rất  thông  minh.  Chúng  ta  biết, 

hiện  nay  có  rất  nhiều  nhà  khoa  học,  nhà  triết  học,  nhà  tôn 

giáo,  họ  vẫn  còn  “ngã”,  vẫn  còn  chấp  ngã,  vẫn  còn  chấp 

pháp.  Những  người  này  tuy  gọi  là  “giác”  nhưng  không  thể 

gọi là “chánh giác”. Nhất định phải đạt đến không tướng ngã, 

không  tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không  tướng 

thọ  giả  thì  mới  gọi  là  “chánh giác”.  Tuy  bốn  tướng  phá  rồi 

nhưng hoàn toàn chưa phá hết triệt để. Bốn tướng này có cao 

thấp  khác  nhau,  ví  dụ  nói  tướng  ngã  100%  phá  rồi,  không 

còn nữa, nhưng tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả 

vẫn còn, vẫn chưa phá hết. Tại sao vậy? Tướng ngã là thuộc 

về chấp ngã, chính là chấp trước, chấp trước không còn nữa. 

Tướng  nhân,  tướng  chúng  sanh,  tướng  thọ  giả  là  thuộc  về 

phân biệt, là thuộc về vọng tưởng, cái này chưa đoạn hết. Do 

đó nhà Phật chia giác ngộ làm ba giai đoạn. Phân biệt đoạn 

hết rồi nhưng vọng tưởng vẫn chưa hết, giai đoạn này gọi là 

“chánh đẳng chánh giác”. “Đẳng” là ngang bằng Phật. Quí vị 

phải biết rằng, ngang bằng Phật nhưng họ không phải Phật, 

đây  chỉ  là  ngang  bằng  mà  thôi.  Khi  phân  biệt,  vọng  tưởng 

đều  đoạn  hết,  lúc  này  mới  gọi  là  “vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh  giác”.  Cho  nên,  “vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác” 

chỉ có một vị, đó là Phật quả viên mãn ở trong viên giáo. Bồ 

Tát đẳng giác trở xuống đều thuộc về chánh đẳng chánh giác. 

Nhưng  quí  vị  phải  biết  rằng,  ngôi  bậc  thấp  nhất  của  chánh 

đẳng chánh giác là Bồ Tát sơ trụ viên giáo. Từ đó cho thấy, 

trong pháp giới tứ thánh đều là thuộc về chánh giác. Tuy thứ 

bậc của họ cũng có cao thấp khác nhau, A La Hán,  Bích chi 

Phật, Bồ Tát, Phật (Phật ở đây chính là tông Thiên Thai gọi 

là Phật Tạng giáo, Phật Thông giáo), nhưng đều là thuộc về 

chánh  giác,  không  thể  xưng  là  chánh  đẳng  chánh  giác.  Đại 

Sư Thiên Thai trong “Lục Tức Phật” xếp loại họ là “tương tự 

578 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

tức Phật”, tức là pháp giới tứ thánh là tương tự tức Phật. Họ 

đã thoát khỏi thập pháp giới, đến Nhất Chân pháp giới (Nhất 

Chân pháp giới là phá một phẩm vô minh, chứng một phần 

pháp thân), vào lúc này là phần chứng tức Phật, mới gọi họ là 

chánh đẳng chánh giác. Cho nên quí vị cần phải có khái niệm 

thật  rõ  ràng,  chánh  đẳng  chánh  giác  là  pháp  thân  Bồ  Tát, 

người chưa chứng được pháp thân không ở trong đây, Tông 

Thiên Thai nói là phần chứng tức Phật, họ là thật, họ không 

phải giả. 

Chúng ta học Phật mục tiêu ở chỗ này, không phải cầu gì 

khác, mà là cầu sự giác ngộ cứu cánh triệt để viên mãn đối 

với vũ trụ nhân sinh, đó được gọi là “vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác”.  Làm  sao  cầu  được  vậy?  Bạn  thử  xem  ở  đây, 

đoạn tất cả  ác, tu tất  cả  thiện.  Phật đem  tất  cả thiện  ác quy 

nạp thành mười điều. Mặt trái của thập thiện chính là thập ác. 

Lìa thập ác chính là thập thiện. Từ đó cho thấy, thể của thiện 

ác là một, là một thể tánh, chỉ do mê ngộ bất đồng mà thôi. Ở 

trong lục đạo, người mê thì nhiều, người giác ngộ thì ít. Đặc 

biệt là trong xã hội hiện đại, không những người mê nhiều, 

mà mê vô cùng nghiêm trọng. Đối với thánh giáo, đối với lời 

thiện họ không thể dung nạp. Điều này trong Phật pháp nói là 

họ có tập khí, nghiệp chướng quá nặng. Tuy hằng ngày đang 

tu học, nhưng họ đều không có cách gì nhập vào cảnh giới. 

Cảnh  giới  này,  chúng  ta  thông  thường  nói  là  cửa  Phật,  họ 

không có cách gì vào cửa Phật. 

Chúng ta ngày nay đều ở bên ngoài cửa Phật, chưa vào 

trong được. Người nào vào được vậy? Sơ quả Tiểu thừa, Bồ 

Tát  quả  vị  sơ  tín  viên  giáo  Đại  thừa.  Đây  là  giống  như  đi 

học vậy, thập tín là tiểu học, quả vị sơ tín là lớp một, bạn đã 

bước vào năm lớp một rồi. Điều kiện của năm lớp một là gì 

vậy? Tám mươi tám phẩm kiến hoặc trong tam giới đoạn hết 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

579 

rồi.  Vào lúc này  chứng  được quả vị  sơ quả  Tiểu  thừa, nếu 

như  là  Bồ  Tát  viên  giáo  thì  đây  là  Bồ  Tát  quả  vị  sơ  tín  ở 

trong thập tín. Công phu đoạn phiền não của Bồ Tát quả vị 

sơ tín và sơ quả Tiểu thừa là tương đồng, nhưng trí tuệ thì 

không giống nhau. Sơ quả Tu-đà-hoàn Tiểu thừa nếu so với 

Bồ Tát quả vị sơ tín, sơ trụ viên giáo thì trí tuệ kém hơn rất 

nhiều,  rất  nhiều.  “Hoa  Nghiêm”  là  viên  giáo,  trí  tuệ  mà 

người ta hiển thị là viên mãn, viên dung vô ngại. Bồ Tát quả 

vị sơ tín còn như vậy, huống hồ Bồ Tát quả vị cao. Cho nên 

Bồ Tát sơ trụ là minh tâm kiến tánh rồi. Đây là nguyên nhân 

gì  vậy?  Phật  đã  nói  ở  trên  Hội  Lăng  Nghiêm,  phiền  não 

chướng và sở tri chướng. Hai loại chướng này, tất cả chúng 

sanh hoàn toàn không giống nhau. Bồ Tát quả vị sơ tín viên 

giáo thì hai loại chướng này đều mỏng nên họ chứng được 

sơ  tín  Đại  thừa.  Tu-đà-hoàn  Tiểu  thừa  phiền  não  chướng 

nhẹ,  sở  tri  chướng  nặng,  cho  nên  họ  có  thể  đoạn  88  phẩm 

kiến  hoặc.  Bởi  vì  sở  tri  chướng  nặng  nên  trí  tuệ  họ  không 

mở.  Phật  thuyết  Kinh  giáo  Đại  thừa,  họ  không  thể  lý  giải, 

nguyên nhân là ở chỗ này. 

Chúng ta nhìn thấy ở trên Hội Lăng Nghiêm vô cùng rõ 

rệt. Tôn giả A Nan, chỗ mà Ngài chứng là sơ quả Tiểu thừa, 

trí  tuệ  của  Ngài  rất  cao.  Phật  nói  Kinh  Lăng  Nghiêm  đến 

quyển  thứ ba,  Ngài hiểu  rồi  thì liền bước  ra tán thán  Phật. 

Tôn giả Phú Lâu Na là tứ quả A La Hán nhưng tôn giả Phú 

Lâu Na nghe không hiểu, cho nên đứng lên hướng về Phật 

thỉnh giáo: “Huynh ấy là sơ quả, sao huynh ấy hiểu được? 

Con là tứ quả A La Hán, sao con chưa hiểu?”. Phật mới nói 

rõ với Ngài: “A Nan là phiền não chướng nặng, cho nên chỉ 

chứng  được  sơ  quả,  còn  sở  tri  chướng  nhẹ,  cho  nên  Kinh 

pháp Đại thừa chú ấy có thể hiểu rõ, có thể tiếp nhận”. Tôn 

giả Phú Lâu Na thì hoàn toàn ngược lại với A Nan, Ngài là 

580 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

phiền  não  chướng  nhẹ,  cho  nên  chứng  được  tứ  quả  A  La 

Hán, tam giới 81 phẩm tư hoặc Ngài cũng đoạn rồi, nhưng 

do  sở  tri  chướng  nặng  nên  Kinh  giáo  Đại  thừa  Ngài  nghe 

không hiểu. 

Trong giáo học Đại thừa, xưa nay những tổ sư đại đức 

thường  hay  dạy  người  “Nhìn  thấu,  buông  xả”.  Chúng  ta 

có thể buông xả phiền não chướng, nhìn thấu là phá sở tri 

chướng,  hai  loại  công  phu  này  là  dùng  hỗ  tương  không 

gián  đoạn.  Nhìn  thấu  giúp  cho  buông  xả,  buông  xả  giúp 

cho  nhìn  thấu,  nhất  định  phải  làm  thật.  Hơn  nữa,  trong 

cảnh  giới  này  của  chúng  ta  trước  tiên  nhất  định  phải  bắt 

đầu  từ  buông  xả,  buông  xả  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. Phật dạy chúng ta: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ 

thành  Phật”,  trong  “Hoa  Nghiêm”  và  “Viên  Giác”,  Phật 

đều  nói  như  vậy.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói:  “Tất  cả  đều 

thành  Phật”.  Trong  Kinh  Đại  thừa  chúng  ta  thường  hay 

xem thấy: “Phàm có Phật tánh đều xem là Phật”. Chúng 

ta phải dùng tâm thái như thế nào để đối nhân, xử thế, tiếp 

vật  vậy?  Nhất  định  phải  giống  tâm  thái  tu  học  của  Thiện 

Tài  Đồng  Tử.  Ở  trong  mắt  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử  thì 

phàm phu chỉ có mỗi một mình ta, ngoài ta ra, tất cả đều là 

chư  Phật  Như  Lai.  Thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  người  thiện, 

người ác, toàn là chư Phật Như Lai hóa thân đến độ ta. Cho 

nên, Ngài ở trên đường Bồ Đề thuận buồm xuôi gió, không 

có  chướng  ngại.  Chúng  ta  ngày  nay  tu  hành  có  ít  nhiều 

chướng ngại. Chướng ngại từ đâu mà có vậy? Từ trong tâm 

bất thiện của chúng ta mà biến hiện ra. 

Mọi  người  đọc  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  cần  phải 

biết, phần trước có nói “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Tâm của chúng ta bất thiện, nhìn thấy người này vừa mắt thì 

khởi tham ái, thấy không vừa mắt liền khởi sân hận. Đây là 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

581 

tâm  bất  thiện.  Tâm  của  chúng  ta  không  chân  thành,  không 

thanh  tịnh,  không  bình  đẳng,  tạo  nên  vô  lượng  vô  biên 

chướng  ngại  trên  đường  Bồ  Đề.  Chướng  ngại  này  làm  sao 

đột phá đây? Thiện Tài đã làm nên tấm  gương tốt nhất cho 

chúng ta thấy. Ngài thật sự là thuận buồm xuôi gió, gặp được 

Bồ Tát Văn Thù, dưới hội Văn Thù đã thành tựu căn bản trí. 

Sau đó Văn Thù Bồ Tát bảo Ngài hãy đi tham học, tham vấn 

53  vị  thiện  tri  thức,  Ngài  đã  thành  Phật  quả  cứu  cánh  viên 

mãn.  Mỗi  lần tham  vấn  một  vị  thiện tri  thức,  cảnh giới  của 

Ngài được nâng lên một cấp. 

Tỳ  kheo  Kiết  Tường  Vân  đại  biểu  Bồ  Tát  sơ  trụ  viên 

giáo, phát tâm trụ. Ngài tham vấn sơ trụ Bồ Tát, bản thân 

Ngài liền đến sơ trụ. Tham vấn Bồ Tát Hải Vân, Ngài liền 

thăng đến nhị trụ. Tham vấn Tỳ kheo Diệu Trụ, Ngài liền 

thăng  đến  tam  trụ.  Cảnh  giới  cứ  mãi  thăng  hoa  lên  trên, 

không  có  một chút  cản trở.  Nguyên nhân gì  vậy?  Thái  độ 

làm học trò tốt. Sự việc này Đại Sư Ấn Quang trong “Văn 

Sao” nói rất nhiều: “Một phần thành kính được một phần 

lợi  ích.  Hai  phần  thành  kính  được  hai  phần  lợi  ích”. 

Thiện Tài Đồng Tử là đầy đủ thành kính viên mãn, cho nên 

Ngài  được lợi ích viên  mãn.  Tổ sư nói đơn giản như vậy. 

Nói  thêm  với  quí  vị,  làm  cũng  là  đơn  giản  như  vậy.  Bạn 

không  chịu  làm  thì  vô  phương.  Tại  sao  không  chịu  làm 

vậy? Bản thân chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay tập khí phiền 

não quá nặng. Trong phiền não, phiền não lớn nhất đối với 

người tu hành mà nói là cống cao ngã mạn, luôn cảm thấy 

mình cao hơn người khác một cấp, người khác đều không 

bằng  ta,  ngã  mạn  cao  như  núi!  Điều  này  đã  tạo  thành 

chướng  ngại  trên  đường  Bồ  Đề  của  mình.  Tự  tư  tự  lợi, 

danh vọng lợi dưỡng, tham sân si mạn đã tạo nên biết bao 

nhiêu  là  chướng  ngại.  Bạn  có  thể  đem  những  cái  này  trừ 

582 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

bỏ, quyết định không có tự tư tự lợi, quyết định không dính 

danh vọng lợi dưỡng, thật sự xa lìa được tham sân si mạn, 

thì  chúng  ta  sẽ  giống  Thiện  Tài  Đồng  Tử  vậy,  đối  với 

người, với sự, với vật chân thành, cung kính. 

Hạnh  Phổ  Hiền  thực  tiễn  “Lễ  Kính  Chư  Phật”.  Ai  là 

chư Phật vậy? Tất cả chúng sanh là chư Phật. Tất cả người, 

tất cả sự, tất cả vật đều là chư Phật. Chí thành cung kính, 

không  hề  mảy  may  có  thái  độ  thất  lễ.  “Xưng  Tán  Như 

Lai”,  “Quảng  Tu  Cúng  Dường”,  “Sám  Hối  Nghiệp 

Chướng”,  thì  trên  đường  Bồ  Đề  làm  gì  có  chướng  ngại 

chứ? Cho nên “Hoa Nghiêm” hay, sau cùng Thiện Tài với 

53 vị, đó là Phật Đà, đó là thiện tri thức, là chư Phật Như 

Lai  đến  thị  hiện.  Thị  hiện  bất  kể  là  thuận  cảnh,  nghịch 

cảnh,  người  thiện,  người  ác,  không  có  người  nào  không 

phải là thiện tri thức. Thế Tôn trong một đời dạy học, pháp 

môn rộng lớn tu học một đời thành Phật chỉ có hai bộ Kinh 

là Kinh Hoa Nghiêm và Kinh Pháp Hoa. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm,  Thiện  Tài  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy  một  đời 

thành tựu và trong Kinh Pháp Hoa, Long nữ tám tuổi thành 

Phật.  Đây  là  làm  nên  để  chúng  ta  thấy,  nói  cho  chúng  ta 

biết, người ở thế gian này ngay trong một đời thành Phật là 

điều  có thể, không phải không thể.  Chỉ  cần bạn biết được 

đạo lý này, hiểu được phương pháp này, thật sự thọ trì đọc 

tụng, vì người diễn nói là bạn có thể thành Phật. 

Trước đây có người hỏi tôi phương pháp giảng Kinh. Tôi 

đã  viết  một  bài  cương  lĩnh  về  nghiên  cứu  nội  điển,  phụ  ở 

phần phía sau cuốn sổ tay “Nghiên Cứu Các Bài Giảng Nội 

Điển” này của các bạn, các bạn có thể nhìn thấy. Lời đáp của 

tôi đặc biệt nhấn mạnh là học giáo thành tựu 90% là ở thái 

độ tu học của bạn, còn phương pháp tối đa là chỉ 10% mà 

thôi. Phương pháp không khó, khoảng một tuần là có thể dạy 

L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

583 

bạn biết. Thái độ tu học của bạn quyết định cho sự thành bại 

của bản thân bạn. Chúng ta gần gũi thiện tri thức không phải 

một  người,  đồng  tu  rất  nhiều.  Tại  sao  trong  biết  bao  nhiêu 

đồng tu ấy, người có thể thành tựu chỉ có vài ba người vậy? 

Thầy  dạy  học  giống  nhau,  không  phân  đó  đây,  cùng  học 

giống  nhau,  tại  sao  có  người  có  thể  thành  tựu,  có  người 

không  thể  thành  tựu?  Quyết  định  bởi  thái  độ  tu  học,  tức  là 

như  Ấn  Tổ  đã  nói,  một  phần  cung  kính  được  một  phần  lợi 

ích,  mười  phần  cung  kính  được  mười  phần  lợi  ích.  Trước 

đây, chúng tôi gần gũi Đại Sư Chương Gia, gần gũi lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam, thậm chí là gần gũi một người tại gia là tiên 

sinh Phương Đông Mỹ, chúng tôi có mười phần thành kính 

nên chúng tôi có thể có được một chút lợi ích. Không có tâm 

cung kính như vậy, cái mà bạn có được là phần ngoài da. Từ 

đó cho thấy, chúng ta có thể thành tựu hay không, không phải 

do sự chỉ dạy của thầy. 

Phật Thích Ca Mâu Ni độ hóa chúng sanh, tự mình không 

kể  công.  Tại  sao  vậy?  Ta  thành  Phật  là  tự  ta  thành  Phật, 

không phải Phật có năng lực giúp đỡ ta thành Phật. Nếu Phật 

có  năng  lực  giúp  chúng  ta  thành  Phật,  thì  chúng  ta  việc  gì 

phải  tu  hành  chứ,  Phật  không  giúp  chúng  ta  thành  Phật  là 

Ngài  không  từ  bi  rồi.  Đây  là  việc  mà  Phật  cũng  không  thể 

làm được. Hoàn toàn do bạn tự mình thành tâm, thành ý tu 

học. Cho nên trong bốn loại duyên, Phật pháp từ duyên sanh, 

bản  thân  chúng  ta  có  đầy  đủ  thân  nhân  duyên,  sở  duyên 

duyên, vô gián duyên, Phật chỉ là tăng thượng duyên đối với 

chúng ta mà thôi. Cho dù tăng thượng duyên tốt đi nữa, mà 

nếu ba cái duyên trước của chúng ta không đầy đủ thì không 

thể thành tựu. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. 

Ở đây nói, “hồi hướng” là đem công đức tu học của mình 

phân ra cho tất cả chúng sanh cùng hưởng. Bản thân ta không 

584 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

cần nữa thì phân ra cho tất cả chúng sanh hưởng. Bản thân ta 

nếu vẫn có một chút “ta cùng hưởng chung với tất cả chúng 

sanh”,  thì  “ngã”  vẫn  chưa  xả  hết,  vẫn  còn  chấp  ngã  ở  bên 

trong.  Nếu  chúng  ta  đem  công  đức  phân  cho  tất  cả  chúng 

sanh hưởng, bên trong không có “ngã”, thì bạn mới có thể đi 

trên đường Bồ Đề. 

“Hậu  thành  Phật  thời,  tốc  chứng  nhất  thiết  Phật 

pháp”. 

Bạn phải hiểu được cái gì là Phật pháp. “Pháp” chính là 

tất cả pháp. Đối với tất cả pháp không gì không biết, không 

gì không thể thì gọi là “Phật”. Ý nghĩa của Phật là giác ngộ, 

đối với tất cả pháp đều là giác chứ không mê. 

“Thành tựu tự tại thần thông”. 

Đây  là  đức  dụng.  Đối  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian 

bạn đều có thể giác chứ không mê, chánh chứ không tà, tịnh 

chứ không nhiễm là  bạn được đại tự tại. Thần thông không 

phải  là  tự  thọ  dụng,  mà  thần  thông  là  tha  thọ  dụng.  Tự  thọ 

dụng  là  “tự  tại”,  tha thọ  dụng là  “thần thông”, bạn  có năng 

lực  giáo  hóa  tất  cả  chúng  sanh.  Đây  là  một  đoạn  văn  lớn. 

Phật ở chỗ này rất từ bi, Ngài nêu ra một ví dụ tu hành thập 

thiện, đem thập thiện thực tiễn đến lục độ Ba La Mật thì lục 

Ba La Mật mới được viên mãn. 

A Di Đà Phật! 



(Hết quyển 1) 




************* 

 

































































































































































































































































































































































































































































































L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

585 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm cõi nước Phật 

Trên đền bốn ân nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Đều phát Bồ Đề tâm 

Khi mãn báo thân này 

Sanh qua cõi Cực Lạc 

Nam mô A Di Đà Phật! 


*********************** 

 

MƯỜI CÔNG ĐỨC LẠY PHẬT 



1.- Được sắc thân tốt đẹp. 

2.- Nói ra điều chi ai cũng tin dùng. 

3.- Không sợ sệt giữa đông người. 

4.- Được chư Phật giúp đỡ. 

5.- Đầy đủ oai nghi lớn lao. 

6.- Mọi người đều nương theo mình. 

7.- Chư Thiên cung kính. 

8.- Đủ phước đức lớn. 

9.- Lúc lâm chung được vãng sanh. 

10.- Mau chứng quả Niết Bàn. 

(Một lạy còn được công đức như vậy, huống chi lạy Phật nhiều). 

- Kinh Nghiệp Báo Sai Biệt - 

586 

Kinh ThËp ThiÖn NghiÖp §¹o 

MỤC LỤC 



Lêi Giíi ThiÖu ........................................................................... 3 

I.  Duyªn Khëi ........................................................................ 6 

II.  TH¦îNG Dô CñA HOµNG §Õ UNG CH¸NH ................ 25 

III.  §Ò KINH ............................................................................... 62 

IV. NH¢N §Ò ............................................................................. 77 

V.  PHÇN KINH V¡N ................................................................ 79 

M¦êI §IÒU THIÖN .................................................................. 230 

QU¶ B¸O CñA TU THËP THIÖN NGHIÖP .......................... 243 

1.  Quả báo của không sát sanh ............................................ 243 

2.  Quả báo của không trộm cắp ........................................... 259 

3.  Quả báo của không tà hạnh ............................................. 296 

4.  Quả báo của không vọng ngữ .......................................... 302 

5.  Quả báo của không lưỡng thiệt ....................................... 323 

6. Quả báo của không ác khẩu ............................................ 387 

7. Quả báo của không ỷ ngữ ................................................ 411 

8.  Quả báo của lìa tham dục ................................................ 425 

9.  Quả báo của lìa sân nhuế ................................................. 481 

10. Quả báo của lìa tà kiến .................................................. 533 



L·o Ph¸p S− TÞnh Kh«ng 

587 

Héi luËt gia ViÖt Nam 

nhµ xuÊt b¶n hång ®øc 

A2 - 261 Thôy khuª - QuËn T©y Hå - Hµ Néi 

Tel: 04.39260024 – Fax: 04.39260031 









ChÞu trçh nhiÖm xuÊt b¶n 

Gi¸m ®èc 

Bïi ViÖt B¾c 



ChÞu trçh nhiÖm néi dung 

Tæng biªn tËp 

Lý B¸ Toµn 



Biªn tËp: 

NguyÔn ThÕ Vinh 







In 1000 cuèn, khæ 16 x 24 cm. T¹i C«ng ty CP In vµ TM HTC. 

Sè §KKHXB: 1049-2014/CXB/11-29/H§. 

Sè Q§XB: 943-2014/Q§-H§. 

In xong vµ nép l−u chiÓu Quý II n¨m 2014. 





index-585_5.png





index-585_49.png





index-585_51.png





index-585_50.png





index-585_46.png





index-585_45.png





index-585_48.png





index-585_47.png





cover_image.jpg
Phat-Thuyet-

Thap-Thien-

Nghiep-Dao-
Quyen-1





index-585_44.png





index-585_43.png





index-585_4.png





index-585_39.png





index-585_41.png





index-585_40.png





index-585_36.png





index-585_35.png





index-585_38.png





index-585_37.png





index-585_42.png





index-585_34.png





index-585_3.png





index-585_29.png





index-585_31.png





index-585_30.png





index-585_26.png





index-585_25.png





index-585_28.png





index-585_27.png





index-585_107.png





index-585_106.png





index-585_109.png





index-585_33.png





index-585_108.png





index-585_32.png





index-585_110.png





index-585_11.png





index-585_236.png





index-585_235.png





index-585_238.png





index-585_237.png





index-585_232.png





index-585_234.png





index-585_233.png





index-585_24.png





index-585_239.png





index-585_240.png





index-585_1.png





index-585_100.png





index-585_10.png





index-585_102.png





index-585_101.png





index-585_104.png





index-585_103.png





index-585_105.png





index-585_226.png





index-585_225.png





index-585_228.png





index-585_227.png





index-585_224.png





index-585_223.png





index-585_125.png





index-585_124.png





index-585_127.png





index-585_126.png





index-585_129.png





index-585_23.png





index-585_128.png





index-585_229.png





index-585_130.png





index-585_231.png





index-585_13.png





index-585_230.png





index-585_122.png





index-585_121.png





index-585_123.png





index-585_216.png





index-585_215.png





index-585_218.png





index-585_217.png





index-585_214.png





index-585_115.png





index-585_222.png





index-585_117.png





index-585_116.png





index-585_119.png





index-585_22.png





index-585_118.png





index-585_219.png





index-585_120.png





index-585_221.png





index-585_12.png





index-585_220.png





index-585_112.png





index-585_111.png





index-585_114.png





index-585_113.png





index-585_206.png





index-585_205.png





index-585_99.png





index-585_208.png





index-585_207.png





index-585_143.png





index-585_98.png





index-585_142.png





index-585_145.png





index-585_213.png





index-585_144.png





index-585_212.png





index-585_147.png





index-585_146.png





index-585_149.png





index-585_21.png





index-585_148.png





index-585_209.png





index-585_150.png





index-585_211.png





index-585_15.png





index-585_210.png





index-585_141.png





index-585_197.png





index-585_9.png





index-585_89.png





index-585_199.png





index-585_91.png





index-585_198.png





index-585_90.png





index-585_133.png





index-585_135.png





index-585_203.png





index-585_97.png





index-585_134.png





index-585_202.png





index-585_96.png





index-585_137.png





index-585_136.png





index-585_204.png





index-585_139.png





index-585_20.png





index-585_93.png





index-585_138.png





index-585_2.png





index-585_92.png





index-585_140.png





index-585_201.png





index-585_95.png





index-585_14.png





index-585_200.png





index-585_94.png





index-585_132.png





index-585_131.png





index-585_8.png





index-585_189.png





index-585_81.png





index-585_188.png





index-585_80.png





index-585_161.png





index-585_160.png





index-585_163.png





index-585_162.png





index-585_165.png





index-585_194.png





index-585_87.png





index-585_164.png





index-585_193.png





index-585_86.png





index-585_167.png





index-585_196.png





index-585_166.png





index-585_195.png





index-585_88.png





index-585_169.png





index-585_190.png





index-585_83.png





index-585_168.png





index-585_19.png





index-585_82.png





index-585_192.png





index-585_85.png





index-585_191.png





index-585_84.png





index-585_71.png





index-585_70.png





index-585_151.png





index-585_153.png





index-585_152.png





index-585_155.png





index-585_77.png





index-585_154.png





index-585_76.png





index-585_157.png





index-585_79.png





index-585_156.png





index-585_78.png





index-585_159.png





index-585_73.png





index-585_158.png





index-585_72.png





index-585_75.png





index-585_16.png





index-585_74.png





index-585_7.png





index-585_18.png





index-585_61.png





index-585_179.png





index-585_181.png





index-585_180.png





index-585_183.png





index-585_182.png





index-585_185.png





index-585_67.png





index-585_184.png





index-585_66.png





index-585_187.png





index-585_69.png





index-585_186.png





index-585_68.png





index-585_63.png





index-585_62.png





index-585_65.png





index-585_64.png





index-585_17.png





index-585_171.png





index-585_170.png





index-585_173.png





index-585_172.png





index-585_175.png





index-585_174.png





index-585_177.png





index-585_176.png





index-585_178.png





index-585_6.png





index-585_59.png





index-585_60.png





index-585_56.png





index-585_55.png





index-585_58.png





index-585_57.png





index-585_52.png





index-585_54.png





index-585_53.png





